
*	 Erschienen in: The Month 24,6 (1960), 340–353. Aus dem Englischen übersetzt von Andreas Falk­
ner SJ. Der erste Teil erschien in GuL 2|2019, 210–216.

21	 Lettres I, 201.
22	 Lettres 2, 127.
23	 Ebd., 120.
24	 Lettres I, 190.
25	 Ebd., 191.
26	 Questions I, 3.

Jean-Joseph Surin (Teil II)*

„Ausdauer“ ist das erste Erfordernis.21 Dann folgen Blöße des Herzens und Frei­
heit der Seele. Wenn eine Seele den ersten Schritt getan hat, muss sie zu der 
getroffenen Entscheidung stehen. Diese Entscheidung mag noch mit einem 
großen Anteil versteckter Eigenliebe einhergehen. Aber von jetzt an hungert sie, 
deren Sinn für Klarheit geweckt ist. Sie will eine Spur durch das Gemenge von 
Motiven legen, das in allen Handlungen gefunden wird. Weil sie auf Wahrheit 
abzielt, erkennt sie die „Mischung von Geistern in sich selbst“22. „Der Teufel 
bringt immer seine eigene Aktivität mit der von Gott in Verbindung.“23 Das ist 
die Zeit der Unterscheidung. Auf dieser Stufe stellt Surin alle seine Kenntnis von 
geistlichen Dingen seinen Lesern und den Seelen seiner Leitung zur Verfügung. 
Er hilft ihnen, die geheimen Widersprüche in den Tiefen ihres Wünschens auf­
zulösen, alle ihre Vorwände zu „entlarven“24 und „den ungewollten Widerwillen 
zu entmachten, was mit stürmischen Gefühlen verläuft“.25 

Denn will jemand von der Selbstgenügsamkeit ablassen, muss er auf allen Li­
nien Gott vorziehen. Das ist gewiss der beste Weg, Liebe zu zeigen. Alles muss 
„auf Gott hinzielen“26. Somit ist es viel mehr die Absicht als die Natur des Han­
delns, was Surin ständig im Auge behält. Nach allem lässt er sich auf kein Feil­
schen mit „entschlossenen“ Seelen ein; diese müssen nicht an das erinnert wer­
den, was das Gesetz verbietet. Doch Surin erkennt auch, dass egoistische Motive 
sogar in die edelsten Handlungen einfließen können; zumal ja jede Handlung 

Michel de Certeau SJ | Paris

1925–1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

316

Lektüre



27	 Ebd., 7.
28	 Questions 2, 2.
29	 Questions I, 5.
30	 Ebd.
31	 Lettres I, 19.

nicht in sich selbst böse ist, kann sie in Liebe geschehen. Von einem solchen 
Standpunkt aus gesehen wird geistliche Führung wesentlich auf eine Läuterung 
der Motive hinauslaufen.

„Welchen Weg bevorzugt das Herz?“27, das ist nun die grundlegende Frage, 
und ihr Zweck ist nicht darin gegeben, nun die Seele angesichts des Objektes 
ihrer Liebe in Ekstase zu versetzen, sondern wieder auf den Boden der Wirklich­
keit zu bringen; es geht eher darum, das Objekt des Verlangens mit dem letzten 
Ziel allen Verlangens zu konfrontieren und so in die Nähe eines inneren Über-
steigens zu bringen. Das ist der Weg, der stufenweise in „das Reich der reinen 
Liebe“28 führt. Tätigkeit wird nun definiert durch ihre „Reinheit“, die in der 
richtig gelenkten Liebe besteht, durch Selbsthingabe und das Verlangen, Gott 
zu gefallen und seine Interessen zu teilen. Sie ist dadurch gekennzeichnet, dass 
„alles einzig für Gott getan werde“29. Noch deutlicher, „Gott“ als Motiv ist so 
rein, dass die Seele Mühe hat, nur deswegen zu handeln, weil „es um seine Glo­
rie geht!“30 

Das wahre Ziel der Lehre Surins kommt paradoxerweise zum Vorschein, 
wenn er sagt: „Ich erachte alle Dinge als Dünger, damit ich Christus gewinne“; 
und doch schließt diese einzige Liebe die Liebe zu den Menschen nicht aus. 
„Wir müssen unser Verhalten gegenüber dem Nachbarn so regeln, dass wir be­
reit sind, für ihn zu sterben, und gleichzeitig dafür bereit sind, ihn als unseren 
Feind zu betrachten.“31 Unser Nachbar verdient das Opfer des Lebens insofern, 
als er Gegenstand der göttlichen Liebe ist, woran der Christ teilhat. Er ist un­
ser Feind bis dahin, dass jede Anhänglichkeit an ihn uns von unserer wahren 
Bestimmung wegzieht, namentlich der Gottheit, die alle Menschen in sich 
selbst vereint. Gottesliebe und Nächstenliebe vertragen sich. Eine umarmt die 
andere. Die erste ist universal, die zweite partikulär. Göttliche Liebe ist die 
Grundlage menschlicher Liebe, die keine andere Grundlage haben kann. Diese 
Verquickung von menschlicher und göttlicher Liebe ist das Wesen der bibli­
schen Botschaft.

Wie immer, es ist im Gegensatz dazu schon möglich, auf dem Niveau der 
menschlichen Motive zu existieren. Der Primat Gottes wird sodann zu einer 
schmerzlichen Trennung von Geschöpfen rufen. Widerspruch steigt in der 
Seele dessen auf, dessen Liebe zwischen zwei Objekten geteilt und unfähig ist, 
die fundamentale Einheit anzuerkennen. Aus diesem Grunde bedeutet Einheit 
in jeder Pädagogik des geistlichen Bewusstseins sehr viel, während es eine sehr 
nebensächliche Rolle in der Theologie der Liebe spielt. Surins einzige Absicht ist 

317

Jean-Joseph Surin (Teil II)



32	 Questions I, 1.
33	 Questions 3, 1.
34	 Ebd., 2.
35	 Questions I, 5. 

es, diese Trennung aus der Seele zu entfernen; schließlich soll es möglich sein, sich 
ganz auf Gott zu konzentrieren und alle Liebe auf ihn auszurichten. „Liebe ist ein 
mächtiger Strom von Gott her.“32 Jemandes „Reinheit“ ist das Ergebnis einer Ver­
bindung, die durch Liebe zustande gekommen ist, die von Gott herströmt. Mit 
anderen Worten, es geht um eine exakte Balance zwischen dem Partikulären und 
dem Universalen, dem Endlichen und dem Unendlichen. So steht Surin nach der 
nötigen Trennung ganz und gar auf der Seite der Seele, die sich selbst in Gottes 
Hand gibt und eher auf Gottes Gegenwart wartet, als einen frontalen Angriff auf 
partikuläre Anhänglichkeiten zu machen. Somit offenbart alles, was passiert, 
letztlich den Willen Gottes, nichts ist im Grunde genommen gleichgültig für ei­
ne Liebe, die einzig Ihn sucht. Das Bedeutsame an der Sache ist nicht, etwas zu 
verlassen, sondern Gott zu finden.

Dasselbe gilt für die Gaben, die der gläubigen Seele durch ihre Liebe zu Gott 
zukommen. Ist diese Liebe uneigennützig? Wenn sie es ist, sollte das für die Dau­
er des Verzichtes auf alle Belohnung gelten, ja selbst auf die Aussicht der Rettung? 
Diese Frage entwickelte sich zur Schlüsselfrage des Quietismus, und Surin setzte 
sich damit ernsthaft auseinander. Einerseits sind da die Gunsterweise, die Gott 
denen gibt, die Ihn lieben: Er ist die unendliche Fülle und Erfüllung und öffnet 
die „Schatzkammer geistlichen Reichtums“33 für jene, die Ihm gehören.

„Was immer du hergibst, bald wird es mehr als hundertfach Deins sein.“34 Die 
Wohltaten, die Surin denen verspricht, die beten und Gott suchen, sind Freude 
und Glück. „Gesegnet sind, die (…)“, das ist der Refrain seines Gesanges, ande­
rerseits hängen diese Gaben von einer einzigen Bedingung ab – die Seele muss 
Gott um Seiner-Selbst lieben. Sobald die Seele in ihrer Gottesliebe auf etwas 
schaut, das nicht Gott ist, kann sie nicht länger für sich in Anspruch nehmen, 
Ihn über alles zu lieben. Es macht keinen Unterschied, ob die gewünschten Ga­
ben jene sind, die normalerweise den Gläubigen geschenkt werden. Es ist auch 
verständlicherweise keine Schande, auf diese Ereignisse zu hoffen, aber es ist ei­
ne Unvollkommenheit, ein verkehrtes Verständnis vom wahren Ziel der Seele. 
„Wenn also die Seele jene Stufe erreicht hat, einzig auf Gott zu schauen“ – also 
die reine Liebe erreicht hat –, „erfüllt Gott sie mit seiner Fülle, und die Seele ruft 
nur noch ‚Mein Gott und mein Alles‘.“ Das ist wahres Glück. „Wenn aber die 
Seele ihr Herz, vielleicht nur leicht, an ein Geschöpf abseits von Gott hängt“, in­
dem sie Anhänglichkeit an Gaben zeigt, die nicht auf Gott bezogen sind –, „kann 
sie diesen Ausruf ganz gewiss nicht in den Mund nehmen.“35

Reine Liebe führt zu „Weitung der Seele“, zu Befreiung von Eigeninteressen, 
beides zusammen zu einer inneren Ausdehnung der Seele auf Gott hin. Das Par­

318

Lektüre



tikuläre als Offenbarung des Universalen anzuerkennen, geschieht nicht dazu, 
um dem Partikulären die Existenz abzuerkennen, es ist eher eine Ablehnung, 
auf das Partikuläre so zu schauen, als wäre es irgendetwas; es geht um ein An­
nehmen Gottes, vermittelt durch jedwedes partikuläre Medium. Er erwählt, um 
sich selbst zu offenbaren. Reine Liebe ist so sehr an diesen Weg des Schauens-
auf-die-Dinge gebunden, dass es diesem Sinn und Bedeutung gibt. Nie verliert 
es sich selbst in Gottferne. „Gott ist genug für dich. Sei arm und verschwende 
deine Zeit nicht damit, zu schauen, dass alles gut gehe.“36 Sich selbst in kleinka­
rierte Überlegungen37 verwickeln zu lassen, ist übrigens Selbstliebe und da gibt 
es nichts Schlimmeres als ein Herz, dessen Horizont bei Bagatellen endet. Nichts 
kann gewonnen werden, indem man sich selbst ärgert und sich auf persönliche 
Kümmernisse und Interessen konzentriert; solches zieht nur die Aufmerksamkeit 
von Gott ab, die Er in Wirklichkeit verdient. Es ist Seine Aufgabe, zu sorgen und 
auszugleichen; dafür ist Er uns im Wort. „Sei also geduldig und trag das Kreuz 
deiner von Natur aus gegebenen Unreinheit“38 und du wirst frei sein, all deine 
Aufmerksamkeit auf Gott zu richten. Reinheit des Herzens meint genau das. 
„Halte dich selbst frei“, Surin wiederholt es immer wieder, „auf die Liebe ausge­
richtet zu sein und Gott selbst zu fürchten. Du wirst alles in Ihm, der alles ist, 
finden.“

„Manchmal, wenn gute und reine Seelen eine lange Lehrzeit in Liebe gehabt 
und häufige Anstrengungen gemacht haben, um Unseren Herrn in allen Dingen 
zu finden, wird Er sie tatsächlich seine Gegenwart und damit auch das Wirken 
Seiner Gnade fühlen lassen. Dieses Empfinden ist so deutlich, dass wir es Zeug­
nis des Heiligen Geistes nennen können, der da ihnen versichert, dass sie das 
Glück haben, zu den Kindern Gottes zu gehören. Das bringt das Wort des hl. Jo­
hannes in seinem Brief zum Ausdruck: ‚Er, der an den Sohn Gottes glaubt, hat 
das Zeugnis Gottes in sich selbst.‘“39

Die innere Gegenwart des Heiligen Geistes ist die Quelle allen geistlichen Le­
bens. Das erschließt sich selbst nach und nach denen, die sich selbst verlieren, 
um sich dem Wirken göttlichen Lebens zu öffnen, und es wird offenkundig in 
dem Ruf, der unser ganzes Sein erfasst, „Abba, Vater“. „Mit diesem Zeugnis sind 
wir in der Dunkelheit des Glaubens hier unten dessen gewiss, dass unsere Seele 
Gott gehört und in Gott ruht.“40 Das bedeutet nicht, dass diese Überzeugung da­
rauf hinausgeht, das Ende unseres Daseins in der Zeit, noch auch Gottes endgül­
tiges Urteil vorwegzunehmen. Es ist eher ein Vertiefen des Glaubens in das Er­
fahren wechselseitiger Liebe im Geist kindlicher Verbundenheit.

36	 Lettres I, 202.
37	 Ebd.
38	 Dialogues I, II, 3.
39	 Questions I, 2.
40	 Ebd.
41	 Questions 3, 7.

319

Jean-Joseph Surin (Teil II)



42	 Ebd., 8.
43	 Ebd., 6.
44	 Ebd., 10.

Die Endstufe dieses „kontinuierlichen und lebendigen Austausches zwischen 
Gott und der Seele“41 wird im mystischen Bund der Eucharistie substantiell, im 
Mysterium fidei.42 Doch selbst auf höheren Ebenen ist das nicht so sehr eine di­
rekte Erfahrung Gottes, vielmehr die verzückte Wahrnehmung Seines Näher­
kommens. Es ist eine „göttliche Erfahrung“, aber nicht eine Erfahrung von Gott. 
„Die göttliche Berührung, von der Mystiker oft reden, ist eine übernatürliche 
Ahnung (notion), in der die Seele erfasst, was wie Gott ist, nicht etwa ein Resultat 
des Sehens, sondern des Ihn-Berührens.“ Genauer gesagt, „als Resultat dieser gött-
lichen Erfahrung, was hauptsächlich Frucht der Reinheit ist, empfängt die Seele 
einen Eindruck von Gott und ebenso von den Gaben dieser Reinheit, zu denen 
ER sie erhoben hat.“43 Die Seele wird kraftvoll zu Gott hingezogen, ganz und gar 
gefangen genommen durch das Fühlen Seiner unendlichen und überfließenden 
Gegenwart. Die „göttliche Reinheit“, die diesen Ausbruch an Liebe definiert, ist 
das nicht ausdrückbare Echo auf die göttliche Heimsuchung. „Ich hätte Dich 
wohl nicht verlangt, hättest Du nicht vorher mich gefunden.“ Diese Worte im 
Zusammenhang einer unmittelbaren Wahrnehmung fassen die Erfahrung der 
Seele zusammen, die in der Inkarnation des WORTES und in der Herabkunft des 
Hl. Geistes begründet ist; kurz gesagt, Gott nahekommen.

Mystische Theologie besteht für Surin in so erfahrener Kenntnis Gottes. Das 
ist ein Ertasten und Erahnen Seiner „inneren Gegenwart“, wachgerufen durch 
Seinen Austausch mit der Seele. Oft bezieht sich Surin darauf und spricht von 
einer „universalen und schemenhaften Ahnung“. Mit „Ahnung“ meint er nicht 
eine Gemeinsamkeit mit dem Handeln Gottes; denn das würde eine komplette 
Identifikation mit Gott selbst einschließen, sondern ein Aufflammen des Geis­
tes, das nach dem Aug in Aug mit Ihm zustande kommt. Eine völlig neue Erfah­
rung, in seinem Charakter etwas Menschliches, auch wenn es verbunden ist mit 
der erfüllenden Gegenwart Gottes.

Ein Bezug zum „Bild“ des Origenes oder zur „ewigen Idee“ des hl. Augustinus 
mag hilfreich sein, Surins „Ahnung“ zu erklären. Es ist eher eine Erkenntnis­
quelle als deren Objekt. Es stellt eher eine Bewegung auf ein Ziel zu, nicht so 
sehr dessen Erreichen dar; es ist keine einzelne Idee, weil diese Wahrnehmung 
von „Vergöttlichung“ die eigentliche „Gestalt“ von Erfahrung ist. Von daher 
ihr Anspruch, „universal“ zu sein. „Es ist wie ein Pfeil, vom Herzen Gottes aus­
gehend auf das winzige Menschenherz gerichtet, es völlig erfüllend“44 – eine 
„schemenhafte“ Ahnung gerade darin, dass das keinen bestimmten Inhalt hat, 
wohl aber der grundlegende Anfang aller religiösen Erkenntnis ist. Gleichzeitig 
ist es aber auch eine „klare“ Ahnung bis dahin, dass darin das Anfangsdatum 

320

Lektüre



45	 Ebd.
46	 Ebd.
47	 Ebd.
48	 Das ist das zentrale Thema von Guide spirituelle.

jeder religiösen Intuition gegeben ist. Man kann es als die Idee des Unendlichen 
ansprechen, eingelassen in eine unbändige Bewegung, die zu Gott hinführt. 
Surin spricht also davon wie von einer unmittelbaren Wahrnehmung der coinci-
dentia oppositorum in Gott – zum Beispiel seine Macht und seine Demut. „Wenn 
diese beiden Qualitäten in einem Punkt zusammenkommen, bilden sie einen 
Lichtschein, der die Seele mit Helligkeit erfüllt.“45 Doch das Zusammentreffen 
von zwei Ideen wird nie einen derartigen Lichtschein hervorbringen. Das ist 
lediglich eine dunkle, wenn auch irgendwie schillernde Wahrnehmung der Kre­
atur von ihrer Beziehung zu Gott oder, um es genauer auszudrücken, jener Be­
ziehung zwischen Gott und ihr selbst, die aus der geistlichen Veranlagung der 
Menschen aufscheint. Es ist das „Missverhältnis zwischen dem niedrigen Dasein 
der Seele und dem göttlichen Dasein Gottes, das mit Majestät und Liebe einher­
geht.“46 Diese ontologische Erfahrung versteht Gott im Menschenwort an Gott 
und in dem, was Gott aus ihr machen kann. Die existenzielle Erfahrung dieser 
Beziehung zu Gott fällt mit Gotteserkenntnis zusammen. Neben dem göttlichen 
Sein ist der Mystiker ein Sein, das dem Tod ausgesetzt ist (être-pour-la mort), aber 
doch ein Sein, das geliebt ist. Auf Existenzebene erlangt er eine unmittelbare 
und in gewisser Weise im Voraus gegebene Kenntnis dieser „Übereinstimmung 
der Gegensätze“47, Gottes Größe und Erbarmen, kurz Seine Grenzenlosigkeit. 
Von nun an wird diese „universale und schemenhafte Ahnung“ eine permanen­
te Verbindung zum Leben des Mystikers aufrichten. Das ist die innere Gestalt, 
die grundlegende Kategorie dieses Lebens.

Surins eigene philosophische Formung und der allgemeine Zustand der 
Scholastik seiner Zeit erklären die Strenge, mit der er diese wesentliche und un­
mittelbare Kenntnis gegen die Angriffe von denen verteidigt, die er abschätzig 
denen zuordnet, die „gern Philosophen“48 sein möchten. Mit ausfälligen Bemer­
kungen, die bisweilen ungehalten sind und in Ironie verfallen, greift er diese 
engstirnigen Einstellungen an, die nur das als wahre Erkenntnis anerkennen, 
was von klar definierten Begriffen und davon abgeleiteten Schlussfolgerungen 
ausgeht. Ihren Schlussfolgerungen und Vorstellungen von „Verständnis“ setzt er 
seine innere Wahrnehmung entgegen und die ahnende „Einsicht“. Diese Ge­
genüberstellung ist nicht nur auf Surins eigenwilliges Verständnis von aller reli­
giösen Erkenntnis zurückzuführen. Es ist auch auf den Typ von Philosophie zu-  
rückzuführen, die er studiert hat. Denn in den Augen der Gegner war das, was 
Surin vertrat, Mystizismus und sie, etwa der Karmelit Chéron, bestanden, ihrem 
Lehrer, dem hl. Thomas, folgend, hartnäckig auf dessen Theorie der abstrakten 
Begriffe, die aus der Sinneswahrnehmung gewonnen sind. Sie vernachlässigten 

321

Jean-Joseph Surin (Teil II)



49	 Questions 3, 6.
50	 Die Übersetzung von Catéchisme spirituel ins Italienische wurde 1687 auf den Index gesetzt auf­

grund des Gebrauchs, den die Quietisten von Neapel davon machten.
51	 Lettres 2, 197.

eine ganz entscheidende Stelle in De Veritate, die von inneren Erleuchtungen 
und dem Umgang mit ihnen handelt. Der hl. Thomas erläutert darin die Gabe 
der Weisheit und die Seligpreisungen. Es macht den Anschein, dass Surin nie 
Werke eines Theologen gefunden hat, der die Natur des Problems, mit dem er 
umging, verstand. Diese Lücken seines theologischen Hintergrundes zeigen ihn 
selbst mit seinem übermäßig psychologisierenden Trend seiner Analysen. Doch 
dies beweist nicht, dass seine Kritiker recht hatten. Er trat an gegen „Doktoren, 
die etwas nur dann glauben können, wenn es zuerst in der Mühle ihrer Syllogis­
men gedacht wurde“49, die in den Mystikern nur zusammenhanglos redende 
Schwätzer, Schreiber von Unsinn sahen, die für unwissende Frauen, frömmelnde 
Enthusiasten und Melancholiker taugen mögen, die von ihren Halluzinationen 
mit einem Topf Porridge zu heilen wären. Schaut man auf diesen einseitigen 
Dialog, wird man verwundert zurückgelassen, mit etwas Wehmut; ein Treffen 
von Surin mit Malebranche hätte wohl nichts Anderes ergeben.

Es liegt auf der Hand, dass die Probleme, die vom Großteil der Schriften Su­
rins aufgeworfen wurden, im Rahmen eines Artikels nicht zu behandeln sind. 
Eines jedoch ist klar: Surins Werk darf nicht in Begriffen beurteilt werden, die 
der Welt der geistigen Erkrankung des Autors entnommen sind. Jemandes 
Schriften von vorneherein zu verdächtigen, weil er geistig nicht gut beisammen 
war, würde beides ins Unrecht setzen und missverstehen lassen. Zunächst war 
Surin zu der Zeit wieder gesund, da er den Großteil seiner Bücher geschrieben 
hat. Dann hatte er in der Zeit seiner Erkrankung eine Fülle von außerordentli­
chen Gnaden empfangen, wobei er in der Beurteilung seiner eigenen Lage im­
mer vollkommen klar blieb. Schließlich bildet sein Werk objektiv ein Ganzes, 
dessen Wahrheit an seinen Wirkungen zu messen ist. Erst wenn das getan wur-
de, wird es möglich werden, des Schreibers Missgeschick zu bewerten. Eine An­
zahl von Hinweisen zu Eigenart und Geschichte des Falles Surin können in sei­
nen Schriften gefunden werden. Aber die Schriften selbst, die vor der Veröffent­
lichung minutiös geprüft wurden, enthalten keine Anzeichen von lehrmäßigen 
Entgleisungen.50

Der scharfe Zug an seinen Lehren ist der Aspekt, der – so scheint es – am 
meisten seine Krankheit in Erinnerung ruft. Auf den ersten Blick fällt auf, dass er 
das langsame Vergehen der Zeit außer Acht lässt. „Ich finde, dass Gott die Seele 
aus der Bindung an die Zeit herauslöst.“51 Dieser Ausdruck wird schriftlich nur 
beiläufig in einem seiner Briefe gebraucht, hat aber doch den Anschein, es sollte 
eine Leitidee Surins ausgedrückt werden. Wir haben gesehen, wie der „erste 
Schritt“ unverzüglich getan werden muss; das Herz muss in einer Reinheit ver­

322

Lektüre



harren, die geheimnisvoller Vorläufer künftigen Glücks ist. Die „universale und 
schemenhafte Ähnlichkeit“ ist die Wahrnehmung einer Verbindung mit Gott, die 
einzig Grundlage für jedes geistliche Leben bleibt. In all seinen Schriften wird der 
Absolute jenseits der Zeit gesehen. Das passiert gewiss immer, wenn es um Fra­
gen des Seins geht. Für Surin, dessen mystische Leidenschaft einen unweigerlich 
an Pascals metaphysische Leidenschaft erinnert, bestand die Versuchung, die 
Wahrnehmung mit der Natur des Absoluten zu vermischen. Gerade das wird als 
seine Bestimmung offengelegt, er wird dahin geführt, aufs Neue die gemeinsame 
„Ordnung“, die Gott zu seiner eigenen gemacht hat, zu umfangen. Die Logik der 
coincidentia oppositorum, der glühende Inhalt seiner „mystischen Theologie“ holt 
ihn wieder zur „Einfachheit des gewöhnlichen Weges“52, auf dem die höchsten 
Dinge mit den niedrigsten zusammenfallen. Als Volksmissionar, der Andachten 
förderte, die wir für kindisch halten würden, kam er dahin, mehr und mehr auf 
den Zustand des Glaubens zu achten, der „mit dem Eindruck von allem, was au­
ßerordentlich genannt werden könnte, aufräumt, um uns mit dem alltäglichen 
Rhythmus und Verlauf des Lebens vertraut zu machen“.53

Bei all dem war er getrieben von der Tiefe seiner mystischen Erfahrung. Seine 
Demut ist Teil des Geheimnisses, in das er getaucht ist. „Doch diese Wasser tosen 
gewaltig, wenn einer in ihnen steht, dafür fließen sie aber auch in verborgene Ka­
näle.“54 Es ist eben das, was das innere Geheimnis als Geheimnis Gottes unüber­
hörbar wieder aufruft. Die Stimme der Mystik ertönt im Schweigen der GEGEN­
WART, die überreich, ja allen garantiert ist.

52	 Brief vom 11. April 1662.
53	 Ebd.
54	 Brief vom 7. Mai 1662.

323

Jean-Joseph Surin (Teil II)


