Lektiire

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Jean-Joseph Surin (Teil I1)’

»Ausdauer” ist das erste Erfordernis.?! Dann folgen Blofe des Herzens und Frei-
heit der Seele. Wenn eine Seele den ersten Schritt getan hat, muss sie zu der
getroffenen Entscheidung stehen. Diese Entscheidung mag noch mit einem
groflen Anteil versteckter Eigenliebe einhergehen. Aber von jetzt an hungert sie,
deren Sinn fir Klarheit geweckt ist. Sie will eine Spur durch das Gemenge von
Motiven legen, das in allen Handlungen gefunden wird. Weil sie auf Wahrheit
abzielt, erkennt sie die ,Mischung von Geistern in sich selbst“??. ,Der Teufel
bringt immer seine eigene Aktivitdt mit der von Gott in Verbindung.“?* Das ist
die Zeit der Unterscheidung. Auf dieser Stufe stellt Surin alle seine Kenntnis von
geistlichen Dingen seinen Lesern und den Seelen seiner Leitung zur Verfligung.
Er hilft ihnen, die geheimen Widerspriiche in den Tiefen ihres Wiinschens auf-
zulosen, alle ihre Vorwidnde zu ,entlarven”?! und , den ungewollten Widerwillen
zu entmachten, was mit stiirmischen Gefiihlen verlauft”.?®

Denn will jemand von der Selbstgeniigsamkeit ablassen, muss er auf allen Li-
nien Gott vorziehen. Das ist gewiss der beste Weg, Liebe zu zeigen. Alles muss
,auf Gott hinzielen“?°. Somit ist es viel mehr die Absicht als die Natur des Han-
delns, was Surin stindig im Auge behdlt. Nach allem ldsst er sich auf kein Feil-
schen mit ,entschlossenen” Seelen ein; diese miissen nicht an das erinnert wer-
den, was das Gesetz verbietet. Doch Surin erkennt auch, dass egoistische Motive
sogar in die edelsten Handlungen einflieBen kdnnen; zumal ja jede Handlung

* Erschienen in: The Month 24,6 (1960), 340-353. Aus dem Englischen tibersetzt von Andreas Falk-
ner SJ. Der erste Teil erschien in GuL 2|2019, 210-216.

21 Lettres 1, 201.

22 Lettres 2, 127.

23 Ebd., 120.

24 Lettres 1, 190.

25 Ebd., 191.

26 Questions 1, 3.

316



Jean-Joseph Surin (Teil I1)

nicht in sich selbst bose ist, kann sie in Liebe geschehen. Von einem solchen
Standpunkt aus gesehen wird geistliche Fiihrung wesentlich auf eine Lauterung
der Motive hinauslaufen.

»Welchen Weg bevorzugt das Herz?“%, das ist nun die grundlegende Frage,
und ihr Zweck ist nicht darin gegeben, nun die Seele angesichts des Objektes
ihrer Liebe in Ekstase zu versetzen, sondern wieder auf den Boden der Wirklich-
keit zu bringen; es geht eher darum, das Objekt des Verlangens mit dem letzten
Ziel allen Verlangens zu konfrontieren und so in die Nihe eines inneren Uber-
steigens zu bringen. Das ist der Weg, der stufenweise in ,das Reich der reinen
Liebe”?8 fiihrt. Tatigkeit wird nun definiert durch ihre , Reinheit”, die in der
richtig gelenkten Liebe besteht, durch Selbsthingabe und das Verlangen, Gott
zu gefallen und seine Interessen zu teilen. Sie ist dadurch gekennzeichnet, dass
»alles einzig fiir Gott getan werde“?. Noch deutlicher, ,,Gott” als Motiv ist so
rein, dass die Seele Miihe hat, nur deswegen zu handeln, weil ,es um seine Glo-
rie geht!”3°

Das wahre Ziel der Lehre Surins kommt paradoxerweise zum Vorschein,
wenn er sagt: ,Ich erachte alle Dinge als Diinger, damit ich Christus gewinne*;
und doch schliefdt diese einzige Liebe die Liebe zu den Menschen nicht aus.
»Wir missen unser Verhalten gegentiber dem Nachbarn so regeln, dass wir be-
reit sind, fiir ihn zu sterben, und gleichzeitig dafiir bereit sind, ihn als unseren
Feind zu betrachten.”! Unser Nachbar verdient das Opfer des Lebens insofern,
als er Gegenstand der gottlichen Liebe ist, woran der Christ teilhat. Er ist un-
ser Feind bis dahin, dass jede Anhénglichkeit an ihn uns von unserer wahren
Bestimmung wegzieht, namentlich der Gottheit, die alle Menschen in sich
selbst vereint. Gottesliebe und Nichstenliebe vertragen sich. Eine umarmt die
andere. Die erste ist universal, die zweite partikuldr. Gottliche Liebe ist die
Grundlage menschlicher Liebe, die keine andere Grundlage haben kann. Diese
Verquickung von menschlicher und gottlicher Liebe ist das Wesen der bibli-
schen Botschatft.

Wie immer, es ist im Gegensatz dazu schon moglich, auf dem Niveau der
menschlichen Motive zu existieren. Der Primat Gottes wird sodann zu einer
schmerzlichen Trennung von Geschopfen rufen. Widerspruch steigt in der
Seele dessen auf, dessen Liebe zwischen zwei Objekten geteilt und unfihig ist,
die fundamentale Einheit anzuerkennen. Aus diesem Grunde bedeutet Einheit
in jeder Pddagogik des geistlichen Bewusstseins sehr viel, wahrend es eine sehr
nebensdchliche Rolle in der Theologie der Liebe spielt. Surins einzige Absicht ist

27 Ebd., 7.

28 Questions 2, 2.
29 Questions 1, 5.
30 Ebd.

31 Lettres 1, 19.

317



Lektiire

es, diese Trennung aus der Seele zu entfernen; schlieflich soll es moglich sein, sich
ganz auf Gott zu konzentrieren und alle Liebe auf ihn auszurichten. , Liebe ist ein
madchtiger Strom von Gott her.“*? Jemandes ,Reinheit” ist das Ergebnis einer Ver-
bindung, die durch Liebe zustande gekommen ist, die von Gott herstromt. Mit
anderen Worten, es geht um eine exakte Balance zwischen dem Partikuldren und
dem Universalen, dem Endlichen und dem Unendlichen. So steht Surin nach der
notigen Trennung ganz und gar auf der Seite der Seele, die sich selbst in Gottes
Hand gibt und eher auf Gottes Gegenwart wartet, als einen frontalen Angriff auf
partikuldre Anhédnglichkeiten zu machen. Somit offenbart alles, was passiert,
letztlich den Willen Gottes, nichts ist im Grunde genommen gleichgiiltig fiir ei-
ne Liebe, die einzig Ihn sucht. Das Bedeutsame an der Sache ist nicht, etwas zu
verlassen, sondern Gott zu finden.

Dasselbe gilt fiir die Gaben, die der gldubigen Seele durch ihre Liebe zu Gott
zukommen. Ist diese Liebe uneigennititzig? Wenn sie es ist, sollte das fiir die Dau-
er des Verzichtes auf alle Belohnung gelten, ja selbst auf die Aussicht der Rettung?
Diese Frage entwickelte sich zur Schliisselfrage des Quietismus, und Surin setzte
sich damit ernsthaft auseinander. Einerseits sind da die Gunsterweise, die Gott
denen gibt, die Ihn lieben: Er ist die unendliche Fiille und Erfiillung und 6ffnet
die ,Schatzkammer geistlichen Reichtums“? fiir jene, die Ihm gehoren.

»Was immer du hergibst, bald wird es mehr als hundertfach Deins sein.“3* Die
Wohltaten, die Surin denen verspricht, die beten und Gott suchen, sind Freude
und Glick. , Gesegnet sind, die (...)“, das ist der Refrain seines Gesanges, ande-
rerseits hdngen diese Gaben von einer einzigen Bedingung ab - die Seele muss
Gott um Seiner-Selbst lieben. Sobald die Seele in ihrer Gottesliebe auf etwas
schaut, das nicht Gott ist, kann sie nicht langer fiir sich in Anspruch nehmen,
Thn tber alles zu lieben. Es macht keinen Unterschied, ob die gewiinschten Ga-
ben jene sind, die normalerweise den Glaubigen geschenkt werden. Es ist auch
verstandlicherweise keine Schande, auf diese Ereignisse zu hoffen, aber es ist ei-
ne Unvollkommenbheit, ein verkehrtes Verstindnis vom wahren Ziel der Seele.
»Wenn also die Seele jene Stufe erreicht hat, einzig auf Gott zu schauen” — also
die reine Liebe erreicht hat —, ,erftillt Gott sie mit seiner Fiille, und die Seele ruft
nur noch ,Mein Gott und mein Alles‘.” Das ist wahres Gliick. , Wenn aber die
Seele ihr Herz, vielleicht nur leicht, an ein Geschopf abseits von Gott hangt”, in-
dem sie Anhdnglichkeit an Gaben zeigt, die nicht auf Gott bezogen sind -, ,kann
sie diesen Ausruf ganz gewiss nicht in den Mund nehmen.“3’

Reine Liebe fiihrt zu ,, Weitung der Seele”, zu Befreiung von Eigeninteressen,
beides zusammen zu einer inneren Ausdehnung der Seele auf Gott hin. Das Par-

32 Questions 1, 1.
33 Questions 3, 1.
34 Ebd., 2.

35 Questions 1, 5.

318



Jean-Joseph Surin (Teil I1)

tikuldre als Offenbarung des Universalen anzuerkennen, geschieht nicht dazu,
um dem Partikuldren die Existenz abzuerkennen, es ist eher eine Ablehnung,
auf das Partikuldre so zu schauen, als wdre es irgendetwas; es geht um ein An-
nehmen Gottes, vermittelt durch jedwedes partikulare Medium. Er erwdhlt, um
sich selbst zu offenbaren. Reine Liebe ist so sehr an diesen Weg des Schauens-
auf-die-Dinge gebunden, dass es diesem Sinn und Bedeutung gibt. Nie verliert
es sich selbst in Gottferne. ,,Gott ist genug fiir dich. Sei arm und verschwende
deine Zeit nicht damit, zu schauen, dass alles gut gehe.“*¢ Sich selbst in kleinka-
rierte Uberlegungen?®” verwickeln zu lassen, ist iibrigens Selbstliebe und da gibt
es nichts Schlimmeres als ein Herz, dessen Horizont bei Bagatellen endet. Nichts
kann gewonnen werden, indem man sich selbst drgert und sich auf personliche
Kimmernisse und Interessen konzentriert; solches zieht nur die Aufmerksamkeit
von Gott ab, die Er in Wirklichkeit verdient. Es ist Seine Aufgabe, zu sorgen und
auszugleichen; dafiir ist Er uns im Wort. ,Sei also geduldig und trag das Kreuz
deiner von Natur aus gegebenen Unreinheit“*® und du wirst frei sein, all deine
Aufmerksamkeit auf Gott zu richten. Reinheit des Herzens meint genau das.
»Halte dich selbst frei”, Surin wiederholt es immer wieder, , auf die Liebe ausge-
richtet zu sein und Gott selbst zu fiirchten. Du wirst alles in IThm, der alles ist,
finden.”

»Manchmal, wenn gute und reine Seelen eine lange Lehrzeit in Liebe gehabt
und haufige Anstrengungen gemacht haben, um Unseren Herrn in allen Dingen
zu finden, wird Er sie tatsdchlich seine Gegenwart und damit auch das Wirken
Seiner Gnade fiihlen lassen. Dieses Empfinden ist so deutlich, dass wir es Zeug-
nis des Heiligen Geistes nennen konnen, der da ihnen versichert, dass sie das
Gliick haben, zu den Kindern Gottes zu gehoren. Das bringt das Wort des hl. Jo-
hannes in seinem Brief zum Ausdruck: ,Er, der an den Sohn Gottes glaubt, hat
das Zeugnis Gottes in sich selbst.’“*?

Die innere Gegenwart des Heiligen Geistes ist die Quelle allen geistlichen Le-
bens. Das erschliefdt sich selbst nach und nach denen, die sich selbst verlieren,
um sich dem Wirken gottlichen Lebens zu 6ffnen, und es wird offenkundig in
dem Ruf, der unser ganzes Sein erfasst, ,Abba, Vater”. ,Mit diesem Zeugnis sind
wir in der Dunkelheit des Glaubens hier unten dessen gewiss, dass unsere Seele
Gott gehort und in Gott ruht.“#° Das bedeutet nicht, dass diese Uberzeugung da-
rauf hinausgeht, das Ende unseres Daseins in der Zeit, noch auch Gottes endgiil-
tiges Urteil vorwegzunehmen. Es ist eher ein Vertiefen des Glaubens in das Er-
fahren wechselseitiger Liebe im Geist kindlicher Verbundenheit.

36 Lettres 1, 202.

37 Ebd.

38 Dialogues 1, 11, 3.
39 Questions 1, 2.
40 Ebd.

41 Questions 3, 7.

319



Lektiire

Die Endstufe dieses ,kontinuierlichen und lebendigen Austausches zwischen
Gott und der Seele“*! wird im mystischen Bund der Eucharistie substantiell, im
Mysterium fidei.*> Doch selbst auf hoheren Ebenen ist das nicht so sehr eine di-
rekte Erfahrung Gottes, vielmehr die verziickte Wahrnehmung Seines Ndher-
kommens. Es ist eine ,gottliche Erfahrung”, aber nicht eine Erfahrung von Gott.
»Die gottliche Beriihrung, von der Mystiker oft reden, ist eine tibernatiirliche
Ahnung (notion), in der die Seele erfasst, was wie Gott ist, nicht etwa ein Resultat
des Sehens, sondern des Ihn-Beriihrens.” Genauer gesagt, ,als Resultat dieser gott-
lichen Erfahrung, was hauptsiachlich Frucht der Reinheit ist, empfangt die Seele
einen Eindruck von Gott und ebenso von den Gaben dieser Reinheit, zu denen
ER sie erhoben hat.“#® Die Seele wird kraftvoll zu Gott hingezogen, ganz und gar
gefangen genommen durch das Fiihlen Seiner unendlichen und tberflieBenden
Gegenwart. Die , gottliche Reinheit”, die diesen Ausbruch an Liebe definiert, ist
das nicht ausdriickbare Echo auf die gottliche Heimsuchung. ,Ich hétte Dich
wohl nicht verlangt, héttest Du nicht vorher mich gefunden.” Diese Worte im
Zusammenhang einer unmittelbaren Wahrnehmung fassen die Erfahrung der
Seele zusammen, die in der Inkarnation des WORTES und in der Herabkunft des
Hl. Geistes begriindet ist; kurz gesagt, Gott nahekommen.

Mystische Theologie besteht fiir Surin in so erfahrener Kenntnis Gottes. Das
ist ein Ertasten und Erahnen Seiner ,inneren Gegenwart”, wachgerufen durch
Seinen Austausch mit der Seele. Oft bezieht sich Surin darauf und spricht von
einer ,universalen und schemenhaften Ahnung”. Mit ,Ahnung” meint er nicht
eine Gemeinsamkeit mit dem Handeln Gottes; denn das wiirde eine komplette
Identifikation mit Gott selbst einschliefien, sondern ein Aufflammen des Geis-
tes, das nach dem Aug in Aug mit Ihm zustande kommt. Eine vollig neue Erfah-
rung, in seinem Charakter etwas Menschliches, auch wenn es verbunden ist mit
der erfiillenden Gegenwart Gottes.

Ein Bezug zum ,Bild” des Origenes oder zur ,ewigen Idee” des hl. Augustinus
mag hilfreich sein, Surins ,Ahnung” zu erkldren. Es ist eher eine Erkenntnis-
quelle als deren Objekt. Es stellt eher eine Bewegung auf ein Ziel zu, nicht so
sehr dessen Erreichen dar; es ist keine einzelne Idee, weil diese Wahrnehmung
von , Vergottlichung” die eigentliche ,,Gestalt” von Erfahrung ist. Von daher
ihr Anspruch, ,universal” zu sein. ,Es ist wie ein Pfeil, vom Herzen Gottes aus-
gehend auf das winzige Menschenherz gerichtet, es vollig erfiillend“** — eine
»schemenhafte” Ahnung gerade darin, dass das keinen bestimmten Inhalt hat,
wohl aber der grundlegende Anfang aller religiosen Erkenntnis ist. Gleichzeitig
ist es aber auch eine ,klare” Ahnung bis dahin, dass darin das Anfangsdatum

42 Ebd., 8.
43 Ebd., 6.
44 Fbd., 10.

320



Jean-Joseph Surin (Teil I1)

jeder religiosen Intuition gegeben ist. Man kann es als die Idee des Unendlichen
ansprechen, eingelassen in eine unbdndige Bewegung, die zu Gott hinfiihrt.
Surin spricht also davon wie von einer unmittelbaren Wahrnehmung der coinci-
dentia oppositorum in Gott — zum Beispiel seine Macht und seine Demut. ,Wenn
diese beiden Qualitdten in einem Punkt zusammenkommen, bilden sie einen
Lichtschein, der die Seele mit Helligkeit erfiillt.“*> Doch das Zusammentreffen
von zwei Ideen wird nie einen derartigen Lichtschein hervorbringen. Das ist
lediglich eine dunkle, wenn auch irgendwie schillernde Wahrnehmung der Kre-
atur von ihrer Beziehung zu Gott oder, um es genauer auszudriicken, jener Be-
ziehung zwischen Gott und ihr selbst, die aus der geistlichen Veranlagung der
Menschen aufscheint. Es ist das ,Missverhiltnis zwischen dem niedrigen Dasein
der Seele und dem gottlichen Dasein Gottes, das mit Majestdt und Liebe einher-
geht.“#® Diese ontologische Erfahrung versteht Gott im Menschenwort an Gott
und in dem, was Gott aus ihr machen kann. Die existenzielle Erfahrung dieser
Beziehung zu Gott fillt mit Gotteserkenntnis zusammen. Neben dem gottlichen
Sein ist der Mystiker ein Sein, das dem Tod ausgesetzt ist (étre-pour-la mort), aber
doch ein Sein, das geliebt ist. Auf Existenzebene erlangt er eine unmittelbare
und in gewisser Weise im Voraus gegebene Kenntnis dieser , Ubereinstimmung
der Gegensdtze“*’, Gottes Grofie und Erbarmen, kurz Seine Grenzenlosigkeit.
Von nun an wird diese ,universale und schemenhafte Ahnung” eine permanen-
te Verbindung zum Leben des Mystikers aufrichten. Das ist die innere Gestalt,
die grundlegende Kategorie dieses Lebens.

Surins eigene philosophische Formung und der allgemeine Zustand der
Scholastik seiner Zeit erkldren die Strenge, mit der er diese wesentliche und un-
mittelbare Kenntnis gegen die Angriffe von denen verteidigt, die er abschétzig
denen zuordnet, die , gern Philosophen“*® sein mochten. Mit ausfélligen Bemer-
kungen, die bisweilen ungehalten sind und in Ironie verfallen, greift er diese
engstirnigen Einstellungen an, die nur das als wahre Erkenntnis anerkennen,
was von klar definierten Begriffen und davon abgeleiteten Schlussfolgerungen
ausgeht. Ihren Schlussfolgerungen und Vorstellungen von , Verstindnis” setzt er
seine innere Wahrnehmung entgegen und die ahnende ,Einsicht”. Diese Ge-
genuberstellung ist nicht nur auf Surins eigenwilliges Verstdndnis von aller reli-
giosen Erkenntnis zuriickzufiihren. Es ist auch auf den Typ von Philosophie zu-
riickzufiihren, die er studiert hat. Denn in den Augen der Gegner war das, was
Surin vertrat, Mystizismus und sie, etwa der Karmelit Chéron, bestanden, ihrem
Lehrer, dem hl. Thomas, folgend, hartnickig auf dessen Theorie der abstrakten
Begriffe, die aus der Sinneswahrnehmung gewonnen sind. Sie vernachldssigten

45 Ebd.
46 Ebd.
47 Ebd.
48 Das ist das zentrale Thema von Guide spirituelle.

321



Lektiire

eine ganz entscheidende Stelle in De Veritate, die von inneren Erleuchtungen
und dem Umgang mit ihnen handelt. Der hl. Thomas erldutert darin die Gabe
der Weisheit und die Seligpreisungen. Es macht den Anschein, dass Surin nie
Werke eines Theologen gefunden hat, der die Natur des Problems, mit dem er
umging, verstand. Diese Liicken seines theologischen Hintergrundes zeigen ihn
selbst mit seinem tibermé&fig psychologisierenden Trend seiner Analysen. Doch
dies beweist nicht, dass seine Kritiker recht hatten. Er trat an gegen ,Doktoren,
die etwas nur dann glauben kénnen, wenn es zuerst in der Miihle ihrer Syllogis-
men gedacht wurde”*, die in den Mystikern nur zusammenhanglos redende
Schwitzer, Schreiber von Unsinn sahen, die fiir unwissende Frauen, frommelnde
Enthusiasten und Melancholiker taugen mdogen, die von ihren Halluzinationen
mit einem Topf Porridge zu heilen waren. Schaut man auf diesen einseitigen
Dialog, wird man verwundert zuriickgelassen, mit etwas Wehmut; ein Treffen
von Surin mit Malebranche hétte wohl nichts Anderes ergeben.

Es liegt auf der Hand, dass die Probleme, die vom Grof3teil der Schriften Su-
rins aufgeworfen wurden, im Rahmen eines Artikels nicht zu behandeln sind.
Eines jedoch ist klar: Surins Werk darf nicht in Begriffen beurteilt werden, die
der Welt der geistigen Erkrankung des Autors entnommen sind. Jemandes
Schriften von vorneherein zu verddchtigen, weil er geistig nicht gut beisammen
war, wiirde beides ins Unrecht setzen und missverstehen lassen. Zunachst war
Surin zu der Zeit wieder gesund, da er den Grof3teil seiner Biicher geschrieben
hat. Dann hatte er in der Zeit seiner Erkrankung eine Fiille von auferordentli-
chen Gnaden empfangen, wobei er in der Beurteilung seiner eigenen Lage im-
mer vollkommen Klar blieb. Schlief8lich bildet sein Werk objektiv ein Ganzes,
dessen Wahrheit an seinen Wirkungen zu messen ist. Erst wenn das getan wur-
de, wird es moglich werden, des Schreibers Missgeschick zu bewerten. Eine An-
zahl von Hinweisen zu Eigenart und Geschichte des Falles Surin kénnen in sei-
nen Schriften gefunden werden. Aber die Schriften selbst, die vor der Veroffent-
lichung minuti®s gepriift wurden, enthalten keine Anzeichen von lehrmafiigen
Entgleisungen.

Der scharfe Zug an seinen Lehren ist der Aspekt, der — so scheint es — am
meisten seine Krankheit in Erinnerung ruft. Auf den ersten Blick fallt auf, dass er
das langsame Vergehen der Zeit aufier Acht ldsst. ,Ich finde, dass Gott die Seele
aus der Bindung an die Zeit herauslost.”®! Dieser Ausdruck wird schriftlich nur
beildufig in einem seiner Briefe gebraucht, hat aber doch den Anschein, es sollte
eine Leitidee Surins ausgedriickt werden. Wir haben gesehen, wie der ,erste
Schritt” unverziiglich getan werden muss; das Herz muss in einer Reinheit ver-

49 Questions 3, 6.

50 Die Ubersetzung von Catéchisme spirituel ins Italienische wurde 1687 auf den Index gesetzt auf-
grund des Gebrauchs, den die Quietisten von Neapel davon machten.

51 Lettres 2, 197.

322



Jean-Joseph Surin (Teil I1)

harren, die geheimnisvoller Vorldufer kiinftigen Gliicks ist. Die ,universale und
schemenhafte Ahnlichkeit” ist die Wahrnehmung einer Verbindung mit Gott, die
einzig Grundlage fiir jedes geistliche Leben bleibt. In all seinen Schriften wird der
Absolute jenseits der Zeit gesehen. Das passiert gewiss immer, wenn es um Fra-
gen des Seins geht. Fiir Surin, dessen mystische Leidenschaft einen unweigerlich
an Pascals metaphysische Leidenschaft erinnert, bestand die Versuchung, die
Wahrnehmung mit der Natur des Absoluten zu vermischen. Gerade das wird als
seine Bestimmung offengelegt, er wird dahin gefiihrt, aufs Neue die gemeinsame
,Ordnung”, die Gott zu seiner eigenen gemacht hat, zu umfangen. Die Logik der
coincidentia oppositorum, der glithende Inhalt seiner ,mystischen Theologie” holt
ihn wieder zur , Einfachheit des gewdhnlichen Weges“s?, auf dem die hochsten
Dinge mit den niedrigsten zusammenfallen. Als Volksmissionar, der Andachten
forderte, die wir fiir kindisch halten wiirden, kam er dahin, mehr und mehr auf
den Zustand des Glaubens zu achten, der ,, mit dem Eindruck von allem, was au-
Rerordentlich genannt werden konnte, aufraiumt, um uns mit dem alltdglichen
Rhythmus und Verlauf des Lebens vertraut zu machen”.

Bei all dem war er getrieben von der Tiefe seiner mystischen Erfahrung. Seine
Demut ist Teil des Geheimnisses, in das er getaucht ist. ,Doch diese Wasser tosen
gewaltig, wenn einer in ihnen steht, dafiir fliefen sie aber auch in verborgene Ka-
nale.“%* Es ist eben das, was das innere Geheimnis als Geheimnis Gottes untiber-
horbar wieder aufruft. Die Stimme der Mystik ertont im Schweigen der GEGEN-
WART, die iiberreich, ja allen garantiert ist.

52 Brief vom 11. April 1662.
53 Ebd.
54 Brief vom 7. Mai 1662.

323



