
betont die kritische Offenheit, die durch den 

Zweifel ermöglicht wird u. exemplifiziert dies 

anhand des Umgangs mit außergewöhnlichen 

Phänomenen. Unter Rückgriff auf Überlegun­

gen von Graham Ward unterscheidet er zwi­

schen Belief-Systemen u. dem Zusammenhang 

von belief u. faith. Der Zweifel ist jedoch auch 

für letztgenannte Größe wichtig, denn „erst 

der Zweifel erlaubt Selbstbestimmung und 

Verantwortung im und als Glauben.“ (70) M. 

Junker-Kenny untersucht drei Modelle von Re­

ligion, die den Zweifel verschieden bewerten 

(71–90). Jürgen Habermas vertritt eine Glau­

bensgewissheit, während Friedrich Schleierma­

cher für eine unmittelbare Gegebenheit Gottes 

eintritt. Immanuel Kant u. Paul Ricœur, wenn 

auch aus unterschiedlichen Motiven, heben 

hingegen die Bedeutung der praktischen Hoff­

nung hervor und der Unausweichlichkeit des 

Zweifels. A. Koritensky behandelt den Zwei­

fel aus der Perspektive einer Analytischen 

Erkenntnistheorie (91–108). Das „Problem 

der Glaubensschwäche“ muss erst greifbar ge­

macht werden, weshalb er die Notwendigkeit 

einer „reichere[n] Phänomenologie der episte­

mischen Prozesse“ (91) aufweist. Er arbeitet 

„Religiöse epistemische Ideale“ (102–105) so­

wie „Fehler in der religiösen Überzeugungsbil­

dung“ (106–108) aus. Den unterschiedlichen 

theologischen Zugänge zum Zweifel widmet 

sich J. Werbick (109–126). Während für eine 

reformatorische Theologie – von M. Luther bis 

zu G. Ebeling – die Metapher der Anfechtung 

dem Zweifel einen theologischen Ort ermög­

licht, wird in der „römischen Theologie“ die 

Bedeutung der Ekklesiologie betont, durch 

die eine Instanz der Glaubens-Vergewisserung 

entsteht. Beide Modelle führen jedoch zu Pro­

blemen. Die röm.-kath. Kirche begibt sich im 

19. Jh. in eine „Selbstmarginalisierung eines 

Glaubensverständnisses, das den Zweifel als 

Willenssache ansieht und ihn ekklesiologisch 

überholen will.“ (116) Luthers „Theologisie­

rung des Zweifels“ hingegen läuft auf die „Aus­

weglosigkeit der Theodizee“ (117) hinaus. 

Einen dritten Weg zeigt die (mittelalterliche) 

Mystik auf, die von einer Glaubwürdigkeit auf­

Veronika Hoffmann (Hrsg.)
Nachdenken über den Zweifel
Theologische Perspektiven 
 
Ostfildern: Matthias Grünewald Verlag 2017. 152 S., 
ISBN: 978-3-7867-4011-7, € 22,00.

In der Einleitung (7–20) bietet die Hrsg. eine 

Skizze der Bewertung des Zweifels. Diese hat 

sich verschoben, aber weitesgehend außerhalb 

der Theologie. Der Band will eine Diskussion 

anstoßen u. „einen Beitrag zu den aktuell dis­

paraten theoretischen Ansätzen in der Theo­

logie leisten“ (16). Entsprechend unterschied­

lich sind die Perspektiven, Darstellungen u. 

Schlussfolgerungen der Autoren. V. Hoffmann 

reflektiert (21–35) über die veränderten Bedin­

gungen des Glaubens bzw. des Zweifels. H. ar- 

beitet, unter Bezugnahme auf Charles Taylor 

u. die Kategorien der „Säkularität“ u. „Authen­

tizität“, eine Relevanz von Glauben u. Zweifel 

bei der Entwicklung u. dem Verständnis der ei­

genen Identität aus. Für K. Lehmkühler ist die 

Wahrhaftigkeit eine entscheidende Größe (37–

54). Diese spielt eine wichtige Rolle innerhalb 

des Prozesses eines Glaubensverlustes, wie er 

mit Hilfe zweier soziologischer Studien belegt. 

Eine „Dekonversion“ bleibt ambivalent, da sie 

zugleich eine Entscheidung u. ein Widerfahr­

nis ist. Wie jedoch aus theologischer Perspek­

tive mit dem Glaubensverlust umzugehen ist, 

bleibt eine bisher kaum bearbeitete u. offene 

Frage. L. schließt mit dem Verweis, dass „die 

Situation des Glaubensverlustes, wie radikal sie 

auch erlebt werden mag, uns nicht berechtigt 

anzunehmen, dass das Dunkle des Zweifels u. 

der Abwesenheit des Glaubens als eine Abwe­

senheit Gottes zu deuten sei.“ (54) G. M. Hoff 

nähert sich dem Zweifel unter der Perspektive 

der epistemischen Bedeutung an (55–70). Er 

Lektüre

324



sich die beiden Bereiche lange abwertend ge-

genüber, so begegnet man sich in den letzten 

Jahren wertschätzender. Die Überzeugung 

wächst, dass sich beide Zugänge ergänzen.

Ein Feld, in dem das besonders zutrifft, ist die 

Geistliche Begleitung. Geistliche Begleitung 

ist in den letzten Jahren populär geworden. In 

der katholischen wie der evangelischen Kirche 

wird sie von immer mehr Menschen gesucht 

und angeboten. Was aber geschieht zwischen 

der begleitenden und der begleiteten Person? 

Wie muss die Beziehung gestaltet sein, damit 

ein produktiver Prozess des menschlich-geis-

tig-geistlichen Wachstums geschehen kann? 

Die vorliegende Arbeit – sie wurde 2016 an 

der Kirchlichen Hochschule Wuppertal/Bethel 

als Dissertation angenommen und für den 

Druck leicht überarbeitet – fragt nach der Be-

ziehungsdimension Geistlicher Begleitung. Sie 

reflektiert das Geschehen im Hinblick auf die 

zwischenmenschliche und auf die geistliche 

Dimension. 

An die Einführung und Entwicklung des 

Vorhabens (15–31) schließt sich eine grund-

legende Reflexion unterschiedlicher Diskurs

felder Geistlicher Begleitung (biblisch-theo

logische Basis, außerbiblische Tradition, 

historische Entwicklung, derzeitige Diskurse 

in der systematisch-theologischen und asze

tischen Forschung) an (32–86). Es folgen 

die drei Hauptteile der Arbeit. Im ersten Teil 

(89–150) werden traditionelle Modelle Geistli-

cher Begleitung dargestellt und reflektiert: die 

Überlieferung der Wüstenväter, die benedikti-

nische, die karmelitische und die ignatianische 

Tradition sowie Ansätze der evangelischen 

Tradition. Geistliche Begleitung ist in diesen 

Modellen zugleich ein zwischenmenschliches 

Beziehungsgeschehen und ein geistgewirktes 

spirituelles Geschehen. Beides gehört untrenn-

bar zusammen. Im zweiten Teil (151–194) 

bringt die Verf. die pastoralpsychologisch 

orientierte seelsorgliche Dimension mit der 

Integrativen Therapie ins Gespräch. Als psy-

chotherapeutisches Verfahren ist sie, so die 

Überzeugung der Autorin, „dazu geeignet, zwi-

schenmenschliche Prozesse, Entwicklungen, 

grund von Erfahrung ausgeht. W. betont, dass 

in der „Binnenperspektive des Glaubens“ (124) 

der Zweifel präsent ist. Doch wie der Glaube 

bedarf auch der Zweifel des Wagnisses, damit 

er „sich nicht nur wiederholt und vervielfäl-

tigt“ (125). Eine „sachliche wie methodische 

Krise der Theologie“ (129) diagnostiziert H. 

Rosenau u. plädiert für eine „sapientiale“ und 

„wartende Theologie“ (127–136). Ausgehend 

von der Weisheitsliteratur u. ihrem Entste-

hungskontext, zeigt er Möglichkeiten einer 

„ins produktive gewendete[n] Skepsis“ (132), 

die nicht theoriebeladen, sondern lebensprak-

tisch ist. M. Bongardt nennt drei verschie-

dene Bezugsgrößen des Zweifels, den an der 

Kirche, am Geglaubten u. schließlich an Gott 

(137–151). Er kritisiert dabei jene Haltungen, 

die sich zwar auf den Zweifel berufen, tatsäch-

lich aber „in der fehlenden Bereitschaft, an 

der eigenen Überzeugung zu zweifeln“ (146) 

gründen. Schließlich sieht er im Zweifel die 

Möglichkeit einer Freiheit, die „dem Glauben 

ungeahnte Möglichkeiten“ (148) öffnen kann. 

Der Band bildet die Pluralität der Ansätze gut 

ab. Die knappen Ausführungen sind mitunter 

inhaltlich wie sprachlich voraussetzungsreich 

u. nicht leicht zugänglich. Sie zeigen mögliche 

Perspektiven für eine theologische u. religions-

philosophische Auseinandersetzung mit dem 

Zweifel auf.

Jörg Nies SJ

Andrea Gorres
Geistliche Begleitung als mystagogische 
Seelsorge
Ein integrativer pastoralpsychologischer 
Entwurf aus evangelischer Perspektive

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018. 247 S., 

ISBN: 978-3-7887-3302-5, € 49,00.

Das Verhältnis von Theologie und Spiritualität 

einerseits und Psychologie und Psychotherapie 

anderseits verändert sich: von einem Gegenei

nander über ein Zueinander bewegt es sich 

immer mehr zu einem Miteinander. Standen 

Buchbesprechungen

325



Stefan Würges
Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit im 
Zweiten Vatikanischen Konzil
Werdegang und Systematik
 
Berlin: LIT Verlag 2018, 440 S., 
ISBN 978-3-643-13950-4, € 39,90.

Die Berufung jedes Christen bzw. jeder Chris

tin zur Heiligkeit im fünften Kapitel der Kon-

zilskonstitution Lumen Gentium erscheint im 

Jahr 2018 von besonderer Aktualität: einerseits 

durch das von Papst Franziskus veröffentlichte 

Schreiben Gaudete et exsultate, welches beson-

ders die „alltäglichen“ Biographien ins Auge 

fasst, andererseits durch die erschütternde Ent-

hüllung der Verbrechen gegen die Heiligkeit 

der Kirche und des persönlichen Lebens von 

Kindern und Jugendlichen. Die Studie von 

Stefan Würges über die allgemeine Berufung 

zur Heiligkeit gibt aufschlussreiche Einblicke 

in die Entstehungsgeschichte und die Diskus-

sionen in der Zeit des Zweiten Vatikanischen 

Konzils und füllt damit eine Leerstelle in der 

theologischen Forschung. 

Der erste Hauptteil der Arbeit rekonstruiert 

unter aufmerksamer Betrachtung der Konzils

akten, aber auch zahlreicher Konzilstagebü-

cher die Diskussionen um den Begriff der Hei-

ligkeit in seiner Unterscheidung vom status 

perfectionis der Ordensleute sowie um dessen 

Stellung in der Konstitution. Dieser Prozess, 

den W. als „verstrickt und vielschichtig“ (36) 

beschreibt, ist vor allem durch den Einfluss der 

sogenannten squadra belga gekennzeichnet, zu 

der neben Kardinal Léon-Joseph Suenens und 

Bischof André Marie Charue die Theologen 

Gustave Thils und Gérard Philips gezählt wer-

den. Den belgischen Konzilsteilnehmern ge-

lang es, durch das Aufgreifen eines Vorschlags 

der chilenischen Bischofskonferenz die vor 

dem Konzil geläufige Vorstellung von zwei We-

gen der Heiligkeit zu überwinden und sowohl 

den allgemeinen Ruf an jeden Christen  bzw. 

jede Christin als auch die spezifische Form die-

ses Rufes im Ordensleben zu vereinigen und 

zu unterscheiden. Der Begriff der Heiligkeit 

Störungen und Identitätsentwicklungen, die 

sich auf der zwischenmenschlichen Interak

tionsebene, und, bezogen auf die beiden be

teiligten Subjekte im Beziehungsgeschehen 

der Geistlichen Begleitung, ereignen, in diffe-

renzierter, ganzheitlicher und wissenschafts-

gestützter Weise zu beschreiben, zu fördern 

und zu heilen. Sie bietet dafür eine fundierte 

Wissenschaftstheorie und psychologische 

Kernkonzepte an, die es ermöglichen, den in-

tersubjektiven Beziehungsprozess Geistlicher 

Begleitung zu gestalten, zu reflektieren und für 

den Begleiteten transparent zu machen.“ (157) 

Auf Grundlage der Integrativen Therapie wird 

versucht, „ein eigenes ‚Integrationsparadigma‘ 

für die Prozesse innerhalb der Geistlichen Be-

gleitung (…) [zu] erarbeiten, um eine fundierte 

wissenschaftliche Theorie für die zwischen-

menschliche Beziehung in der Geistlichen 

Begleitung und der in ihr stattfindenden in

tersubjektiven und spirituellen Prozesse zu 

entwickeln.“ (156)

Im dritten Teil (195–234) zeigt die Verf. Per

spektiven eines Entwurfs Geistlicher Beglei-

tung als seelsorglich-pastoralpsychologisches 

und spirituelles Geschehen auf. Durch die Er-

weiterung von Kernkonzepten der Integrativen 

Therapie – des „Tree of Science“ um den mys-

tagogischen Bereich, das „Ko-Referenzmodell“ 

um die geistliche Dimension, das „Pathogene-

semodell“ um ein spirituelles Entfremdungs-

modell – werden eine Wissenschaftstheorie 

und ein Strukturmodell der zwischenmenschli-

chen Begegnung entworfen, welche alle Pro-

zesse der Geistlichen Begleitung zu reflektieren 

vermögen.

Was die Autorin als Anliegen der vorliegenden 

Arbeit formuliert, nämlich das „Wachstum 

Geistlicher Begleitung als ein fundiertes pas

toralpsychologisch-seelsorgliches Geschehen 

in intersubjektiver Hinsicht und zugleich als 

mystagogisches Geschehen in spiritueller Hin-

sicht vertiefend zu stärken und einen Beitrag 

zu ihrer Reflexion zu leisten“ (87), gelingt ihr.

Ein lesenswertes Buch, auf dessen Grundlage 

weiter geforscht werden kann und soll.

Bernhard Bürgler SJ

Lektüre

326



amtes. Hierbei stellt W. fest, „dass die Lehre 

der allgemeinen Berufung zur Heiligkeit weder 

in der Pastoral noch in der Theologie breit re-

zipiert wurde“ (367).

Das große Verdienst der vorliegenden Arbeit 

besteht in der gründlichen Analyse der Genese 

und Systematik des fünften Kapitels um die 

allgemeine Berufung zur Heiligkeit, insbeson-

dere durch den Einbezug bisher unveröffent-

lichter Tagebücher der belgischen Konzilsteil-

nehmer. So zeigt sich, wie intensiv das Thema 

während des Konzils diskutiert wurde und wie 

wenig selbstverständlich die Hinwendung zum 

allgemeinen Weg der Heiligkeit war. Freilich 

steht auch die Frage im Raum, weshalb dieser 

Aspekt der geistlichen Ausrichtung so wenig 

Widerhall fand. In diesem Sinn kann er heute 

einen Beitrag leisten zur aktuellen Diskussion 

um den kirchlichen Klerikalismus.

Peter Becker

Hildegard Aepli / Eva-Maria Faber (Hrsg.)
Ein weiter Weg
1200 km für eine Kirche mit den Frauen
 
St. Gallen: Verlag am Klosterhof 2018, 150 S.,
ISBN 978-3-905906-30-1, € 30,00.

„Wir wünschen, dass Männer der Kirche in 

Zukunft nicht mehr ohne Frauen über deren 

Stellung, Rolle und Funktion einerseits und 

über die Belange der Kirche im Allgemeinen 

andererseits beraten und entscheiden.“ (8) 

Mit diesem Anliegen machten sich am 2. Mai 

2016 Frauen und Männer von St. Gallen aus 

auf den 1200 km langen Fußweg nach Rom, 

um es Papst Franziskus zu übergeben. Der be

wegende Sendungsgottesdienst in der Kathe-

drale von St. Gallen, bei dem die Pilgerinnen 

und Pilger von den Bischöfen und der gesam-

ten versammelten Gemeinde für ihren Weg 

gesegnet wurden, war jedoch nicht der Beginn 

dieses außergewöhnlichen Projekts. 

Bereits ein Jahr zuvor starteten die inneren 

und äußeren Vorbereitungen. Was zunächst 

die Idee einer Einzelnen, der Theologin Hil-

konnte so unter Rückgriff auf seine biblischen 

Wurzeln von seiner moralischen Verengung 

befreit und als „gänzliche Vollkommenheit des 

christlichen Lebens und der Liebe verstanden“ 

werden (110). Die von W. skizzierten Wortmel-

dungen der Konzilsteilnehmer machen klar, 

dass die Formulierung eines allgemeinen Rufes 

zur Heiligkeit ein Novum in der kirchlichen 

Lehrtradition darstellt. Zwar wurde diese vor-

bereitet durch die verschiedenen Laienbewe-

gungen des 20. Jahrhunderts, ihre Rezeption 

war aber keineswegs selbstverständlich und 

war im Mittelpunkt lebendiger Kontroversen 

während des Konzils. Die finale Textgestalt ist 

„nicht in jeder Hinsicht perfekt“ (181), aber 

die Nähe der Thematik zur Gruppe der Or-

densleute im sechsten Kapitel der Konstitution 

ist zu begrüßen: „Die allgemeine Berufung zur 

Heiligkeit ist somit zweckfrei und hat allein 

die Heiligkeit zum Ziel, die letztlich in Gott 

und von Gott her zu sehen ist.“ (182)

Der zweite Hauptteil der Arbeit untersucht die 

Systematik des fünften Kapitels von Lumen 

Gentium. Bei gleichzeitiger Würdigung der 

verschiedenen Interpretationen schließt sich 

W. der Ansicht der Kardinäle Schönborn und 

Koch an, die in der Konstitution die Struk-

tur konzentrischer Kreise erkennen (189). In 

diesem Sinn bildet die allgemeine Berufung 

zur Heiligkeit quasi die „Symmetrieachse“ der 

Kirchenkonstitution. Sie ist „hermeneutischer 

Schlüssel“, aber auch „Kulminationspunkt“ 

(189). Da trotz der kontroversen Debatten 

während des Konzils „Heiligkeit“ von der 

Konstitution nicht definiert wird, zieht W. 

verschiedene Verbindungslinien: zur Heilig-

keit Gottes und der Kirche an sich, zu den 

evangelischen Räten als „engere[n] Weg“ (291) 

und zur Liebe „als eine Forderung, die an alle 

ergeht“ (203). Sie wird demnach sowohl als 

„dogmatische Gegebenheit“ als auch als „mo-

ralische Herausforderung“ vorgestellt (234). 

Die Studie schließt mit der Untersuchung der 

übrigen Konzilsdokumente und ihren Bezügen 

zum fünften Kapitel der Kirchenkonstitution 

sowie mit der Bestandsaufnahme der Rezepti-

on in nachkonziliaren Dokumenten des Lehr-

Buchbesprechungen

327



Pilgerwegs sind Symbol dafür, wie Frauen in 

der Kirche trotzdem durchhalten. So versteht 

sich das Projekt als Ermutigung dazu, sich 

von befremdlichen und demütigenden Erfah-

rungen nicht aus der Kirche heraustreiben zu 

lassen, sondern das Anliegen beharrlich in die 

Mitte ihrer Gemeinschaft einzuschreiben und 

so Veränderung anzustoßen.“ (13)

Viele Frauen wollen heute diesen Weg der Ver

änderung von innen nicht mehr mitgehen. 

Sie haben sich enttäuscht, verletzt, empört 

abgewendet und suchen ihre spirituelle Hei-

mat anderswo. Manche Menschen, denen 

die Pilgernden unterwegs begegneten, fühl-

ten sich vom Projekt regelrecht provoziert. 

Auch in der kirchlichen Öffentlichkeit gab 

es Kritik, weil das Projekt „Kirche mit* den 

Frauen“ keine konkreten kirchenpolitischen 

Forderungen, etwa nach dem Zugang von 

Frauen zu den Weiheämtern, erhob. Das 

Buch macht deutlich, dass es dem Projekt um 

etwas viel Fundamentaleres ging: „Solange 

Frauen nicht hinreichend an Beratungs- und 

Entscheidungsprozessen beteiligt sind, wäre 

das Bemühen um die Zulassung von Frauen 

zu kirchlichen Ämtern (…) nur unzureichend 

fundiert. Es wäre fragwürdig, wenn im Rah-

men der bisherigen Entscheidungsstrukturen 

ausschließlich Männer über diese Thematik 

entscheiden würden.“ (12)

Deshalb ist das Projekt auch nicht gescheitert, 

weil es am 2. Juli nicht zur erhofften Begeg-

nung mit Papst Franziskus in Rom kam. Es 

ging von Anfang an nie um ein äußerliches 

Resultat, an dem man den „Erfolg“ hätte mes-

sen können, sondern um eine Wirksamkeit 

in der Tiefe, um einen Stein, der ins Rollen 

kommt und nicht mehr aufzuhalten ist. „Das 

Projekt ist zeichenhaft für eine Kirche, die in 

Bewegung ist, in der man miteinander den 

Weg in die Zukunft sucht.“ (118)

„Ein weiter Weg“ – Es ist dem Buch zu wün-

schen, dass es viele Leserinnen und Leser 

findet, die sich trotz Skandalen, Reformstau 

und Frustration von der Kraft dieses Zeichens 

anstecken lassen.

Elisabeth Hönig

degard Aepli, war, zog sehr schnell Kreise. Die 

kleine Kerngruppe öffnete sich und ermögli-

chte es allen, die das Anliegen unterstützen 

wollten, den ganzen Weg oder einzelne Etap

pen mitzupilgern. So nahmen am Ende über 

1600 Personen kleinere oder größere Abschnit-

te unter ihre Füße, teilten die Strapazen und 

die Hoffnungen eines solchen Pilgerwegs. 

Wem es nicht möglich war, mitzugehen, der 

konnte sich im Gebet oder über die täglichen 

Blogbeiträge am Projekt beteiligen und das An-

liegen mittragen.

Der vorliegende Band dokumentiert anspre-

chend und facettenreich den zweimonatigen 

Weg nach Rom. Nach einer Einführung in die 

Genese des Projekts und die grundsätzlichen 

Entscheidungen, die am Anfang standen, 

zeichnet es in Bildern und persönlichen Erin-

nerungen den Weg von St. Gallen nach Rom 

nach. Rückblickende Evaluationen schließen 

den Bogen.

Die persönlichen Zeugnisse und Reflexionen 

machen eindrücklich deutlich, dass dem äuße-

ren Unterwegssein ein innerer Weg entsprach, 

auf den sich einander fremde Menschen mitei-

nander einließen, indem sie einander auf Au-

genhöhe begegneten, sich austauschten, mit-

einander beteten und schwiegen, teilten, was 

sie hatten und einander ganz praktisch halfen, 

das schlechte Wetter oder die Mängel mancher 

Unterkünfte zu ertragen. Sie erlebten sich als 

pilgerndes Gottesvolk unterwegs, das als Kir-

che ein neues geschwisterliches Miteinander 

praktizierte. So wuchs Schritt für Schritt die 

Gewissheit, dass das Anliegen, das die Pilge-

rinnen und Pilger verband, kein Hirngespinst, 

sondern ein vom Heiligen Geist inspirierter 

Gedanke war.

Dem Kernteam war es von Anfang an wichtig, 

kein strategisches Ziel zu verfolgen, sondern in 

einer spirituellen Haltung unterwegs zu sein 

und ein Zeichen zu setzen, das dem Gewicht 

der Ausgrenzung, die Frauen in der Kirche er

fahren, entspricht. Frauen erleben „diesen 

Missstand konkret. Er prägt und beeinträchtigt 

ihre kirchliche Existenz und allzu oft auch ihr 

religiöses Selbstverständnis. Die Strapazen des 

Lektüre

328



diese auf vermutliche Irritationen seines Wer­

kes hinweist, indem er diese Stolpersteine 

in ihrem Zusammenhang stehen lässt und 

analysiert. An dafür typischen Distichen zeigt 

der Verf., worauf A. S. mit Gott und Gottheit, 

Gott und Mensch, Die Mitteilung Gottes, Die 

Vergöttlichung, Wesenheit, Ursprung und Grund, 

Sehnen, Wollen, Gelassenheit aufmerksam ma­

chen will. In den Unterteilungen der eben 

genannten Abschnitte gibt er mit der Wahl der 

Überschriften seine Blickrichtung im Umgang 

mit den von A. S. genannten Stolpersteinen 

zu erkennen. Dem Verf. steht eine profunde 

Kenntnis des mystischen Schriftgutes zu Ge­

bote. Insgesamt sollen Dichtung, Metaphysik 

und Mystik sich in Kooperation Gleichberech­

tigter um Wahrheit bemühen. Für A. S. hat 

die Poesie – so der Verf. – eine „theoretische“ 

Tragweite, wobei theoretisch als Schauen zu 

verstehen sei. Dichtung, kontemplativ ver­

standen, regt zu kontemplativem Verhalten 

an; „diese mystische Kontemplation ist auch 

philosophisch von Bedeutung, Grund für ihre 

Glaubwürdigkeit bei Philosophen, Gelegenheit 

zu Einwänden aus den Reihen der Theologen“ 

(23). So sperrig und anspruchsvoll der Wan-

dersmann ist, er hat – davon handelt der Verf. 

in den folgenden Seiten – bemerkenswerte 

Denker herausgefordert: Leibniz, Schopenhau­

er, Kolakowski, Heidegger, M. Blanchot, R. 

Munier, J. Lacan, J. Derrida; für jeden wird in 

Kürze gezeigt, wie er zum Wandersmann steht. 

Im Gespräch mit Heidegger hört der Verf. den 

Philosophen sagen, dass Poesie und Mystik 

nicht „im Gedanken sind, aber vielleicht vor 

dem Gedanken“. Das gestatte es ihm, zu ver­

stehen, „was an der mystischen Sentenz von 

A. S. dran ist“ (177). Schließlich führt der Verf. 

den Leser zu Johannes vom Kreuz (1542–1591) 

zurück und verweist auf Saint Jean de la Croix 

et le problème de l’expérience mystique von Jean 

Baruzi, dem akademischen Großvater von M. 

de Certeau. Baruzi weist der mystischen und 

poetischen Erfahrung „auf der Plattform des 

Denkens einen je anderen Typ von Erkenntnis 

zu (...). Das neue Verständnis der mystischen 

Erfahrung brachte es ins Spiel, was sowohl 

Jacques Le Brun
Dieu un pur rien
Angelus Silesius - Poésie, métaphysique et 
mystique

La libraire du xxie siècle,
Paris: Éditions du Seuil 2019, 220 S., 
ISBN 978-2021139476, € 21,00.

Das Buch ist im Zuge eines Seminars an der 

EPHE (Ècole pratique des hautes études) in 

Paris und in Reverenz des Verf. gegenüber sei­

nem Lehrer Jean Orcibal (1913–1991) entstan­

den, der ihn und den ihm freundschaftlich 

verbundenen Michel de Certeau SJ in ihren 

Studienjahren auf Angelus Silesius (A. S.) auf­

merksam machte. Der Verf., ein französischer 

Historiker, befasst sich vor allem mit Religions­

geschichte der Moderne und christl. Literatur 

des 17. Jh. 

A. S. (Johannes Scheffler, 1624–1677) studierte 

1643–1648 in Straßburg, Leiden und Padua. 

Als doctor philosophiae et medicinae aus Padua 

nach Breslau zurückgekehrt, verdingte er sich 

1649 beim Herzog von Schlesien als Hof- und 

Leib-Medicus. Gesellschaftlich schloss er sich 

Kreisen an, die sich mit Mystik beschäftigten. 

1653 konvertierte Johannes Scheffler zur ka­

tholischen Kirche und nahm den Namen A. 

S. an. Schon vor dieser Zeit sind Teile seines 

Hauptwerkes Cherubinischer Wandersmann ent­

standen, dessen 2. Aufl. in kritischer Ausgabe 

der Verf. als Ausgangspunkt seines Seminars 

gewählt hatte. Die sechs Bücher der Vorlage 

enthalten 1676 Aphorismen (Epigramme in 

meist zweizeiligen Alexandrinern, häufig mit 

Anmerkungen versehen), in denen die große 

Tradition der deutschen und niederländischen 

Mystik und vielen anderen auf den Punkt 

gebracht wird. Vergeblich sucht man im Wan-

dersmann irgendeine Ordnung oder den An­

schein eines Systems: Was andere in Predigten 

und Abhandlungen dargelegt hatten, verdich­

tet A. S. in Aphorismen. 

So behandelt der Verf. im Seminar keine Aus­

wahl der Aphorismen; er folgt A. S., der in 

seiner „Erinnerungs Vorrede an den Leser“ 

Buchbesprechungen

329



zur Mystik wie zur Metaphysik gehört – beide 

zielen in poetischer und/oder philosophischen 

Sprache auf einen absoluten Bezugspunkt ab 

– ob in derselben Radikalität, das bleibe dahin­

gestellt.“ (209)

Es scheint, dass die deutschen Mystik-Forscher 

darauf bedacht sind oder sein müssen, sich 

mit der kirchlichen Lehre abzustimmen, wäh­

rend ihre Kollegen in Frankreich unter keinem 

ähnlichen Soll stehen. In Studien zu Angelus 

Silesius im deutschen Sprachraum ist zu lesen, 

die Texte der Deutschen Mystik seien „geprägt 

durch das Bemühen, den christlichen Bereich 

des Dogmas und der ‚Lehre‘ in Richtung auf 

eine subjektive Aneignung, auf ‚existenzielles 

Erfahren des Göttlichen‘ (H. U. von Balthasar) 

transparent und anziehend zu machen.“ Dem 

gelehrten und poetisch begabten Theologen A. 

S. wird „archivierende Tätigkeit“ zugestanden; 

fast alle seine Sprüche könne man „mit einem 

Text aus der christlichen und mystischen 

Überlieferung belegen“ – Aussagen, die weit da­

von entfernt sind, den Wandersmann mit A.-M. 

Vannier als „das Passwort zur Spiritualität der 

rheinisch-niederländischen Bewegung“ zu 

verstehen.

Andreas Falkner SJ

Lektüre

330


