Lektiire

Veronika Hoffmann (Hrsg.)
Nachdenken tiber den Zweifel
Theologische Perspektiven

Ostfildern: Matthias Griinewald Verlag 2017. 152 S.,
ISBN: 978-3-7867-4011-7, € 22,00.

In der Einleitung (7-20) bietet die Hrsg. eine
Skizze der Bewertung des Zweifels. Diese hat
sich verschoben, aber weitesgehend auferhalb
der Theologie. Der Band will eine Diskussion
anstofien u. ,einen Beitrag zu den aktuell dis-
paraten theoretischen Ansétzen in der Theo-
logie leisten” (16). Entsprechend unterschied-
lich sind die Perspektiven, Darstellungen u.
Schlussfolgerungen der Autoren. V. Hoffmann
reflektiert (21-35) tiber die verdanderten Bedin-
gungen des Glaubens bzw. des Zweifels. H. ar-
beitet, unter Bezugnahme auf Charles Taylor
u. die Kategorien der ,Sdkularitdt” u. ,Authen-
tizitdat”, eine Relevanz von Glauben u. Zweifel
bei der Entwicklung u. dem Verstandnis der ei-
genen Identitét aus. Fiir K. Lehmkiihler ist die
Wahrhaftigkeit eine entscheidende Grofie (37—
54). Diese spielt eine wichtige Rolle innerhalb
des Prozesses eines Glaubensverlustes, wie er
mit Hilfe zweier soziologischer Studien belegt.
Eine ,Dekonversion” bleibt ambivalent, da sie
zugleich eine Entscheidung u. ein Widerfahr-
nis ist. Wie jedoch aus theologischer Perspek-
tive mit dem Glaubensverlust umzugehen ist,
bleibt eine bisher kaum bearbeitete u. offene
Frage. L. schlief3t mit dem Verweis, dass ,die
Situation des Glaubensverlustes, wie radikal sie
auch erlebt werden mag, uns nicht berechtigt
anzunehmen, dass das Dunkle des Zweifels u.
der Abwesenheit des Glaubens als eine Abwe-
senheit Gottes zu deuten sei.” (54) G. M. Hoff
nédhert sich dem Zweifel unter der Perspektive
der epistemischen Bedeutung an (55-70). Er

324

betont die kritische Offenheit, die durch den
Zweifel ermoglicht wird u. exemplifiziert dies
anhand des Umgangs mit auflergewthnlichen
Phinomenen. Unter Riickgriff auf Uberlegun-
gen von Graham Ward unterscheidet er zwi-
schen Belief-Systemen u. dem Zusammenhang
von belief u. faith. Der Zweifel ist jedoch auch
fir letztgenannte Grofle wichtig, denn ,erst
der Zweifel erlaubt Selbstbestimmung und
Verantwortung im und als Glauben.” (70) M.
Junker-Kenny untersucht drei Modelle von Re-
ligion, die den Zweifel verschieden bewerten
(71-90). Jurgen Habermas vertritt eine Glau-
bensgewissheit, wahrend Friedrich Schleierma-
cher fiir eine unmittelbare Gegebenheit Gottes
eintritt. Immanuel Kant u. Paul Ricoeur, wenn
auch aus unterschiedlichen Motiven, heben
hingegen die Bedeutung der praktischen Hoff-
nung hervor und der Unausweichlichkeit des
Zweifels. A. Koritensky behandelt den Zwei-
fel aus der Perspektive einer Analytischen
Erkenntnistheorie (91-108). Das ,Problem

der Glaubensschwiche” muss erst greifbar ge-
macht werden, weshalb er die Notwendigkeit
einer ,reichere[n] Phanomenologie der episte-
mischen Prozesse” (91) aufweist. Er arbeitet
»Religiose epistemische Ideale” (102-105) so-
wie ,Fehler in der religiosen Uberzeugungsbil-
dung” (106-108) aus. Den unterschiedlichen
theologischen Zugange zum Zweifel widmet
sich J. Werbick (109-126). Wihrend fiir eine
reformatorische Theologie — von M. Luther bis
zu G. Ebeling — die Metapher der Anfechtung
dem Zweifel einen theologischen Ort ermog-
licht, wird in der ,romischen Theologie” die
Bedeutung der Ekklesiologie betont, durch

die eine Instanz der Glaubens-Vergewisserung
entsteht. Beide Modelle fithren jedoch zu Pro-
blemen. Die rom.-kath. Kirche begibt sich im
19. Jh. in eine ,Selbstmarginalisierung eines
Glaubensverstindnisses, das den Zweifel als
Willenssache ansieht und ihn ekklesiologisch
iberholen will.” (116) Luthers , Theologisie-
rung des Zweifels” hingegen lduft auf die ,Aus-
weglosigkeit der Theodizee” (117) hinaus.
Einen dritten Weg zeigt die (mittelalterliche)
Mystik auf, die von einer Glaubwiirdigkeit auf-



Buchbesprechungen

grund von Erfahrung ausgeht. W. betont, dass
in der ,Binnenperspektive des Glaubens” (124)
der Zweifel prasent ist. Doch wie der Glaube
bedarf auch der Zweifel des Wagnisses, damit
er ,sich nicht nur wiederholt und vervielfal-
tigt” (125). Eine ,sachliche wie methodische
Krise der Theologie” (129) diagnostiziert H.
Rosenau u. pladiert fiir eine ,sapientiale” und
y»wartende Theologie” (127-136). Ausgehend
von der Weisheitsliteratur u. ihrem Entste-
hungskontext, zeigt er Moglichkeiten einer
»ins produktive gewendete[n] Skepsis“ (132),
die nicht theoriebeladen, sondern lebensprak-
tisch ist. M. Bongardt nennt drei verschie-
dene Bezugsgrofien des Zweifels, den an der
Kirche, am Geglaubten u. schlie8lich an Gott
(137-151). Er kritisiert dabei jene Haltungen,
die sich zwar auf den Zweifel berufen, tatsach-
lich aber ,in der fehlenden Bereitschaft, an
der eigenen Uberzeugung zu zweifeln” (146)
grilnden. Schliefilich sieht er im Zweifel die
Moglichkeit einer Freiheit, die ,dem Glauben
ungeahnte Moglichkeiten” (148) 6ffnen kann.
Der Band bildet die Pluralitdt der Ansétze gut
ab. Die knappen Ausfithrungen sind mitunter
inhaltlich wie sprachlich voraussetzungsreich
u. nicht leicht zuganglich. Sie zeigen mogliche
Perspektiven fiir eine theologische u. religions-
philosophische Auseinandersetzung mit dem
Zweifel auf.

Jorg Nies S]

Andrea Gorres

Geistliche Begleitung als mystagogische
Seelsorge

Ein integrativer pastoralpsychologischer
Entwurf aus evangelischer Perspektive

Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018. 247 S.,
ISBN: 978-3-7887-3302-5, € 49,00.

Das Verhiltnis von Theologie und Spiritualitat
einerseits und Psychologie und Psychotherapie
anderseits verandert sich: von einem Gegenei-
nander tiber ein Zueinander bewegt es sich
immer mehr zu einem Miteinander. Standen

325

sich die beiden Bereiche lange abwertend ge-
gentiber, so begegnet man sich in den letzten
Jahren wertschitzender. Die Uberzeugung
wachst, dass sich beide Zugdnge ergidnzen.

Ein Feld, in dem das besonders zutrifft, ist die
Geistliche Begleitung. Geistliche Begleitung
ist in den letzten Jahren populédr geworden. In
der katholischen wie der evangelischen Kirche
wird sie von immer mehr Menschen gesucht
und angeboten. Was aber geschieht zwischen
der begleitenden und der begleiteten Person?
Wie muss die Beziehung gestaltet sein, damit
ein produktiver Prozess des menschlich-geis-
tig-geistlichen Wachstums geschehen kann?
Die vorliegende Arbeit — sie wurde 2016 an
der Kirchlichen Hochschule Wuppertal/Bethel
als Dissertation angenommen und fiir den
Druck leicht tiberarbeitet — fragt nach der Be-
ziehungsdimension Geistlicher Begleitung. Sie
reflektiert das Geschehen im Hinblick auf die
zwischenmenschliche und auf die geistliche
Dimension.

An die Einfiihrung und Entwicklung des
Vorhabens (15-31) schlieft sich eine grund-
legende Reflexion unterschiedlicher Diskurs-
felder Geistlicher Begleitung (biblisch-theo-
logische Basis, auerbiblische Tradition,
historische Entwicklung, derzeitige Diskurse
in der systematisch-theologischen und asze-
tischen Forschung) an (32-86). Es folgen

die drei Hauptteile der Arbeit. Im ersten Teil
(89-150) werden traditionelle Modelle Geistli-
cher Begleitung dargestellt und reflektiert: die
Uberlieferung der Wiistenviter, die benedikti-
nische, die karmelitische und die ignatianische
Tradition sowie Ansdtze der evangelischen
Tradition. Geistliche Begleitung ist in diesen
Modellen zugleich ein zwischenmenschliches
Beziehungsgeschehen und ein geistgewirktes
spirituelles Geschehen. Beides gehort untrenn-
bar zusammen. Im zweiten Teil (151-194)
bringt die Verf. die pastoralpsychologisch
orientierte seelsorgliche Dimension mit der
Integrativen Therapie ins Gesprach. Als psy-
chotherapeutisches Verfahren ist sie, so die
Uberzeugung der Autorin, ,dazu geeignet, zwi-
schenmenschliche Prozesse, Entwicklungen,



Lektiire

Storungen und Identitatsentwicklungen, die
sich auf der zwischenmenschlichen Interak-
tionsebene, und, bezogen auf die beiden be-
teiligten Subjekte im Beziehungsgeschehen
der Geistlichen Begleitung, ereignen, in diffe-
renzierter, ganzheitlicher und wissenschafts-
gestiitzter Weise zu beschreiben, zu fordern
und zu heilen. Sie bietet dafiir eine fundierte
Wissenschaftstheorie und psychologische
Kernkonzepte an, die es ermoglichen, den in-
tersubjektiven Beziehungsprozess Geistlicher
Begleitung zu gestalten, zu reflektieren und fiir
den Begleiteten transparent zu machen.” (157)
Auf Grundlage der Integrativen Therapie wird
versucht, ,ein eigenes ,Integrationsparadigma’
fiir die Prozesse innerhalb der Geistlichen Be-
gleitung (...) [zu] erarbeiten, um eine fundierte
wissenschaftliche Theorie fiir die zwischen-
menschliche Beziehung in der Geistlichen
Begleitung und der in ihr stattfindenden in-
tersubjektiven und spirituellen Prozesse zu
entwickeln.” (156)

Im dritten Teil (195-234) zeigt die Verf. Per-
spektiven eines Entwurfs Geistlicher Beglei-
tung als seelsorglich-pastoralpsychologisches
und spirituelles Geschehen auf. Durch die Er-
weiterung von Kernkonzepten der Integrativen
Therapie — des , Tree of Science” um den mys-
tagogischen Bereich, das , Ko-Referenzmodell”
um die geistliche Dimension, das ,Pathogene-
semodell” um ein spirituelles Entfremdungs-
modell - werden eine Wissenschaftstheorie
und ein Strukturmodell der zwischenmenschli-
chen Begegnung entworfen, welche alle Pro-
zesse der Geistlichen Begleitung zu reflektieren
vermogen.

Was die Autorin als Anliegen der vorliegenden
Arbeit formuliert, ndimlich das ,Wachstum
Geistlicher Begleitung als ein fundiertes pas-
toralpsychologisch-seelsorgliches Geschehen
in intersubjektiver Hinsicht und zugleich als
mystagogisches Geschehen in spiritueller Hin-
sicht vertiefend zu stirken und einen Beitrag
zu ihrer Reflexion zu leisten” (87), gelingt ihr.
Ein lesenswertes Buch, auf dessen Grundlage
weiter geforscht werden kann und soll.
Bernhard Biirgler S

326

Stefan Wiirges

Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit im
Zweiten Vatikanischen Konzil

Werdegang und Systematik

Berlin: LIT Verlag 2018, 440 S.,
ISBN 978-3-643-13950-4, € 39,90.

Die Berufung jedes Christen bzw. jeder Chris-
tin zur Heiligkeit im fiinften Kapitel der Kon-
zilskonstitution Lumen Gentium erscheint im
Jahr 2018 von besonderer Aktualitdt: einerseits
durch das von Papst Franziskus veroffentlichte
Schreiben Gaudete et exsultate, welches beson-
ders die ,alltdglichen” Biographien ins Auge
fasst, andererseits durch die erschiitternde Ent-
hiillung der Verbrechen gegen die Heiligkeit
der Kirche und des personlichen Lebens von
Kindern und Jugendlichen. Die Studie von
Stefan Wiirges tiber die allgemeine Berufung
zur Heiligkeit gibt aufschlussreiche Einblicke
in die Entstehungsgeschichte und die Diskus-
sionen in der Zeit des Zweiten Vatikanischen
Konzils und fiillt damit eine Leerstelle in der
theologischen Forschung.

Der erste Hauptteil der Arbeit rekonstruiert
unter aufmerksamer Betrachtung der Konzils-
akten, aber auch zahlreicher Konzilstagebii-
cher die Diskussionen um den Begriff der Hei-
ligkeit in seiner Unterscheidung vom status
perfectionis der Ordensleute sowie um dessen
Stellung in der Konstitution. Dieser Prozess,
den W. als ,verstrickt und vielschichtig” (36)
beschreibt, ist vor allem durch den Einfluss der
sogenannten squadra belga gekennzeichnet, zu
der neben Kardinal Léon-Joseph Suenens und
Bischof André Marie Charue die Theologen
Gustave Thils und Gérard Philips gezdhlt wer-
den. Den belgischen Konzilsteilnehmern ge-
lang es, durch das Aufgreifen eines Vorschlags
der chilenischen Bischofskonferenz die vor
dem Konzil geldufige Vorstellung von zwei We-
gen der Heiligkeit zu tiberwinden und sowohl
den allgemeinen Ruf an jeden Christen bzw.
jede Christin als auch die spezifische Form die-
ses Rufes im Ordensleben zu vereinigen und
zu unterscheiden. Der Begriff der Heiligkeit



Buchbesprechungen

konnte so unter Riickgriff auf seine biblischen
Wurzeln von seiner moralischen Verengung
befreit und als ,gdnzliche Vollkommenheit des
christlichen Lebens und der Liebe verstanden”
werden (110). Die von W. skizzierten Wortmel-
dungen der Konzilsteilnehmer machen Klar,
dass die Formulierung eines allgemeinen Rufes
zur Heiligkeit ein Novum in der kirchlichen
Lehrtradition darstellt. Zwar wurde diese vor-
bereitet durch die verschiedenen Laienbewe-
gungen des 20. Jahrhunderts, ihre Rezeption
war aber keineswegs selbstverstandlich und
war im Mittelpunkt lebendiger Kontroversen
wahrend des Konzils. Die finale Textgestalt ist
yhicht in jeder Hinsicht perfekt” (181), aber
die Ndhe der Thematik zur Gruppe der Or-
densleute im sechsten Kapitel der Konstitution
ist zu begriien: ,Die allgemeine Berufung zur
Heiligkeit ist somit zweckfrei und hat allein
die Heiligkeit zum Ziel, die letztlich in Gott
und von Gott her zu sehen ist.” (182)

Der zweite Hauptteil der Arbeit untersucht die
Systematik des flinften Kapitels von Lumen
Gentium. Bei gleichzeitiger Wiirdigung der
verschiedenen Interpretationen schliefdt sich
W. der Ansicht der Kardinédle Schénborn und
Koch an, die in der Konstitution die Struk-

tur konzentrischer Kreise erkennen (189). In
diesem Sinn bildet die allgemeine Berufung
zur Heiligkeit quasi die ,Symmetrieachse” der
Kirchenkonstitution. Sie ist ,hermeneutischer
Schliissel”, aber auch ,Kulminationspunkt”
(189). Da trotz der kontroversen Debatten
wahrend des Konzils ,Heiligkeit” von der
Konstitution nicht definiert wird, zieht W.
verschiedene Verbindungslinien: zur Heilig-
keit Gottes und der Kirche an sich, zu den
evangelischen Riten als ,engere[n] Weg” (291)
und zur Liebe ,als eine Forderung, die an alle
ergeht” (203). Sie wird demnach sowohl als
,dogmatische Gegebenheit” als auch als ,mo-
ralische Herausforderung” vorgestellt (234).
Die Studie schliet mit der Untersuchung der
tibrigen Konzilsdokumente und ihren Beziigen
zum fiinften Kapitel der Kirchenkonstitution
sowie mit der Bestandsaufnahme der Rezepti-
on in nachkonziliaren Dokumenten des Lehr-

327

amtes. Hierbei stellt W. fest, ,dass die Lehre
der allgemeinen Berufung zur Heiligkeit weder
in der Pastoral noch in der Theologie breit re-
zipiert wurde” (367).

Das grofe Verdienst der vorliegenden Arbeit
besteht in der griindlichen Analyse der Genese
und Systematik des fiinften Kapitels um die
allgemeine Berufung zur Heiligkeit, insbeson-
dere durch den Einbezug bisher unveroffent-
lichter Tagebticher der belgischen Konzilsteil-
nehmer. So zeigt sich, wie intensiv das Thema
wahrend des Konzils diskutiert wurde und wie
wenig selbstverstandlich die Hinwendung zum
allgemeinen Weg der Heiligkeit war. Freilich
steht auch die Frage im Raum, weshalb dieser
Aspekt der geistlichen Ausrichtung so wenig
Widerhall fand. In diesem Sinn kann er heute
einen Beitrag leisten zur aktuellen Diskussion
um den kirchlichen Klerikalismus.

Peter Becker

Hildegard Aepli / Eva-Maria Faber (Hrsg.)
Ein weiter Weg
1200 km fir eine Kirche mit den Frauen

St. Gallen: Verlag am Klosterhof 2018, 150 S.,
ISBN 978-3-905906-30-1, € 30,00.

,Wir wiinschen, dass Mdnner der Kirche in
Zukunft nicht mehr ohne Frauen tiber deren
Stellung, Rolle und Funktion einerseits und
tiber die Belange der Kirche im Allgemeinen
andererseits beraten und entscheiden.” (8)
Mit diesem Anliegen machten sich am 2. Mai
2016 Frauen und Ménner von St. Gallen aus
auf den 1200 km langen Fuflweg nach Rom,
um es Papst Franziskus zu tibergeben. Der be-
wegende Sendungsgottesdienst in der Kathe-
drale von St. Gallen, bei dem die Pilgerinnen
und Pilger von den Bischéfen und der gesam-
ten versammelten Gemeinde fiir ihren Weg
gesegnet wurden, war jedoch nicht der Beginn
dieses aulergewohnlichen Projekts.

Bereits ein Jahr zuvor starteten die inneren
und dufleren Vorbereitungen. Was zunédchst
die Idee einer Einzelnen, der Theologin Hil-



Lektiire

degard Aepli, war, zog sehr schnell Kreise. Die
kleine Kerngruppe offnete sich und ermogli-
chte es allen, die das Anliegen unterstiitzen
wollten, den ganzen Weg oder einzelne Etap-
pen mitzupilgern. So nahmen am Ende tiber
1600 Personen kleinere oder grofere Abschnit-
te unter ihre Fiife, teilten die Strapazen und
die Hoffnungen eines solchen Pilgerwegs.
Wem es nicht moglich war, mitzugehen, der
konnte sich im Gebet oder iiber die taglichen
Blogbeitrage am Projekt beteiligen und das An-
liegen mittragen.

Der vorliegende Band dokumentiert anspre-
chend und facettenreich den zweimonatigen
Weg nach Rom. Nach einer Einfithrung in die
Genese des Projekts und die grundsitzlichen
Entscheidungen, die am Anfang standen,
zeichnet es in Bildern und personlichen Erin-
nerungen den Weg von St. Gallen nach Rom
nach. Riickblickende Evaluationen schliefien
den Bogen.

Die personlichen Zeugnisse und Reflexionen
machen eindriicklich deutlich, dass dem dufle-
ren Unterwegssein ein innerer Weg entsprach,
auf den sich einander fremde Menschen mitei-
nander einlieffen, indem sie einander auf Au-
genhohe begegneten, sich austauschten, mit-
einander beteten und schwiegen, teilten, was
sie hatten und einander ganz praktisch halfen,
das schlechte Wetter oder die Mdngel mancher
Unterkiinfte zu ertragen. Sie erlebten sich als
pilgerndes Gottesvolk unterwegs, das als Kir-
che ein neues geschwisterliches Miteinander
praktizierte. So wuchs Schritt fiir Schritt die
Gewissheit, dass das Anliegen, das die Pilge-
rinnen und Pilger verband, kein Hirngespinst,
sondern ein vom Heiligen Geist inspirierter
Gedanke war.

Dem Kernteam war es von Anfang an wichtig,
kein strategisches Ziel zu verfolgen, sondern in
einer spirituellen Haltung unterwegs zu sein
und ein Zeichen zu setzen, das dem Gewicht
der Ausgrenzung, die Frauen in der Kirche er-
fahren, entspricht. Frauen erleben , diesen
Missstand konkret. Er pragt und beeintrachtigt
ihre kirchliche Existenz und allzu oft auch ihr
religioses Selbstverstandnis. Die Strapazen des

328

Pilgerwegs sind Symbol dafiir, wie Frauen in
der Kirche trotzdem durchhalten. So versteht
sich das Projekt als Ermutigung dazu, sich
von befremdlichen und demiitigenden Erfah-
rungen nicht aus der Kirche heraustreiben zu
lassen, sondern das Anliegen beharrlich in die
Mitte ihrer Gemeinschaft einzuschreiben und
so Verdnderung anzustofien.” (13)

Viele Frauen wollen heute diesen Weg der Ver-
anderung von innen nicht mehr mitgehen.
Sie haben sich enttduscht, verletzt, emport
abgewendet und suchen ihre spirituelle Hei-
mat anderswo. Manche Menschen, denen

die Pilgernden unterwegs begegneten, fithl-
ten sich vom Projekt regelrecht provoziert.
Auch in der kirchlichen Offentlichkeit gab

es Kritik, weil das Projekt ,Kirche mit* den
Frauen” keine konkreten kirchenpolitischen
Forderungen, etwa nach dem Zugang von
Frauen zu den Weiheamtern, erhob. Das
Buch macht deutlich, dass es dem Projekt um
etwas viel Fundamentaleres ging: ,Solange
Frauen nicht hinreichend an Beratungs- und
Entscheidungsprozessen beteiligt sind, wire
das Bemiihen um die Zulassung von Frauen
zu kirchlichen Amtern (...) nur unzureichend
fundiert. Es wire fragwiirdig, wenn im Rah-
men der bisherigen Entscheidungsstrukturen
ausschliefilich Manner tiber diese Thematik
entscheiden wiirden.” (12)

Deshalb ist das Projekt auch nicht gescheitert,
weil es am 2. Juli nicht zur erhofften Begeg-
nung mit Papst Franziskus in Rom kam. Es
ging von Anfang an nie um ein duflerliches
Resultat, an dem man den , Erfolg” hétte mes-
sen konnen, sondern um eine Wirksamkeit
in der Tiefe, um einen Stein, der ins Rollen
kommt und nicht mehr aufzuhalten ist. ,Das
Projekt ist zeichenhaft fiir eine Kirche, die in
Bewegung ist, in der man miteinander den
Weg in die Zukunft sucht.” (118)

»Ein weiter Weg” — Es ist dem Buch zu wiin-
schen, dass es viele Leserinnen und Leser
findet, die sich trotz Skandalen, Reformstau
und Frustration von der Kraft dieses Zeichens
anstecken lassen.

Elisabeth Honig



Buchbesprechungen

Jacques Le Brun

Dieu un pur rien

Angelus Silesius - Poésie, métaphysique et
mystique

La libraire du xxi¢ siecle,
Paris: Editions du Seuil 2019, 220 S.,
ISBN 978-2021139476, € 21,00.

Das Buch ist im Zuge eines Seminars an der
EPHE (Ecole pratique des hautes études) in
Paris und in Reverenz des Verf. gegentiber sei-
nem Lehrer Jean Orcibal (1913-1991) entstan-
den, der ihn und den ihm freundschaftlich
verbundenen Michel de Certeau SJ in ihren
Studienjahren auf Angelus Silesius (A. S.) auf-
merksam machte. Der Verf., ein franzosischer
Historiker, befasst sich vor allem mit Religions-
geschichte der Moderne und christl. Literatur
des 17. Jh.

A. S. (Johannes Scheffler, 1624-1677) studierte
1643-1648 in Straburg, Leiden und Padua.
Als doctor philosophiae et medicinae aus Padua
nach Breslau zurtickgekehrt, verdingte er sich
1649 beim Herzog von Schlesien als Hof- und
Leib-Medicus. Gesellschaftlich schloss er sich
Kreisen an, die sich mit Mystik beschaftigten.
1653 konvertierte Johannes Scheffler zur ka-
tholischen Kirche und nahm den Namen A.

S. an. Schon vor dieser Zeit sind Teile seines
Hauptwerkes Cherubinischer Wandersmann ent-
standen, dessen 2. Aufl. in kritischer Ausgabe
der Verf. als Ausgangspunkt seines Seminars
gewdhlt hatte. Die sechs Biicher der Vorlage
enthalten 1676 Aphorismen (Epigramme in
meist zweizeiligen Alexandrinern, hdufig mit
Anmerkungen versehen), in denen die grofie
Tradition der deutschen und niederlindischen
Mystik und vielen anderen auf den Punkt
gebracht wird. Vergeblich sucht man im Wan-
dersmann irgendeine Ordnung oder den An-
schein eines Systems: Was andere in Predigten
und Abhandlungen dargelegt hatten, verdich-
tet A. S. in Aphorismen.

So behandelt der Verf. im Seminar keine Aus-
wahl der Aphorismen; er folgt A. S., der in
seiner , Erinnerungs Vorrede an den Leser”

329

diese auf vermutliche Irritationen seines Wer-
kes hinweist, indem er diese Stolpersteine

in ihrem Zusammenhang stehen ldsst und
analysiert. An dafiir typischen Distichen zeigt
der Verf., worauf A. S. mit Gott und Gottheit,
Gott und Mensch, Die Mitteilung Gottes, Die
Vergottlichung, Wesenheit, Ursprung und Grund,
Sehnen, Wollen, Gelassenheit aufmerksam ma-
chen will. In den Unterteilungen der eben
genannten Abschnitte gibt er mit der Wahl der
Uberschriften seine Blickrichtung im Umgang
mit den von A. S. genannten Stolpersteinen
zu erkennen. Dem Verf. steht eine profunde
Kenntnis des mystischen Schriftgutes zu Ge-
bote. Insgesamt sollen Dichtung, Metaphysik
und Mystik sich in Kooperation Gleichberech-
tigter um Wahrheit bemiihen. Fiir A. S. hat
die Poesie — so der Verf. — eine ,theoretische”
Tragweite, wobei theoretisch als Schauen zu
verstehen sei. Dichtung, kontemplativ ver-
standen, regt zu kontemplativem Verhalten
an; ,diese mystische Kontemplation ist auch
philosophisch von Bedeutung, Grund fiir ihre
Glaubwiirdigkeit bei Philosophen, Gelegenheit
zu Einwanden aus den Reihen der Theologen”
(23). So sperrig und anspruchsvoll der Wan-
dersmann ist, er hat — davon handelt der Verf.
in den folgenden Seiten — bemerkenswerte
Denker herausgefordert: Leibniz, Schopenhau-
er, Kolakowski, Heidegger, M. Blanchot, R.
Munier, J. Lacan, J. Derrida; fiir jeden wird in
Kiirze gezeigt, wie er zum Wandersmann steht.
Im Gesprdch mit Heidegger hort der Verf. den
Philosophen sagen, dass Poesie und Mystik
nicht ,im Gedanken sind, aber vielleicht vor
dem Gedanken“. Das gestatte es ihm, zu ver-
stehen, ,was an der mystischen Sentenz von
A. S. dran ist“ (177). Schlieflich fiihrt der Verf.
den Leser zu Johannes vom Kreuz (1542-1591)
zurlick und verweist auf Saint Jean de la Croix
et le probleme de I’expérience mystique von Jean
Baruzi, dem akademischen Grof3vater von M.
de Certeau. Baruzi weist der mystischen und
poetischen Erfahrung ,auf der Plattform des
Denkens einen je anderen Typ von Erkenntnis
zu (...). Das neue Verstandnis der mystischen
Erfahrung brachte es ins Spiel, was sowohl



Lektiire

zur Mystik wie zur Metaphysik gehort — beide
zielen in poetischer und/oder philosophischen
Sprache auf einen absoluten Bezugspunkt ab

— ob in derselben Radikalitit, das bleibe dahin-
gestellt.” (209)

Es scheint, dass die deutschen Mystik-Forscher
darauf bedacht sind oder sein missen, sich
mit der kirchlichen Lehre abzustimmen, wah-
rend ihre Kollegen in Frankreich unter keinem
ahnlichen Soll stehen. In Studien zu Angelus
Silesius im deutschen Sprachraum ist zu lesen,
die Texte der Deutschen Mystik seien , gepragt
durch das Bemiihen, den christlichen Bereich
des Dogmas und der ,Lehre’ in Richtung auf
eine subjektive Aneignung, auf ,existenzielles
Erfahren des Gottlichen’ (H. U. von Balthasar)
transparent und anziehend zu machen.” Dem
gelehrten und poetisch begabten Theologen A.
S. wird ,archivierende Tatigkeit” zugestanden;
fast alle seine Spriiche konne man ,mit einem
Text aus der christlichen und mystischen
Uberlieferung belegen” — Aussagen, die weit da-
von entfernt sind, den Wandersmann mit A.-M.
Vannier als , das Passwort zur Spiritualitdt der
rheinisch-niederldndischen Bewegung“ zu
verstehen.

Andreas Falkner S]

330



