
1	 In: Deutsches Kriminalpolizeiblatt, Jg. 17 (1944), Nr. 4996a vom 30. September 1944
2	 Roman Bleistein SJ (1928–2000) hat sich mehrfach mit dem Wirken von P. Augustin Rösch befasst 

und dessen autobiographische Texte herausgegeben: A. Rösch, Kampf gegen den Nationalsozialismus. 
Hrsg. v. R. Bleistein. Frankfurt/M. 1985; Augustinus Rösch – Leben im Widerstand. Biographie und 
Dokumente. Hrsg. v. R. Bleistein. Frankfurt/M. 1998; s. jüngst A. Wolfsteiner, „Der stärkste Mann des 
Katholizismus in Deutschland“ – Pater Augustin Rösch und sein Kampf gegen den Nationalsozialismus. 
Regensburg 2018.

„Der stärkste Mann des Katholizismus 
in Deutschland“
P. Augustin Rösch SJ (1893–1961) 

Am 30. September 1944 erschien der folgende Steckbrief in einer Sonderausgabe 
des „Deutschen Kriminalpolizeiblatts“: „Seit dem 25. August 1944 ist wegen 
Beteiligung an den Ereignissen am 20. Juli 1944 aus München flüchtig: Rösch, 
Augustin, geboren am 11. Mai 1893 in Schwandorf in der Oberpfalz, Jesuiten­
pater und Provinzial der oberdeutschen Provinz der Jesuiten, zuletzt wohnhaft 
München 22, Kaulbachstraße 31a, Ignatiushaus. Flüchtig seit etwa 25. August 
1944, etwa 1,70 m groß, untersetzt, blonde Haare, längliches, schmales Gesicht, 
leicht vorgebeugte Haltung, spricht hochdeutsch, erweckt den Anschein eines 
biederen Geschäftsmannes. Trägt mit Vorliebe schwarzen Lodenmantel. Es ist 
anzunehmen, dass er sich noch innerhalb der Reichsgrenzen aufhält und entwe­
der in Klöstern oder bei kirchlich gebundenen Personen Unterschlupf gefunden 
hat. Bei Ergreifung absolut sichere Überstellung an das Reichssicherheitshaupt­
amt in Berlin!“1 

Wer war dieser Augustin Rösch?2 Mit dem kirchlichen Widerstand im Dritten 
Reich werden heute vor allem Namen wie P. Alfred Delp oder Dietrich Bonhoef­
fer in Verbindung gebracht. Der Name von Augustin Rösch ist wohl den Wenig­
sten ein Begriff. Das hängt sicher damit zusammen, dass Rösch den Nationalso­

Alfred Wolfsteiner | Schwarzhofen

geb. 1954, Dipl.-Bibliothekar, ehem. Leiter 
der Stadtbibliothek Schwandorf, verheiratet

Alfred.Wolfsteiner@gmx.de

336

Nachfolge



3	 A. Rösch, Kampf gegen den Nationalsozialismus, 18 [s. Anm. 2]

zialismus nur durch einen glücklichen Zufall überlebte, denn der oben erwähnte 
Steckbrief führte schließlich im Januar 1945 zu seiner Verhaftung. 

Erst lange nach seinem Tod, im Jahre 1961, wurde die Bedeutung Röschs für 
den kirchlichen Widerstand erkannt. Er selbst hat in der unmittelbaren Nach­
kriegszeit kaum über diese Jahre gesprochen, obwohl er sich als Provinzial der 
oberdeutschen Ordensprovinz und Vorgesetzter von P. Rupert Mayer und P. Al­
fred Delp intensiv mit den Nationalsozialisten auseinandersetzen musste. P. Au­
gustin Rösch und sein damaliges Handeln ist zu Unrecht vergessen. Er war zur 
richtigen Zeit der richtige Mann am richtigen Platz.

Jugend, Noviziat, Soldat (1893–1918)

Augustin Rösch verlebte im oberpfälzischen Schwandorf als der zweitgeborene 
„Gustl“ eine behütete Kindheit im Kreis seiner sechs Geschwister. Er schreibt 
später, er habe das Glück gehabt, „katholische, herzensgute Eltern“ bekommen 
zu haben. Der unerschütterliche Glaube, den ihm seine Eltern mitgegeben hat­
ten, trug ihn sein ganzes Leben.

Der Vater, Oberlokomotivführer, ließ sich im Jahre 1900 nach Rosenheim 
versetzen, um seinen Kindern eine gute Schulbildung zu ermöglichen. Rösch 
hatte sich während des Besuchs des Rosenheimer Gymnasiums zum Priesterbe­
ruf entschlossen und wechselte daher ins bischöfliche Studienseminar nach 
Freising. Exerzitien während der Sommerferien in Innsbruck brachten ihn mit 
dem Jesuitenorden in Kontakt. Missionar zu werden war schließlich sein obers­
tes Ziel.

Am 14. September 1912 trat Rösch ins Noviziat des Ordens in Feldkirch-Tisis 
in Vorarlberg ein. Gerne hätten die Novizen zum 100. Jubiläum der Neuerrich­
tung des Gesellschaft Jesu bereits am 7. August 1914 das erste Gelübde ablegen 
wollen, da brach am 1. August 1914 der Erste Weltkrieg aus. Während neun von 
zehn Novizen in der Musterung die Einstufung „Ersatzreserve für Sanitäter“ be­
kamen, ging Rösch nicht auf die freistellenden Fangfragen ein und so lautete das 
Urteil der Musterung: „Gesund, kriegsverwendungsfähig.“ Damit war nach Aus­
sage seines Biographen Roman Bleistein3 eine wichtige Entscheidung für seinen 
künftigen Lebensweg gefallen: die Erfahrung des Krieges, der mutige Einsatz, die 
Verantwortung als Offizier für „seine Leute“. Er wird Leutnant, in Fronteinsätzen 
mehrfach verletzt und mehrfach ausgezeichnet. Für die gefahrvolle, freiwillige 
Bergung von Verwundeten vor Verdun wird ihm das Tapferkeitsdiplom einer 
badischen Infanterie-Division verliehen. Roman Bleistein resümiert schließlich 
über Röschs Erfahrungen im Ersten Weltkrieg: „Damit war für Rösch eine Zeit zu 
Ende gegangen, in der das Unerschrocken-Kämpferische, ja Wagemutige seines 

337

Augustin Rösch SJ



4	 Ebd., 21.
5	 S. dazu C. Kösters / M. Edward Ruf (Hrsg.), Die katholische Kirche im Dritten Reich. Eine Einführung. 

Freiburg i. Br. 2011; G. v. Norden, Widersetzlichkeit von Christen, in: Lexikon des deutschen Wi­
derstandes. Hrsg. v. W. Benz u. W. H. Pehle. Frankfurt/M. 1994, 68–82; A. Leugers, Forschen und 

Charakters sich ausprägte und sich auch weiter bestätigt fand. Es wird ihm im 
Dritten Reich, in den Auseinandersetzungen zu Gute kommen. In seinem Mut, 
in seinem Ehrbewusstsein, in seinem Gerechtigkeitsgefühl, in seiner Verantwor­
tung für Untergebene wird er immer eines bleiben: ein Offizier.“4 Trotzdem war 
er offenbar traumatisiert. Er verschwieg in seinen Lebensläufen die kurzzeitige 
Unterbringung auf einer Nervenstation, seine zeitweiligen Angstgefühle, Men­
schenscheu, Depressionen, das Zucken und Zittern in den Gliedern.

Student, Präfekt, Rektor, Provinzial (1919–1935)

Nach der Demobilisierung begann Rösch das Studium der Philosophie in Valken­
burg in Holland. Offenbar hatte man im Orden schnell seine Führungsqualitä­
ten erkannt: Von seinen Vorgesetzten wurde er schließlich gebeten, für ein Jahr 
die Stelle als Erzieher an der Stella Matutina in Feldkirch zu übernehmen. Die in 
der Stella und wohl auch seine im Krieg gemachten Erfahrungen waren für ihn 
im Rückblick sehr wertvoll, gerade als Provinzial der oberdeutschen Provinz im 
Dritten Reich. Augustin Rösch bewertet diese Jahre im Rückblick als „Plan der 
Vorsehung“.

Im Herbst 1923 kehrte Rösch ins Niederländische Valkenburg zurück, um 
hier seine theologischen Studien zu vollenden. Am 27. August 1925 erfolgte 
die Priesterweihe. Nach einem kurzen Einsatz in der Seelsorge ging Rösch zum 
letzten Ausbildungsjahr, dem sogenannten „Terziat“, nach St. Andrä (Kärnten). 
Am Ende seines letzten Ausbildungsjahres wurde Rösch im Juli 1929 zum Gene­
ralpräfekten an der Stella Matutina in Feldkirch bestimmt. Nun sollte er die Er­
ziehung im ganzen Internat leiten, das mit etwa 500 Jugendlichen besetzt war. 
Einer seiner untergeordneten Präfekten war dabei Alfred Delp. Der gemeinsame 
Widerstand gegen den Nationalsozialismus sollte beide später nochmals schick­
salhaft zusammenführen. Überraschend wurde Rösch am 15. August 1935 zum 
Provinzial der Oberdeutschen Provinz in München bestimmt.

Die Machtübernahme der Nationalsozialisten

Bereits im Januar 1931 hatte der Erzbischof von Breslau, Adolf Bertram, vor 
der nationalsozialistischen Rassenideologie gewarnt.5 Mit der Machtübernah­
me im Jahr 1933 veränderte sich aber das Verhalten der katholischen Kirche 
und die Angriffe und Warnungen wurden eingestellt. Hitler hatte in seiner 
Regierungserklärung vom 21. März 1933 versprochen, die mit dem Vatikan 

338

Nachfolge



Forschen lassen: Katholische Kontroversen und Debatten zum Verhältnis Kirche und Nationalsozialismus, 
in: Theologie.Geschichte. Beiheft 2/2010, 89–109; M. Riebling, Die Spione des Papstes. Der Vatikan im 
Kampf gegen Hitler. München 2015.

6	 Zit. n. A. Rösch, Leben im Widerstand, 60 [s. Anm. 2].
7	 Siehe R. Mayer, Leben im Widerspruch. Autobiographische Texte. Prozeß vor dem Sondergericht. Reden 

und Briefe. Hrsg. v. R. Bleistein. Frankfurt/M. 1991; O. Gritschneder, Ich predige weiter. Pater Rupert 
Mayer und das Dritte Reich. Rosenheim 1987. 

geschlossenen Verträge auf Länderebene zu respektieren. Hitler gab aus partei­
taktischen Gründen öffentlich den „christlichen“ Staatsmann und spielte der 
katholischen Kirche eine künftige vertrauensvolle Beziehung vor. Tatsächlich 
war es lediglich eine hinhaltende Maßnahme, um den Episkopat in Sicherheit zu 
wiegen. Zwischenzeitlich hatte es in den Reihen der Katholiken, die sich gegen 
das nationalsozialistische System öffentlich aufgelehnt hatten, die ersten Todes­
opfer gegeben, wie etwa den engagierten katholischen Publizisten und eindring­
lichen Warner Fritz Gerlich. Nicht wenige Katholiken, wie etwa der Schriftsteller 
Reinhold Schneider, waren von ihrer Amtskirche enttäuscht und der Vorwurf 
war nicht von der Hand zu weisen, dass sich die Kirche nun den neuen Macht­
habern anbiederte. Doch selbst für Leute wie den regimekritischen Münsteraner 
Bischof Graf von Galen galt die staatsbürgerliche Loyalität als „unverbrüchliche 
Norm“. 

Provinzial in schwierigen Zeiten (1935–1944)

In einer Zeit, in der sich das Verhältnis der katholischen Kirche zu den National­
sozialisten weiter verschlechterte, wurde Augustin Rösch 1935 zum Provinzial 
der oberdeutschen Provinz der Jesuiten berufen. Die Reaktion bei Röschs An­
trittsbesuch bei Kardinal Faulhaber war nicht unbedingt aufmunternd, als das 
Münchner Kirchenoberhaupt ihm gegenüber äußerte: „Sie armer P. Provinzial! 
Der Hass und die Feindschaft der Nationalsozialisten sind so groß gegen die 
Gesellschaft, dass Sie, lieber P. Provinzial, gerade recht kommen zur Auflösung 
Ihres Ordens.“6 

Fast gleichzeitig mit dem Amtsantritt Röschs eskalierte auch in München mit 
den Predigten des Männerapostels P. Rupert Mayer der Konflikt mit den natio­
nalsozialistischen Machthabern.7 Mayer musste sich am 8. Mai 1936 erstmals 
bei der Politischen Polizei wegen angeblich staatsfeindlicher Äußerungen in Pre­
digten verantworten. Im Juli 1937 stand P. Mayer als Angeklagter vor Gericht. Er 
wurde beschuldigt, sich in seinen Predigten gegen das Gesetz „Betr. Kanzelmiss­
brauch“ verfehlt zu haben.

Rösch ging von Anfang an keinem Konflikt aus dem Weg: Von sich aus such- 
te er häufig die Gestapozentrale im Wittelsbacher Palais in München auf, wenn 
er die Rechtmäßigkeit der Vorgehensweise der Polizei anzweifelte. Am 22. und 
23. Juli 1937 fand im Münchner Justizpalast die Sondergerichtsverhandlung ge-

339

Augustin Rösch SJ



8	 S. dazu A. Leugers, Gegen eine Mauer bischöflichen Schweigens: Der Ausschuß für Ordensangelegenheiten 
und seine Widerstandskonzeption 1941 bis 1945. Frankfurt/M. 1996, sowie A. Leugers, Georg Angermai-
er: 1913–1945. Mainz 1994.	

gen P. Rupert Mayer statt. Rösch saß während der Verhandlung demonstrativ in 
der ersten Reihe. In der Folge wurde P. Rupert Mayer mehrfach verhaftet. In ei­
nem Brief vom 31. Januar 1938 bat P. Mayer seinen Provinzial Rösch eindring­
lich, kein Gnadengesuch zu machen oder eine Verkürzung des Gefängnisaufent­
halts erreichen zu wollen. 

Im Reichskirchenministerium gab es seit 1939 Pläne, den Jesuitenorden ganz 
zu verbieten. Die deutschen Bischöfe waren sich zudem uneins darüber, wie man 
sich gegenüber der nationalsozialistischen Reichsregierung verhalten sollte. Im 
Verlauf des Jahres 1941 waren die Angriffe der Nazis gegen den Jesuitenorden 
weitergegangen. Martin Bormann inszenierte seit der Jahreswende 1940/41 sei­
nen „Klostersturm“. Alle bayerischen Häuser der Jesuiten standen auf der Liste 
der zu beschlagnahmenden klösterlichen Objekte. 

Im aktiven Widerstand (1941–1945)

Das Ende des Jahres 1941 markiert nach Roman Bleistein schließlich einen Um­
bruch im Verhalten von P. Rösch. Nach seinem eher passiven Verhalten gegen­
über den NS-Machthabern, in dem er auf deren Maßnahmen gegen seinen Orden 
und ihre Mitglieder nur reagierte, gingen seine Reaktionen ab der zweiten Hälfte 
des Jahres 1941 in den aktiven Widerstand über. Wie bei der Judenverfolgung 
hatte Rösch offenbar keine großen Hoffnungen, dass bei einem ähnlichen Vor­
gehen der Nazis gegen den Jesuitenorden ein öffentlicher Aufschrei der deut­
schen Bischöfe folgen würde. 

Die bischöflichen Reaktionen auf das Vorgehen der Nazis8 offenbaren eine ge­
wisse Blindheit, ja Vertrauensseligkeit von großen Teilen des deutschen Episko­
pats für das Vorgehen der Nationalsozialisten. So wurde schließlich im Verlauf 
des Jahres 1941 auf Betreiben von Rösch und anderen Ordensoberen sowie mit 
Unterstützung einiger regimekritischer Bischöfe bei der deutschen Bischofskon­
ferenz ein „Ordensausschuss“ etabliert. Sein Ziel war es, die Mechanismen des 
NS-Staates gegen die Orden aufzudecken, die Bischöfe über das Vorgehen der 
Machthaber gegen einzelne Orden und deren Einrichtungen zu informieren und 
mögliche Gegenmaßnahmen vorzubereiten. Seine Aufgabe sollte es sein, Briefe, 
Eingaben, Richtlinien, Hirtenbriefe und Denkschriften auszuarbeiten. Offiziell 
trat die Zentralstelle nicht in Erscheinung. Zusammen mit seinen engsten Mit­
arbeitern, P. Lothar König SJ und P. Odilo Braun OP, reiste Rösch von Bischof zu 
Bischof, um sie über den Klosterkampf zu informieren und mögliche Gegenmaß­
nahmen zu ergreifen. Rösch gewann schnell den Eindruck, dass die Bischöfe die 
Gefahr des Klosterkampfes für die Kirche nicht erkannt hatten.

340

Nachfolge



Bei Augustin Rösch in der Münchner Kaulbachstraße liefen künftig alle Infor­
mationen des „Ordensausschusses“ zusammen. Dort wurden weitere Pläne ge­
schmiedet. Ziel war es, eine gemeinsame Haltung der Orden im Umgang mit der 
Gestapo zu finden. Darüberhinaus wollte man die deutschen Bischöfe zu schär­
fer formulierten Hirtenbriefen gegen das System bewegen.

In der Bischofskonferenz vom 24.–26. Juni 1941 gab es heftige Diskussionen, 
ob es überhaupt einen entsprechenden Hirtenbrief geben sollte, der die Rechte 
der Kirche einforderte. Erstmals verwiesen die Bischöfe in ihrem Entwurf, den 
Rösch maßgeblich mitkonzipiert hatte, nicht mehr auf eine ausdrückliche Ge­
horsamspflicht der Gläubigen gegenüber der Obrigkeit, sondern nur auf die 
allgemeinen Pflichten der Gemeinschaft gegenüber; erstmals wurden die allge­
meinen Persönlichkeitsrechte des Einzelnen hervorgehoben. Die Forderung von 
Rösch, Hitler als wortbrüchigen Lügner darzustellen und die Drohung der Bi­
schöfe, bei Nichtbeantwortung ihrer Denkschrift sich mit anderen Mitteln zur 
Wehr zu setzen, fanden keinen Eingang in den Text. 

Nun bestand tatsächlich eine „organisierte Zelle des kirchlichen Widerstands“ 
gegen das Naziregime, aber nicht selten stieß diese Gruppe auf massiven inner­
kirchlichen Widerstand. Rösch war Obmann jener Gruppe, die sich in München 
traf. Aufgabe von Braun und König war es, die Vorschläge des Ausschusses vor 
allem den Bischöfen und Ordinariaten zu unterbreiten. Die zahlreichen Reisen 
kosteten viel Geld. P. Lothar König SJ, der neben P. Odilo Braun meist als Kurier 
unterwegs war, legte von Januar bis Dezember 1941 alleine rund 77.000 Kilome­
ter zurück.

Der eigentliche Kulminationspunkt in der Tätigkeit des Ausschusses für Or­
densangelegenheiten war die Erarbeitung eines eindringlichen Hirtenwortes, 
das am 7. Dezember 1941 in allen Kirchen verlesen werden sollte. Der Text war 
ebenfalls von den Mitgliedern des Ausschusses erarbeitet worden. Die Bischöfe 
forderten darin das naturgesetzliche Recht auf persönliche Freiheit ein und be­
klagten die Vergewaltigung der Würde des Menschen, indem Tausende ohne 
richterliche Anordnung in Sammellager gesperrt wurden. Tausende von körper­
lich oder geistig beeinträchtigten Menschen wurden im Rahmen der sogenann­
ten „planwirtschaftlichen Maßnahmen“ des Staates getötet.

Im Rahmen einer Bischofskonferenz der westdeutschen und norddeutschen 
Bischöfe sollte Ende November 1941 ein endgültiger Beschluss darüber gefasst 
werden, wann der Hirtenbrief nun zu verlesen sei. Am 29. März 1942 sollten 
endlich alle Bischöfe den Hirtenbrief vortragen. Tatsächlich wurde das Hirten­
wort nur in den Diözesen Bamberg, Würzburg und Speyer verlesen – „mit größ­
ter Wirkung“, wie es heißt, sowie „ganz unerwartet“ in München durch Kardinal 
Faulhaber. Die Uneinigkeit der Bischöfe bot ein katastrophales Bild der katholi­
schen Kirche. Die Ordensgemeinschaften fühlten sich vom Episkopat „bitter 
verlassen“.

341

Augustin Rösch SJ



9	 Zum Kreisauer Kreis: Dossier Kreisauer Kreis: Dokumente aus dem Widerstand gegen den Nationalsozia-
lismus aus dem Nachlaß von Lothar König SJ. Hrsg. u. kommentiert v. R. Bleistein. Frankfurt/M. 1987; 
F. v. Moltke, Erinnerungen an Kreisau 1930–1945. München 1997; S. Tempe, Freya von Moltke. Berlin 
2011; R. Bleistein, Die Jesuiten im Kreisauer Kreis: Ihre Bedeutung für den Gesamtwiderstand gegen den 
Nationalsozialismus. Passau 1990. 

10	 H. J. Moltke, Briefe an Freya 1939–1945. Hrsg. v. B. Ruhm von Oppen. München 1991, 468. Moltke 
äußert sich in den Briefen an seine Frau mehrfach über die Treffen mit Rösch.

11	 Ebd., 451.

Erneut versuchte der Ausschuss für Ordensangelegenheiten, einen weiteren Hir­
tenbrief der deutschen Bischöfe zu erreichen: der „Dekalog-Hirtenbrief“ vom 
Jahre 1943. Doch die Uneinigkeit in der Bischofskonferenz schwelte weiter. 
Der Entwurf des Dekalog-Hirtenbriefs wurde mehrfach überarbeitet und „ent­
schärft“. 

Die gemeinsame wortlautgetreue Verlesung des „Dekalog-Hirtenbriefs“ am 
12. September 1943, wie sie im Protokoll der Bischofskonferenz vereinbart war, 
erfolgte jedoch nicht. Einzelne Bischöfe änderten eigenmächtig den Text oder 
ließen ganze Passagen weg. Der Dekalog-Hirtenbrief 1943 ist die erste und letzte 
gemeinsame Verlautbarung des Episkopats, in der sich die Bischöfe explizit zu 
Anwälten der Menschenrechte machten. Nach Ansicht des Ordensausschusses 
hatte der Episkopat aber noch lange nicht das Maß dessen ausgeschöpft, was an 
Protest und Einsatz für die Opfer hätte erfolgreich sein können.

Augustin Rösch und der „Kreisauer Kreis“9

Etwa gleichzeitig mit seiner Tätigkeit im „Ausschuss für Ordensangelegenhei­
ten“ war Rösch bereits in einem anderen Widerstandskreis involviert, nämlich 
dem sogenannten „Kreisauer Kreis“ des Helmuth James Graf von Moltke. Er be­
kam seinen Namen vom Familiengut Kreisau des Grafen Moltke im niederschle­
sischen Kreisau. Ab August 1940 wurde Kreisau zum bevorzugten Ort der Zu­
sammenkünfte. Gezielt wurde der Kreis um fachlich kompetente Mitverschwö­
rer erweitert. Ab 1942 bemühte sich Moltke verstärkt um die Einbindung von 
kirchlichen Vertretern in den Kreis. Allerdings stellte sich bald heraus, dass die 
Kirchen zum offenen Widerstand gegen den NS-Staat nicht bereit waren. Ziel 
des Kreisauer Kreises war es, den Nationalsozialismus durch ein ethisch begrün­
detes, auf den Menschenrechten beruhendes Staats- und Regierungskonzept zu 
überwinden. Prägende Grundlage aller Kultur sollte das Christentum sein. 

Eher zufällig waren sich Augustin Rösch und Graf Moltke Anfang Oktober 
1941, in Berlin begegnet. Moltke fand Rösch auf Anhieb sympathisch und er 
bekam zusätzliche Informationen über Rösch aus Rom. Wie er am 9. April 1943 
in einem Brief an seine Frau Freya formulierte, hielt man Rösch dort für den 
„stärksten Mann des Katholizismus in Deutschland“.10 Moltke selbst hielt Rösch 
für „einen unserer besten Leute“ (Brief vom 11. Januar 1943).11 

342

Nachfolge



12	 Dazu ausführlich R. Bleistein, Alfred Delp – Geschichte eines Zeugen. Frankfurt/M. 1989; ders., Begeg-
nung mit Alfred Delp. Frankfurt/M. 1994.

13	 Siehe dazu A. Leugers, Verstummen vor der „Roten Gefahr“ – Das verschwiegene Wissen katholischer 
Zeitzeugen im Nachkriegsdeutschland, in: Theologie.Geschichte Beiheft 5/2012, 333–355.

Moltke lud Rösch für Pfingsten 1942 nach Kreisau ein. Zu den nächsten beiden 
großen Treffen im Oktober 1942 und im Juni 1943 schickte Rösch seinen Mitbru­
der P. Alfred Delp, einen ausgesprochenen Kenner der katholischen Soziallehre.12 

Nach dem Stauffenberg-Attentat vom 20. Juli 1944 erfolgte Moltkes Verhaf­
tung. Als einziger von den Jesuiten scheint neben P. Delp sein Mitbruder P. Lo­
thar König über das geplante Stauffenberg-Attentat informiert gewesen zu sein. 
Nach dem 20. Juli 1944 kam in den Verhören durch die Gestapo an den Tag, dass 
der Kreisauer Kreis einen „Ableger“ in München hatte. Nachdem P. Delp bereits 
am 28. Juli 1944 verhaftet worden war, tauchten Rösch und König unter. Eine Fa­
milie versteckte Rösch auf ihrem Bauernhof östlich von München. Am 11. Januar 
1945 wurde Pater Rösch von einem geistlichen Mitbruder verraten und verhaftet. 
Man brachte ihn ins berüchtigte Gestapogefängnis Lehrter Straße 3 nach Berlin. 
Rösch sollte offensichtlich, zusammen mit anderen prominenten religiös moti­
vierten Regimegegnern, in einem großen „Kirchenprozess“ angeklagt werden.

Rösch wurde mehrfach gefoltert, war sechs Wochen lang gefesselt, wurde ta­
gelang verhört und geschlagen. Er hatte mit seinem Leben abgeschlossen. Zu ei­
ner Verhandlung gegen Rösch kam es in den letzten Kriegstagen aber nicht mehr. 
Es gelang ihm, am 25. April 1945 einen regulären Entlassungsschein zu bekom­
men. Nach einem vierwöchigen Fußmarsch quer durch Deutschland – Augustin 
Rösch nennt diese Odyssee später die „große Wanderung“ – kam er schließlich 
am Herz-Jesu-Fest in München an. 

Röschs Rückblick auf die NS-Zeit13

In Röschs Erinnerungen an sein Engagement in der NS-Zeit schwingt eine gewis­
se Enttäuschung über die Reaktion maßgeblicher Persönlichkeiten zu seinem Ein­
satz mit. Rösch sah sich in der Öffentlichkeit dem weit verbreiteten Vorwurf aus­
gesetzt, Widerstandskämpfer seien „Landesverräter“ gewesen. Rösch verwahrte 
zwar die Neuordnungspläne des Kreisauer Kreises, brachte sie aber nicht an die 
Öffentlichkeit und machte auch nicht öffentlich, welche Rolle er in der ganzen 
Angelegenheit gespielt hatte. Ebenso wurde seine Rolle, die er im Ausschuss für 
Ordensangelegenheiten gespielt hatte, nicht öffentlich. Er war sich aber durch­
aus bewusst, dass diese Dokumente einmal eine große Bedeutung in der Schilde­
rung des geistigen Widerstands gegen das Nazi-System haben könnten. Aber es 
schien ihm verfrüht, bereits zu seinen Lebzeiten diese Informationen preiszuge­
ben. Wichtig war ihm nur, dass seine Mitarbeit im Widerstand und die Mitarbeit 
seiner Mitbrüder P. Delp und P. König von kirchlicher Seite abgesegnet war. Nie 

343

Augustin Rösch SJ



sei es ihm darum gegangen, sich in „politische Machinationen“ zu verstricken 
oder sich an Attentatsversuchen gegen Hitler zu beteiligen. Es sei ihm nur um 
den Kampf mit geistigen Waffen gegangen, so Röschs späteres Resümee. Nach 
einer kurzen Zeit in der Seelsorge übernahm Pater Augustin Rösch im Jahre 
1947 die verantwortungsvolle Tätigkeit des Landes-Caritasdirektors in Bayern. 

Am 7. November 1961 starb Augustin Rösch. Die Anwesenheit mehrerer 
bayerischer Minister und zahlreicher Vertreter des kirchlichen und weltlichen 
Lebens am Grab bezeugen am Ende seines Lebens seine großen Leistungen nach 
1945. Seine Mitbrüder erwähnen in ihren Nachrufen vor allem seine einfache, 
schlichte Frömmigkeit, die sein ganzes Leben erfüllt hatte. Die Kraft für seinen 
Widerstand gegen das NS-Regime und für seinen Orden bezog er aus seinem un­
erschütterlichen Glauben. Sein Kindheitswunsch, einmal Märtyrer zu werden, 
erfüllte sich nicht. Kurz vor seinem Tod blickte er nochmals auf sein bewegtes 
Leben zurück und formulierte: „Es gibt viele Arten von Martyrium. Gott gab mir 
das unblutige.“

344

Nachfolge


