
Schweigen als Weg und Ziel
Meditation in der Stille bei Johannes Tauler

Die Mystiker des Mittelalters vermittelten keine Methodik, keine „Anleitung 
zum Mystiker-Sein“. Trotzdem kann man ihren Schriften an manchen Stellen 
entnehmen, wie ihre theologische Theorie in praktische Schritte umgesetzt 
wurde, was sie also konkret taten und zu tun empfahlen, um spirituelle Erfah-
rungen machen zu können. Das gilt zum Beispiel für die Gedanken über das 
Schweigen in den Predigten des Straßburger Dominikaners Johannes Tauler 
(1300–1361), der bekanntlich in der Tradition Meister Eckharts stand. Ebenso 
wie zeitweise sein Lehrer wirkte er als Seelsorger für geistlich lebende Frauen. 
Für diese Nonnen und Beginen verfasste er zahlreiche deutschsprachige Pre-
digten, von denen sich etwa 80 erhalten haben.1

Die anti-asketische Einstellung Taulers

Eine dieser Predigten mit dem Incipit Revela viam tuam domino geht besonders 
auf drei spirituelle „Übungen“2 ein, nämlich das Fasten, das Wachen und das 

Henrik Otto | Hannover

geb. 1967, Dr. theol., Lehrer (evan-
gelische Religion, Deutsch, Latein)

He.Otto@web.de

1	 Der mittelhochdeutsche Originaltext wurde 1910 von Ferdinand Vetter herausgegeben und ist 
im Internet zugänglich: Die Predigten Taulers. Hrsg. v. F. Vetter (DTM 11). Berlin 1910 (Nachdruck 
Dublin – Zürich 1968); elektronischer Text und Konzeptausdruck hergestellt für das Digitale Mittel-
hochdeutsche Textarchiv (www.mhgta.uni-trier.de) und das Mittelhochdeutsche Wörterbuch (www.
mhdwb.uni-trier.de); Verweis unter Vetter und die Predigt-Nummer. Im Folgenden im Text ausge-
wiesen mit der Sigle P MHD Nr. u. S.

2	 J. Tauler, Predigten. Übertr. u. hrsg. v. G. Hofmann. Bd. I  u. II. Einsiedeln, 52011, 610. Nach dieser 
Ausgabe wird im Folgenden meistens zitiert (im Text ausgewiesen mit der Sigle P u. S.). An einzel-
nen Stellen schien mir der mittelhochdeutsche Originaltext besonders ausdrucksstark sein. Dort 
wird dieser nach der Ausgabe F. Vetters [s. Anm. 1] unter Angabe der Predigtnummer wiedergege-
ben. Eine Textstelle, bei der die Übertragung Hofmanns nicht der mittelhochdeutschen Textfassung 
nach Vetter entspricht, zitiere ich nach der Übersetzung von Walter Lehmann: ders., Johannes Tauler 
Predigten. 2 Bde. Jena 1913.

356

Nachfolge



Schweigen. Alle gehörten untrennbar zum mittelalterlichen Ordensleben, min-
destens durch die allgemein vorgeschriebenen Fastenzeiten, die nächtlichen 
bzw. frühmorgendlichen Stundengebete und die klösterlichen Schweigegebote. 
Aber wie intensiv man diese „Übungen“ ausgestaltete, war natürlich von Kon-
vent zu Konvent und von Individuum zu Individuum unterschiedlich und da-
mit Gegenstand der seelsorgerlichen Beratung. 

Die Überlegungen Taulers zum Fasten und Wachen sind vor allem deswegen 
interessant, weil sie deutlich machen, was eben nicht Teil seines spirituellen We
ges war, nämlich asketische Höchstleistungen. Im Gegenteil: Der Dominikaner 
bremst deutlich den Eifer seiner Zuhörerinnen: Fasten sollen nur diejenigen 
Schwestern, die dazu ohne, wie es im mittelhochdeutschen Originaltext heißt, 
„qwetschunge irre naturen“3 (P MHD 71, 384) imstande sind, denen also das Fa-
sten nicht gesundheitlich schadet. Auch dann sollen sie nur das durch die Regel 
vorgeschriebene Fasten halten, also sich keine individuelle Fastenzeiten auferle-
gen, und während des Fastens morgens genug und abends immerhin ein wenig 
essen, denn „das ist gut für Geist und Natur.“ (P 611) Zusätzlich betont der Pre-
diger ausdrücklich, dass er niemanden zum Fasten dränge.

Noch deutlicher wird sein Bestreben, die Schwestern vor Übertreibungen in 
der Askese zu schützen an anderer Stelle: In der Predigt Estote misericordes fordert 
er dazu auf, nötigenfalls auch vorgeschriebene Fasttage auszulassen – sogar 
dann, wenn der zuständige Beichtvater noch nicht die Erlaubnis dazu gegeben 
hat. (P 284; P MHD 38, 151)

 Das Wachen, die zweite in der Predigt Revela viam tuam thematisierte Übung, 
wird den Zuhörerinnen ebenfalls nur in maßvoller Form nahegelegt: Sie werden 
keineswegs dazu ermahnt, so lange wie möglich wach zu bleiben, um so viel 
wie möglich beten zu können. Vielmehr soll man nach Tauler einfach in Über-
einstimmung mit den Ordensregeln leben, also früh, nämlich sofort nach der 
abendlichen Komplet, zu Bett gehen, damit man bei den Gebeten nach Mitter-
nacht „deste wackerre si und sich deste tapherlicher ze Gotte múge gekeren“.4 
(P 611; P MHD 71, 384) Zwar empfiehlt der Predigerbruder dann durchaus, dass 
die Schwestern nach dem nächtlichen bzw. frühmorgendlichen Gebet so lange, 
wie eine gesungene Messe dauert, in der Kirche bleiben und meditieren (ebd.), 
aber auch hier ist es ihm wichtig, eine Überforderung zu vermeiden. Wenn das 
Haupt „beginnet krank [zu] werden und die nature swere“5 (ebd.), dann sollen 
sich die Beterinnen im Interesse ihres Wohlbefindens dorthin begeben, wo sie 
sich am allerwenigsten gestört fühlen, also zum Beispiel auf ihr Bett. Denn die 
Einkehr in sich selbst – und darum geht es dem Mystiker – sei leichter, wenn 

3	 G. Hofmann (P 610) übersetzt: „Die Schwestern, die es ohne Schwächung können“.
4	 G. Hofmann übersetzt: „so dass man nach Mitternacht um so frischer sei und sich um so nach-

drücklicher Gott zuwenden könne“. 
5	 G. Hofmann übersetzt: „wird euch aber der Kopf schwer und fühlt ihr euch müde“. 

357

Schweigen bei Tauler



man es bequem habe. (ebd.) Natürlich ist Tauler klar, dass seine „lieben Kinder“, 
wie er seine Zuhörerinnen nicht nur hier nennt, bei einer so praktizierten in-
neren Einkehr wieder kurzzeitig einschlafen könnten. Etwas später geht er in 
derselben Predigt ausdrücklich darauf ein: Ein solches Einnicken sei unproble-
matisch, weil eine innere Einkehr im Schlummerzustand immer noch viel bes-
ser sei als viele wache, aber nur äußerliche Werke. (P 613; P MHD 71, 386) Ein 
strenger Asket also war der Straßburger nicht.6 (P 579; P MHD 75, 405)

Das Schweigen als Weg zur Gottesbegegnung

Umso auffälliger ist, dass er die dritte „Übung“, das klösterliche Schweigen, sehr 
ernsthaft einfordert: Die Gerechtigkeit der Schwestern liege in der Einhaltung 
ihrer Ordensvorschriften – und zwar besonders, was das Schweigen anbelange. 
(P 614; P MHD 71, 386) Das Schweigen, so predigt er, muss zu allen Zeiten und 
Orten, an denen es vorgeschrieben ist, eingehalten werden. Auch solle man sich 
abgeschieden von den Menschen halten und längere, vom eigenen geistlichen 
Anliegen ablenkende Gespräche vermeiden. Er unterstreicht dies emotional, in-
dem er seine Zuhörerinnen ausdrücklich im Namen Gottes darum bittet. (ebd.)

Die Intensität, mit der Tauler zum Schweigen auffordert, wird verständlich, 
wenn man die vorhergehenden Abschnitte betrachtet. Hier wird nämlich eine 
besondere, die im eigentlichen Sinn mystische Erfahrungsebene angesprochen, 
welche im Schweigen erreicht werden kann: „Wirst du dessen gewahr, dass Gott 
dich nach innen ziehen will, lass alles fallen, folge Gott einfach, lass alle deine 
bildhaften Vorstellungen fallen. Kommen dir irgendwelche Gedanken dazwi-
schen, lass sie fallen, sollten es (selbst) göttliche Erleuchtungen sein.“7 (P 613; 
P MHD 71, 386) Alle bildhaften Vorstellungen, alle Gedanken – sogar solche, 
die prinzipiell von Gott kommen – soll die Gottsucherin also hinter sich lassen: 
Es geht offenbar bei dieser inneren Einkehr im Sinne Taulers nicht mehr um 
bewusste spirituelle Reflexionen, sondern um nichtgegenständliche, nicht in 
Begriffe oder Bilder zu fassende spirituelle Erfahrungen. Etwas weiter unten er-
gänzt der Prediger: die Betenden sollten ihren „Grund“ – gemeint ist mit diesem 
für die taulersche Mystik zentralen Begriff der innerste Seelenkern jedes Men-
schen – dem göttlichen Antlitz entgegen kehren, damit sich das Namenlose im 
Menschen dem Namenlosen in Gott annähere. (ebd.)

6	 Noch deutlicher wird Taulers anti-asketische Haltung in den Passagen seiner Predigten, in denen er 
sich allgemein zum Ideal der Abtötung des Fleisches durch z.B. Selbstgeißelung äußert. So heißt es 
in Predigt Confortamini in domino: „Was hat dir das arme Fleisch getan? (…) Töte die Untugend und 
nicht das Fleisch.“ 

7	 An dieser wichtigen Stelle sei auch der Originaltext zitiert: „Wirst du nu gewar das dich Got inwert 
zúhet, so la alle ding vallen und volge Gotte einvelteklichen und losse alle dine bilde vallen. Blicket 
dir denne út in, das la vallen, als och go ͤtliche blicke. Nút ennim dich an mit den sinnen.“

358

Nachfolge



8	 W. Lehmann, Johannes Tauler Predigten, 210 [s. Anm. 2]. Hier übersetzt G. Hofmann: „(…) in das 
göttliche Dunkel geworfen“ [Hevorh. H. Otto]. Das entspricht nicht dem mittelhochdeutschen Text 
nach F. Vetter: „Und obe nu der mensche ist inwert geru ͤffet [Hevorh. H. Otto]. zu ͦ dem edeln stillen 
swigende in daz go ͤtteliche vinsternisse, wolte er darumb allewegent sunder minne werg sin (…) 
dem enwurt nit rehte“ (P MHD 74, 400).  

Dafür nun, für das Erreichen dieser schwer zu fassenden und nicht zu definieren
den Erfahrungsebene, sei es „ein großer Vorteil, dass der äußere Mensch in Ruhe 
sei, dass er sitze und schweige und nichts Äußeres ihn störe, auch an seinem Kör
per nicht.“ (ebd.) Um dieser Ruhe willen (man kann auch übersetzen „um dieses 
Wohlbehagens willen“), werde Gott den Schwestern das Himmelreich und sogar 
sich selbst geben. (ebd.) Es geht nach Tauler bei allen geistlichen Übungen vor 
allem um eines: Die Schwestern sollen sich auf ihr Seelenzentrum konzentrieren, 
bei ihrem „inneren Menschen“ (P 614; P MHD 71, 387) bleiben. Keine äuße-
ren Reize sollen die Konzentration auf das Innere behindern, keine Geräusche, 
aber auch kein körperliches Unwohlsein – daher die betonte Aufforderung zum 
Schweigen bei gleichzeitiger Abneigung gegenüber asketischen Belastungen des 
Körpers.

Der Zusammenhang von Schweigen und bildloser, nicht-sinnenhafter spiri-
tueller Erfahrung wird in einer zweiten Predigt mit dem Incipit „Ecce prandium 
meum paravi“ noch deutlicher, die hier deswegen ebenfalls etwas ausführlicher 
betrachtet werden soll: Bevor sich der Mystiker aber in dieser Predigt mit seinem 
eigentlichen Anliegen beschäftigt, ist es ihm wichtig, zu betonen, dass die Me-
ditation in der Stille nicht von der Aktivität im Dienste des Nächsten ablenken 
soll: „Wenn aber nun der Mensch“, so schreibt er, „nach innen zu dem edlen 
stillen Schweigen in die göttliche Finsternis gerufen ist, und wollte deshalb stän-
dig ohne Liebeswerke sein (…) das wäre nicht recht.“8 Erst wenn „du dich nun 
in Liebeswerken geübt [hast], in geordneter Weise, dann lenke deinen Blick in 
dich selbst, und eile dich, in die innere Ruhe (…) zu kommen.“ (P 572; P MHD 
74, 400) An anderer Stelle findet Tauler ein einprägsames Beispiel für die Über-
ordnung der Caritas über die Kontemplation: „Wäre aber der Mensch bei jenem 
inneren Werk und Gott fügte es so, dass er dieses hohe edle Tun unterbräche 
und, (etwa) um einem Kranken einem Dienst zu erweisen, ein Getränk zu berei-
ten, so sollte jener Mensch das in großem Frieden tun.“ (P 540; P MHD 56)

Das „innerliche Schweigen“

Erst kommt das äußere, auf den Mitmenschen gerichtete, dann das innere, auf 
Gott gerichtete „Werk“. Dieses „inwendige Werk“ besteht zunächst einmal in 
bewusster Konzentration auf religiöse Inhalte: „Betrachten wir also die unaus-
sprechliche Güte Gottes, die sich gewaltig gezeigt hat (…) an seinem Leiden und 
Tode und an seinen Heiligen. In dergleichen Betrachtungen flieht der Mensch 

359

Schweigen bei Tauler



9	 Vermutlich meint Tauler hier (Pseudo-)Dionysius Areopagita, auch sonst eine seiner wichtigen 
Quellen; vgl. z.B. das einleitende Gebet, mit dem Dionysius seine Theologia mystica einleitet: „Drei-
einigkeit, (…) geleite uns zum Gipfel der geheimnisvollen WORTE empor, hoch über (…) alles 
Lichte hinaus. Dort liegen ja der Gotteskunde Mysterien in überlichtem Dunkel geheimnisvoll 
verhüllten Schweigens verborgen“ (Dionysius Areopagita, Über die Mystische Theologie und Briefe. 
Eingel., übers. u. m. Anm. vers. v. A. M. Ritter. Stuttgart 1994, 74).

in Gott hinein in großer Liebe und Dankbarkeit; das ist sehr nützlich.“ (P 572; 
P MHD 74, 401) So weit sind diese Überlegungen gut nachvollziehbar. Nun aber 
fährt der Mystiker fort: Trotz des guten Sinnes dieses Vorgehens, „so ist es doch 
dem (inneren Weg) des Schweigens und Ruhens so wenig zu vergleichen wie ein 
inneres Werk einem äußeren Werk.“ (ebd.) Hier wird der Gedanke, um den es hier 
geht, besonders deutlich: Es gibt auf dem geistlichen Weg des Straßburger Mysti-
kers offensichtlich etwas, was mehr oder jedenfalls ganz etwas anderes ist als das 
„innere Werk“ bewusster religiöser Meditation. Er nennt diese Stufe seines spiri-
tuellen Wegs hier das „innewendige (…) swigende“ (P MHD 74, 401), das „inner-
liche Schweigen“, das für ihn von den üblichen Gebeten und frommen Betrach-
tungen deutlich unterschieden ist. Was damit genau gemeint ist, ist allerdings 
nicht klar definierbar. Etwas weiter unten liest man in derselben Predigt: „Aus 
diesen beiden Werken nun, den äußerlichen und den innerlichen, wird, wenn sie 
in Ordnung gewirkt sind, das edle lautere Gut geboren, die innere Rast, wo man 
mit einem stillen Schweigen aller Bilder und Formen in die göttliche Finsternis 
kommt.“ (P 572; P MHD 74, 401)

Was ist aber das „Schweigen aller Bilder“ bzw. die „göttliche Finsternis“, wel
che die in der Stille ausharrenden Schwestern erfahren sollen? Eine eindeutige 
Antwort auf diese Frage ist offensichtlich nicht möglich. Man wird aber immer
hin so viel sagen können, dass es sich in irgendeiner Form um ein nicht-gegen
ständliches Schauen handeln muss, so dass Tauler nicht mehr deskriptive, son-
dern nur negierende Metaphern verwendet. Das, was er meint, kann man eben 
im üblichen Sinn nicht hören oder sehen und es entzieht sich überhaupt dem 
menschlichen Verständnis. In der Predigt Renovamini spiritu mentis vestrae be-
schreibt der Mystiker – auch hier im Zusammenhang mit dem Schweigen – die 
„Finsternis der göttlichen Unbekanntheit“ etwas näher: Sie ist dadurch gekenn-
zeichnet, dass „Gott über allem steht, was man von ihm aussagen kann, ohne 
Name und Form, ohne Bild, jenseits aller Weisen und allen Seins“. Ihr soll sich 
der Mensch in einer „wesentlichen Umkehr“ zuwenden, zu welcher „die Stille 
der Nacht von besonderem Nutzen und großer Förderung [ist]. Wenn dann der 
Mensch vor den Metten einen guten Schlaf getan hat, soll er sich sachte all seiner 
Sinne und sinnlichen Kräfte entziehen und nach den Metten sich mit aller Kraft 
ganz in sich versenken und sich emporschwingen über alle Bilder und Formen 
hinaus.“ Das aber ist nur beschränkt möglich: „Seine Schwäche empfindend darf 
er nicht daran denken, sich der erhabenen Finsternis zu nahen, von der ein Heili-
ger9 schreibt: ‚Gott ist Finsternis trotz allen Lichts.‘“ (P 540; P MHD 56, 263)

360

Nachfolge



10	 Auch für sich selbst nimmt Tauler nicht in Anspruch, die „Unio“ erlebt zu haben: „Glaubt nicht, 
dass ich in eigenem Erleben bis dahin gelangt sei“ (P 313; P MHD 41).

11	 Vgl. Anm. 9.

Dieser von Tauler angestrebte innere Zustand ist also noch nicht die Unio mysti-
ca, also die Verschmelzung des menschlichen Seelenzentrums mit Gott, die für 
Tauler das höchste, allerdings nicht für jeden erreichbare Ziel10 des mystischen 
Weges ist. Aber der hier geschilderte Zustand schweigender Versenkung geht 
über diejenigen traditionellen Gebets- und Andachtsformen, die Bitten oder be
wusste Reflexionen enthalten, weit hinaus; wer sich in unserer Gegenwart um 
nichtgegenständliche Meditation bemüht, mag sich daher auf den Straßburger 
berufen.

Schweigen als Antwort auf das wahre Wesen Gottes

Das Schweigen ist bei Tauler aber nicht nur eine Art Meditationstechnik, son-
dern es ist auch das Verhalten, welches die am ehesten angemessene menschli
che Antwort auf das Wesen Gottes darstellt. In der Predigt Qui manducat meam 
carnem teilt Tauler die Worte eines ungenannten Meisters mit, der gesagt habe: 
„Der spricht von Gott am besten, der in Erkenntnis seines inneren Reichtums 
von Gott schweigen kann.“ (P 207; P MHD 60c) Gleich im Anschluss erzählt 
der Mystiker von einem anderen Meister, der Gott mit Worten lobte. Wieder 
ein anderer Meister forderte ihn daraufhin zum Schweigen auf, da er Gott läs
tere. Zwar seien beide im Recht gewesen. Klar ist dabei für Tauler aber, dass das 
Wesen Gottes „unsagbar erhaben über aller Fassungskraft von Engeln Menschen 
und jeglichem Geschöpf steht“ (ebd.), folglich also das Reden über Gott im-
mer defizitär bleibt. Es geht also um die prinzipielle Unverfügbarkeit Gottes, 
die letztlich das Schweigen über Gott als angemessene Reaktion des Menschen 
erscheinen lässt. An anderer Stelle erläutert der Straßburger den Begriff „Fins
ternis“, den er immer wieder auf Gottes Wesen bezieht, folgendermaßen: Der 
Mensch schaue, wenn er auf seinem inneren spirituellen Weg fortgeschritten 
sei „die göttliche Finsternis, die (...) das Erkenntnisvermögen und die Kraft des 
Schauens jedes geschaffenen Geistes bei weitem übersteigt, der Engel und aller 
Geschöpfe; so wie die Sonne die Augen des Menschen durch ihren Glanz blen-
det, so schreibt Sankt Dionysius11, dass Gott über all dem steht, was man an 
Namen, Weisen oder in Bildern von ihm sagen kann, jenseits des Wesens aller 
Dinge.“ (P 400; P MHD 54)

Hier wird deutlich, dass gerade eine große Nähe zu Gott die Worte über Gott 
enden lässt. Gerade der, der Gott nahe ist, erkennt die Unzulänglichkeit alles 
menschlichen Denkens, wenn es um Gottes wahres Wesen geht. In diesem Sinn 
kann man das Schweigen bei Tauler nicht nur als spirituellen Weg, sondern 
zugleich auch als Ziel des Weges verstehen. Und nicht nur diejenigen, die sich 

361

Schweigen bei Tauler



heute um nichtgegenständliche Meditation bemühen, sondern auch diejenigen, 
die die Demut im theologischen Denken stärken möchten, eine Demut, die vor 
allzu engen, andere Sichtweisen ausschließenden theologischen Definitionen zu-
rückschreckt, können sich durch den mittelalterlichen Mystiker bestätigt fühlen. 

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Heinrich Krauß SJ, 
Synagoge und Kirche. Zu Neubegegnungen 
von Judentum und katholischer Kirche, in: 
GuL 28 (1955), 340–350.

362

Nachfolge


