Nachfolge

Henrik Otto | Hannover

geb. 1967, Dr. theol., Lehrer (evan-
gelische Religion, Deutsch, Latein)

He.Otto@web.de

Schweigen als Weg und Ziel

Meditation in der Stille bei Johannes Tauler

Die Mystiker des Mittelalters vermittelten keine Methodik, keine , Anleitung
zum Mystiker-Sein”. Trotzdem kann man ihren Schriften an manchen Stellen
entnehmen, wie ihre theologische Theorie in praktische Schritte umgesetzt
wurde, was sie also konkret taten und zu tun empfahlen, um spirituelle Erfah-
rungen machen zu konnen. Das gilt zum Beispiel fiir die Gedanken iiber das
Schweigen in den Predigten des Straflburger Dominikaners Johannes Tauler
(1300-1361), der bekanntlich in der Tradition Meister Eckharts stand. Ebenso
wie zeitweise sein Lehrer wirkte er als Seelsorger fiir geistlich lebende Frauen.
Fiir diese Nonnen und Beginen verfasste er zahlreiche deutschsprachige Pre-
digten, von denen sich etwa 80 erhalten haben.!

Die anti-asketische Einstellung Taulers

Eine dieser Predigten mit dem Incipit Revela viam tuam domino geht besonders
auf drei spirituelle ,Ubungen“? ein, ndmlich das Fasten, das Wachen und das

1 Der mittelhochdeutsche Originaltext wurde 1910 von Ferdinand Vetter herausgegeben und ist
im Internet zugédnglich: Die Predigten Taulers. Hrsg. v. E. Vetter (DTM 11). Berlin 1910 (Nachdruck
Dublin - Ziirich 1968); elektronischer Text und Konzeptausdruck hergestellt fiir das Digitale Mittel-
hochdeutsche Textarchiv (www.mhgta.uni-trier.de) und das Mittelhochdeutsche Worterbuch (www.
mhdwb.uni-trier.de); Verweis unter Vetter und die Predigt-Nummer. Im Folgenden im Text ausge-
wiesen mit der Sigle P MHD Nr. u. S.

2 J. Tauler, Predigten. Ubertr. u. hrsg. v. G. Hofmann. Bd. I u. II. Einsiedeln, 2011, 610. Nach dieser
Ausgabe wird im Folgenden meistens zitiert (im Text ausgewiesen mit der Sigle P u. S.). An einzel-
nen Stellen schien mir der mittelhochdeutsche Originaltext besonders ausdrucksstark sein. Dort
wird dieser nach der Ausgabe F. Vetters [s. Anm. 1] unter Angabe der Predigtnummer wiedergege-
ben. Eine Textstelle, bei der die Ubertragung Hofmanns nicht der mittelhochdeutschen Textfassung
nach Vetter entspricht, zitiere ich nach der Ubersetzung von Walter Lehmann: ders., Johannes Tauler
Predigten. 2 Bde. Jena 1913.

356



Schweigen bei Tauler

Schweigen. Alle gehorten untrennbar zum mittelalterlichen Ordensleben, min-
destens durch die allgemein vorgeschriebenen Fastenzeiten, die ndchtlichen
bzw. frihmorgendlichen Stundengebete und die klosterlichen Schweigegebote.
Aber wie intensiv man diese ,Ubungen” ausgestaltete, war natiirlich von Kon-
vent zu Konvent und von Individuum zu Individuum unterschiedlich und da-
mit Gegenstand der seelsorgerlichen Beratung.

Die Uberlegungen Taulers zum Fasten und Wachen sind vor allem deswegen
interessant, weil sie deutlich machen, was eben nicht Teil seines spirituellen We-
ges war, ndmlich asketische Hochstleistungen. Im Gegenteil: Der Dominikaner
bremst deutlich den Eifer seiner Zuhorerinnen: Fasten sollen nur diejenigen
Schwestern, die dazu ohne, wie es im mittelhochdeutschen Originaltext heif3t,
»qwetschunge irre naturen“® (P MHD 71, 384) imstande sind, denen also das Fa-
sten nicht gesundheitlich schadet. Auch dann sollen sie nur das durch die Regel
vorgeschriebene Fasten halten, also sich keine individuelle Fastenzeiten auferle-
gen, und wahrend des Fastens morgens genug und abends immerhin ein wenig
essen, denn ,das ist gut fiir Geist und Natur.” (P 611) Zusatzlich betont der Pre-
diger ausdriicklich, dass er niemanden zum Fasten drdnge.

Noch deutlicher wird sein Bestreben, die Schwestern vor Ubertreibungen in
der Askese zu schiitzen an anderer Stelle: In der Predigt Estote misericordes fordert
er dazu auf, notigenfalls auch vorgeschriebene Fasttage auszulassen — sogar
dann, wenn der zustdndige Beichtvater noch nicht die Erlaubnis dazu gegeben
hat. (P 284; P MHD 38, 151)

Das Wachen, die zweite in der Predigt Revela viam tuam thematisierte Ubung,
wird den Zuhorerinnen ebenfalls nur in maf3voller Form nahegelegt: Sie werden
keineswegs dazu ermahnt, so lange wie moglich wach zu bleiben, um so viel
wie moglich beten zu kénnen. Vielmehr soll man nach Tauler einfach in Uber-
einstimmung mit den Ordensregeln leben, also frith, ndmlich sofort nach der
abendlichen Komplet, zu Bett gehen, damit man bei den Gebeten nach Mitter-
nacht ,deste wackerre si und sich deste tapherlicher ze Gotte muge gekeren“.*
(P 611; P MHD 71, 384) Zwar empfiehlt der Predigerbruder dann durchaus, dass
die Schwestern nach dem nédchtlichen bzw. frihmorgendlichen Gebet so lange,
wie eine gesungene Messe dauert, in der Kirche bleiben und meditieren (ebd.),
aber auch hier ist es ihm wichtig, eine Uberforderung zu vermeiden. Wenn das
Haupt ,beginnet krank [zu] werden und die nature swere”’ (ebd.), dann sollen
sich die Beterinnen im Interesse ihres Wohlbefindens dorthin begeben, wo sie
sich am allerwenigsten gestort fiihlen, also zum Beispiel auf ihr Bett. Denn die
Einkehr in sich selbst — und darum geht es dem Mystiker — sei leichter, wenn

3 G. Hofmann (P 610) tibersetzt: ,Die Schwestern, die es ohne Schwachung kénnen”.

4 G. Hofmann tbersetzt: ,,so dass man nach Mitternacht um so frischer sei und sich um so nach-
driicklicher Gott zuwenden konne”.

5 G. Hofmann tiibersetzt: ,wird euch aber der Kopf schwer und fiihlt ihr euch mtide”.

357



Nachfolge

man es bequem habe. (ebd.) Natiirlich ist Tauler klar, dass seine ,lieben Kinder”,
wie er seine Zuhorerinnen nicht nur hier nennt, bei einer so praktizierten in-
neren Einkehr wieder kurzzeitig einschlafen konnten. Etwas spdter geht er in
derselben Predigt ausdriicklich darauf ein: Ein solches Einnicken sei unproble-
matisch, weil eine innere Einkehr im Schlummerzustand immer noch viel bes-
ser sei als viele wache, aber nur duf3erliche Werke. (P 613; P MHD 71, 386) Ein
strenger Asket also war der Straflburger nicht.® (P 579; P MHD 75, 405)

Das Schweigen als Weg zur Gottesbegegnung

Umso auffilliger ist, dass er die dritte ,Ubung”, das klosterliche Schweigen, sehr
ernsthaft einfordert: Die Gerechtigkeit der Schwestern liege in der Einhaltung
ihrer Ordensvorschriften — und zwar besonders, was das Schweigen anbelange.
(P 614; P MHD 71, 386) Das Schweigen, so predigt er, muss zu allen Zeiten und
Orten, an denen es vorgeschrieben ist, eingehalten werden. Auch solle man sich
abgeschieden von den Menschen halten und lingere, vom eigenen geistlichen
Anliegen ablenkende Gesprdche vermeiden. Er unterstreicht dies emotional, in-
dem er seine Zuhorerinnen ausdriicklich im Namen Gottes darum bittet. (ebd.)
Die Intensitdt, mit der Tauler zum Schweigen auffordert, wird verstandlich,
wenn man die vorhergehenden Abschnitte betrachtet. Hier wird namlich eine
besondere, die im eigentlichen Sinn mystische Erfahrungsebene angesprochen,
welche im Schweigen erreicht werden kann: , Wirst du dessen gewahr, dass Gott
dich nach innen ziehen will, lass alles fallen, folge Gott einfach, lass alle deine
bildhaften Vorstellungen fallen. Kommen dir irgendwelche Gedanken dazwi-
schen, lass sie fallen, sollten es (selbst) gottliche Erleuchtungen sein.“” (P 613;
P MHD 71, 386) Alle bildhaften Vorstellungen, alle Gedanken - sogar solche,
die prinzipiell von Gott kommen - soll die Gottsucherin also hinter sich lassen:
Es geht offenbar bei dieser inneren Einkehr im Sinne Taulers nicht mehr um
bewusste spirituelle Reflexionen, sondern um nichtgegenstandliche, nicht in
Begriffe oder Bilder zu fassende spirituelle Erfahrungen. Etwas weiter unten er-
gianzt der Prediger: die Betenden sollten ihren ,Grund” — gemeint ist mit diesem
fir die taulersche Mystik zentralen Begriff der innerste Seelenkern jedes Men-
schen - dem gottlichen Antlitz entgegen kehren, damit sich das Namenlose im
Menschen dem Namenlosen in Gott anndhere. (ebd.)

6 Noch deutlicher wird Taulers anti-asketische Haltung in den Passagen seiner Predigten, in denen er
sich allgemein zum Ideal der Abtétung des Fleisches durch z.B. Selbstgeiflelung dufiert. So heifdt es
in Predigt Confortamini in domino: ,Was hat dir das arme Fleisch getan? (...) Tote die Untugend und
nicht das Fleisch.”

7 An dieser wichtigen Stelle sei auch der Originaltext zitiert: , Wirst du nu gewar das dich Got inwert
zthet, so la alle ding vallen und volge Gotte einvelteklichen und losse alle dine bilde vallen. Blicket
dir denne 1t in, das la vallen, als och gotliche blicke. Nt ennim dich an mit den sinnen.”

358



Schweigen bei Tauler

Dafiir nun, fiir das Erreichen dieser schwer zu fassenden und nicht zu definieren-
den Erfahrungsebene, sei es ,ein grofier Vorteil, dass der duflere Mensch in Ruhe
sei, dass er sitze und schweige und nichts Aufleres ihn store, auch an seinem Kor-
per nicht.” (ebd.) Um dieser Ruhe willen (man kann auch tibersetzen ,um dieses
Wohlbehagens willen”), werde Gott den Schwestern das Himmelreich und sogar
sich selbst geben. (ebd.) Es geht nach Tauler bei allen geistlichen Ubungen vor
allem um eines: Die Schwestern sollen sich auf ihr Seelenzentrum konzentrieren,
bei ihrem ,inneren Menschen” (P 614; P MHD 71, 387) bleiben. Keine dufie-

ren Reize sollen die Konzentration auf das Innere behindern, keine Gerdusche,
aber auch kein korperliches Unwohlsein — daher die betonte Aufforderung zum
Schweigen bei gleichzeitiger Abneigung gegentiber asketischen Belastungen des
Korpers.

Der Zusammenhang von Schweigen und bildloser, nicht-sinnenhafter spiri-
tueller Erfahrung wird in einer zweiten Predigt mit dem Incipit , Ecce prandium
meum paravi” noch deutlicher, die hier deswegen ebenfalls etwas ausfiihrlicher
betrachtet werden soll: Bevor sich der Mystiker aber in dieser Predigt mit seinem
eigentlichen Anliegen beschaftigt, ist es ihm wichtig, zu betonen, dass die Me-
ditation in der Stille nicht von der Aktivitdt im Dienste des Nédchsten ablenken
soll: ,Wenn aber nun der Mensch”, so schreibt er, ,nach innen zu dem edlen
stillen Schweigen in die gottliche Finsternis gerufen ist, und wollte deshalb stdn-
dig ohne Liebeswerke sein (...) das ware nicht recht.”® Erst wenn ,du dich nun
in Liebeswerken getibt [hast]|, in geordneter Weise, dann lenke deinen Blick in
dich selbst, und eile dich, in die innere Ruhe (...) zu kommen.” (P 572; P MHD
74,400) An anderer Stelle findet Tauler ein einprigsames Beispiel fiir die Uber-
ordnung der Caritas iiber die Kontemplation: ,, Wire aber der Mensch bei jenem
inneren Werk und Gott fiigte es so, dass er dieses hohe edle Tun unterbridche
und, (etwa) um einem Kranken einem Dienst zu erweisen, ein Getrank zu berei-
ten, so sollte jener Mensch das in grof3em Frieden tun.” (P 540; P MHD 56)

Das ,innerliche Schweigen*

Erst kommt das duf’ere, auf den Mitmenschen gerichtete, dann das innere, auf
Gott gerichtete ,Werk”. Dieses ,inwendige Werk” besteht zundchst einmal in
bewusster Konzentration auf religiose Inhalte: ,Betrachten wir also die unaus-
sprechliche Giite Gottes, die sich gewaltig gezeigt hat (...) an seinem Leiden und
Tode und an seinen Heiligen. In dergleichen Betrachtungen flieht der Mensch

8 W. Lehmann, Johannes Tauler Predigten, 210 [s. Anm. 2]. Hier tibersetzt G. Hofmann: ,(...) in das
gottliche Dunkel geworfen” [Hevorh. H. Otto]. Das entspricht nicht dem mittelhochdeutschen Text
nach F. Vetter: ,Und obe nu der mensche ist inwert gerugffet [Hevorh. H. Otto]. zwdem edeln stillen
swigende in daz gotteliche vinsternisse, wolte er darumb allewegent sunder minne werg sin (...)
dem enwurt nit rehte” (P MHD 74, 400).

359



Nachfolge

in Gott hinein in grofer Liebe und Dankbarkeit; das ist sehr niitzlich.” (P 572;

P MHD 74, 401) So weit sind diese Uberlegungen gut nachvollziehbar. Nun aber
fahrt der Mystiker fort: Trotz des guten Sinnes dieses Vorgehens, ,so ist es doch
dem (inneren Weg) des Schweigens und Ruhens so wenig zu vergleichen wie ein
inneres Werk einem dufSeren Werk.” (ebd.) Hier wird der Gedanke, um den es hier
geht, besonders deutlich: Es gibt auf dem geistlichen Weg des StrafSburger Mysti-
kers offensichtlich etwas, was mehr oder jedenfalls ganz etwas anderes ist als das
»,innere Werk” bewusster religioser Meditation. Er nennt diese Stufe seines spiri-
tuellen Wegs hier das ,innewendige (...) swigende” (P MHD 74, 401), das ,inner-
liche Schweigen”, das fiir ihn von den tiblichen Gebeten und frommen Betrach-
tungen deutlich unterschieden ist. Was damit genau gemeint ist, ist allerdings
nicht klar definierbar. Etwas weiter unten liest man in derselben Predigt: ,Aus
diesen beiden Werken nun, den dufderlichen und den innerlichen, wird, wenn sie
in Ordnung gewirkt sind, das edle lautere Gut geboren, die innere Rast, wo man
mit einem stillen Schweigen aller Bilder und Formen in die gottliche Finsternis
kommt.” (P 572; P MHD 74, 401)

Was ist aber das ,Schweigen aller Bilder” bzw. die , gottliche Finsternis”, wel-
che die in der Stille ausharrenden Schwestern erfahren sollen? Eine eindeutige
Antwort auf diese Frage ist offensichtlich nicht moéglich. Man wird aber immer-
hin so viel sagen kénnen, dass es sich in irgendeiner Form um ein nicht-gegen-
standliches Schauen handeln muss, so dass Tauler nicht mehr deskriptive, son-
dern nur negierende Metaphern verwendet. Das, was er meint, kann man eben
im tblichen Sinn nicht horen oder sehen und es entzieht sich tiberhaupt dem
menschlichen Verstindnis. In der Predigt Renovamini spiritu mentis vestrae be-
schreibt der Mystiker — auch hier im Zusammenhang mit dem Schweigen - die
LFinsternis der gottlichen Unbekanntheit” etwas ndher: Sie ist dadurch gekenn-
zeichnet, dass ,Gott tiber allem steht, was man von ihm aussagen kann, ohne
Name und Form, ohne Bild, jenseits aller Weisen und allen Seins”. Ihr soll sich
der Mensch in einer ,,wesentlichen Umkehr” zuwenden, zu welcher ,die Stille
der Nacht von besonderem Nutzen und grofier Forderung [ist]. Wenn dann der
Mensch vor den Metten einen guten Schlaf getan hat, soll er sich sachte all seiner
Sinne und sinnlichen Kréfte entziehen und nach den Metten sich mit aller Kraft
ganz in sich versenken und sich emporschwingen tiber alle Bilder und Formen
hinaus.” Das aber ist nur beschrankt moglich: ,Seine Schwiche empfindend darf
er nicht daran denken, sich der erhabenen Finsternis zu nahen, von der ein Heili-
ger® schreibt: ,Gott ist Finsternis trotz allen Lichts.” (P 540; P MHD 56, 263)

9 Vermutlich meint Tauler hier (Pseudo-)Dionysius Areopagita, auch sonst eine seiner wichtigen
Quellen; vgl. z.B. das einleitende Gebet, mit dem Dionysius seine Theologia mystica einleitet: , Drei-
einigkeit, (...) geleite uns zum Gipfel der geheimnisvollen WORTE empor, hoch tiber (...) alles
Lichte hinaus. Dort liegen ja der Gotteskunde Mysterien in tiberlichtem Dunkel geheimnisvoll
verhiillten Schweigens verborgen“ (Dionysius Areopagita, Uber die Mystische Theologie und Briefe.
Eingel., tibers. u. m. Anm. vers. v. A. M. Ritter. Stuttgart 1994, 74).

360



Schweigen bei Tauler

Dieser von Tauler angestrebte innere Zustand ist also noch nicht die Unio mysti-
ca, also die Verschmelzung des menschlichen Seelenzentrums mit Gott, die fiir
Tauler das hochste, allerdings nicht fiir jeden erreichbare Ziel'® des mystischen
Weges ist. Aber der hier geschilderte Zustand schweigender Versenkung geht
iiber diejenigen traditionellen Gebets- und Andachtsformen, die Bitten oder be-
wusste Reflexionen enthalten, weit hinaus; wer sich in unserer Gegenwart um
nichtgegenstdandliche Meditation bemiiht, mag sich daher auf den Strafdburger
berufen.

Schweigen als Antwort auf das wahre Wesen Gottes

Das Schweigen ist bei Tauler aber nicht nur eine Art Meditationstechnik, son-
dern es ist auch das Verhalten, welches die am ehesten angemessene menschli-
che Antwort auf das Wesen Gottes darstellt. In der Predigt Qui manducat meam
carnem teilt Tauler die Worte eines ungenannten Meisters mit, der gesagt habe:
,Der spricht von Gott am besten, der in Erkenntnis seines inneren Reichtums
von Gott schweigen kann.” (P 207; P MHD 60c) Gleich im Anschluss erzihlt
der Mystiker von einem anderen Meister, der Gott mit Worten lobte. Wieder
ein anderer Meister forderte ihn daraufhin zum Schweigen auf, da er Gott las-
tere. Zwar seien beide im Recht gewesen. Klar ist dabei fiir Tauler aber, dass das
Wesen Gottes ,unsagbar erhaben {iber aller Fassungskraft von Engeln Menschen
und jeglichem Geschopf steht” (ebd.), folglich also das Reden tiber Gott im-
mer defizitdr bleibt. Es geht also um die prinzipielle Unverfiigbarkeit Gottes,
die letztlich das Schweigen iiber Gott als angemessene Reaktion des Menschen
erscheinen lasst. An anderer Stelle erldutert der Stralburger den Begriff ,Fins-
ternis”, den er immer wieder auf Gottes Wesen bezieht, folgendermaflen: Der
Mensch schaue, wenn er auf seinem inneren spirituellen Weg fortgeschritten
sei ,die gottliche Finsternis, die (...) das Erkenntnisvermogen und die Kraft des
Schauens jedes geschaffenen Geistes bei weitem tibersteigt, der Engel und aller
Geschopfe; so wie die Sonne die Augen des Menschen durch ihren Glanz blen-
det, so schreibt Sankt Dionysius!!, dass Gott iiber all dem steht, was man an
Namen, Weisen oder in Bildern von ihm sagen kann, jenseits des Wesens aller
Dinge.” (P 400; P MHD 54)

Hier wird deutlich, dass gerade eine grofe Nahe zu Gott die Worte iiber Gott
enden ldsst. Gerade der, der Gott nahe ist, erkennt die Unzuldnglichkeit alles
menschlichen Denkens, wenn es um Gottes wahres Wesen geht. In diesem Sinn
kann man das Schweigen bei Tauler nicht nur als spirituellen Weg, sondern
zugleich auch als Ziel des Weges verstehen. Und nicht nur diejenigen, die sich

10 Auch fiir sich selbst nimmt Tauler nicht in Anspruch, die ,Unio” erlebt zu haben: ,Glaubt nicht,
dass ich in eigenem Erleben bis dahin gelangt sei” (P 313; P MHD 41).
11 Vgl. Anm. 9.

361



Nachfolge

heute um nichtgegenstandliche Meditation bemiihen, sondern auch diejenigen,
die die Demut im theologischen Denken starken mochten, eine Demut, die vor

allzu engen, andere Sichtweisen ausschliefRenden theologischen Definitionen zu-
riickschreckt, konnen sich durch den mittelalterlichen Mystiker bestatigt fithlen.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Heinrich KrauB SJ,

Synagoge und Kirche. Zu Neubegegnungen
von Judentum und katholischer Kirche, in:
GuL 28 (1955), 340-350.

362



