Gebet im Judentum

Hans H. Henrix | Aachen

geb. 1941, Prof. Dr. h.c., ehem. Direktor der Bischof-
lichen Akademie des Bistums Aachen, 2003-2014
Konsultor der Vatikanischen Kommission fiir die
religiosen Beziehungen zu den Juden

henrixhh@t-online.de

Gottesdienst und Gebet im Judentum

Eine christliche Perspektive

Wer als christlicher Gast an einem synagogalen Sabbatmorgengottesdienst zum
ersten Mal teilnimmt, wird in seiner Wahrnehmung anfangs das Flement von
Fremdheit und Differenz wahrscheinlich starker empfinden als das der Ndhe oder
Gemeinsamkeit. Aber nach einer Einstimmung wird er bald die Grundstruktur
mit ihren drei Teilen verstehen: Als ersten Teil das Schema Jisrael (,,Hore Israel”),
das grundlegende Bekenntnis des jiidischen Glaubens (Dtn 6,5-9; 11,13-21 und
Num 15,37-41), das in seiner liturgischen Verwendung von berachot, Benediktio-
nen bzw. Segensspriichen, gerahmt ist und zwar zwei vor der Lesung des Schema
Jisrael und eine Berachah nach der Lesung; die ersten beiden preisen Gott als
Schopfer des Lichts (jozer or) und als den, der Israel mit grofier Liebe erwdhlt hat
(ahawah rabbah). Die Berachah nach der Lesung preist ihn als Gott, den Erloser.
Sodann als zweiten Teil die Amida, ,das Standgebet, denn es wird stehend gebe-
tet“l. Die Amida wird auch das Achtzehn-Bitten-Gebet genannt, das am Sabbat
jedoch nur sieben Benediktionen enthdlt; der jidische Liturgiewissenschaftler Ja-
kob J. Petuchowski (1925-1991) wiirdigte das Achtzehn-Gebet als , das Hauptge-
bet”, das das Lob Gottes ebenso ausdriickt wie Bitten und den Dank an Gott und
,tagesbezogene Anliegen” enthilt.? Im dritten Teil, in der Lesung der Torah, wird
der jeweilige Wochenabschnitt aus den fiinf Biichern Mose und eine zugehorige
Haftarah, eine Lesung aus den weiteren Schriften der Bibel Israels — meist aus den
Prophetenbiichern —, gelesen.

1 S. Ben-Chorin, Betendes Judentum. Die Liturgie der Synagoge. Tiibingen 1980, 65.

2 J.]. Petuchowski, Das Achtzehngebet, in: H. H. Henrix (Hrsg.), Jiidische Liturgie. Geschichte — Struktur —
Wesen (QD 86). Freiburg i. Br. 1979, 77-88, 82. S. auch R. Langer, The Amidah as Formative Rabbinic
Prayer, in: A. Gerhards /A. Doeker / P. Ebenbauer (Hrsg.), Identitiit durch Gebet. Zur gemeinschaftsbil-
denden Funktion institutionalisierten Betens in Judentum und Christentum (Studien zu Judentum und
Christentum). Paderborn 2003, 127-156.

363



Kirche

Synagogaler Gottesdienst

Die Liturgie in der Synagoge ist vom Wort beherrscht — aber nicht ausschlie3-
lich. Das vielfaltige Wort hat seinen Rahmen oder Kontext — in Gesten, Hal-
tungen und Intonationen. So wird z.B. die Lesung der Torah durch die ,litur-
gischste” Handlung des Sabbatmorgengottesdienstes hervorgehoben, die von
der Gemeinde mit einer sinnfélligen Geste der Verehrung unterstrichen wird.
Nach dem Ausheben der Torah aus dem Torahschrein wird die Torahrolle zur
Bema, zum Lesepult, gebracht. Wiahrend der Prozession treten die Gemeinde-
mitglieder vor, um mit einer der Zizit, der Schaufdden ihres Tallit, die Torahrol-
le zu beriihren und dann die Zizit zu kiissen. Dieser Verehrungsgestus ist fiir
den christlichen Gast immer neu eindriicklich. Und ich gestehe, dass es mich
beim Besuch des Gottesdienstes der jiidischen Gemeinde in Aachen, wo ich
lebe, manchmal danach drédngt, es den Mitgliedern der jiidischen Gemeinde
gleichzutun, also von meinem Platz aufzustehen, nach vorne zu treten und die
Torahrolle mit einem Gestus der Ehrung zu beriihren.

Aber eine innere Stimme sagt mir dann: ,Du trdgst keinen Tallit. Die Torah
ist nicht dein Gut. Gewiss gehort der Text der Torah auch zu deiner Bibel. Aber
hier ist mehr als Text, hier ist Torah als gemeinschaftstiftender Text. Zwischen
Gemeinschaft und Text ist eine Einheit, zu deren Innerem Du nicht gehorst
und der gegeniiber du drauflen bist. Achte dies. Drang dich nicht hinein. Sei auf
andere Weise nahe.” Und so bleibe ich an meinem Platz in den Synagogenbin-
ken und verneige mich in dem Augenblick, wo die Torah an meinem Platz in
der Bank vorbeigetragen wird. Meine Verneigung ist auch Verehrung, ist auch
Gestus aus Glauben heraus. Dieser Glauben sagt in meinem Herzen: ,Gottes
Wort ist nun ganz nahe. Hier ist Gegenwart des gottlichen Wortes. Im Zeichen
der Torahrolle ist das darin bezeichnete Wort Gottes da. Hier ist nicht geringere
Nidhe des Gottlichen als im eucharistischen Brot, das in der Monstranz durch
deine Kirche getragen wird und in der Verneigung bzw. Kniebeuge von dir ver-
ehrt wird.” In der Tradition sakramentaler Sprache, die iiber das blofy Dingliche
hinaus ist, deutet sich dem katholischen Gast seine synagogale Ritus- und Torah-
erfahrung am Sabbatmorgen, die der jiidischen nahe ist und doch sehr anders.
Analog zu dieser erinnerten personlichen Toraherfahrung kann die liturgiewis-
senschaftliche Darstellung des Torah-Rituals und der Prozession der Torahrolle
von einer ,doxologisch gepragten liturgischen Inszenierung von Gottes Offen-
barung und Pridsenz in seiner Torah” sprechen und darin eine theologisch zu
wiirdigende Dignitdt anerkennen.?

3 So P. Ebenbauer, Torah-Liturgie und Wort-Gottes-Feier. Neue Impulse fiir das christlich-jiidische Gesprich,
in: R. Boschki / A. Gerhards (Hrsg.), Erinnerungskultur in der pluralen Gesellschaft. Neue Perspektiven fiir
den christlich-jiidischen Dialog (Studien zu Judentum und Christentum). Paderborn 2010, 225-240,
hier: 230.

364



Gebet im Judentum

Zur Zentralitat von Gottesdienst und Liturgie im Judentum

Mit dem Synagogengottesdienst begegnet der christliche Gast dem zentralen
und authentischen Ausdruck jidischen Glaubens und jidischer Religiositat.
Gott wird im Gottesdienst immer wieder als der Schopfer gepriesen — bis hin zu
der tiefgriindigen Aussage vom ,Bildner des Lichts und Schopfer der Finsternis®,
die in der ersten Benediktion vor dem ,Hore Israel” ein Reflex von Jesaja 45,7
ist. Ebenso durchgingig wird Gott als Offenbarer geriihmt, der Israel aus Agyp-
ten herausgefiihrt hat und sich ihm mitgeteilt hat. An vielen Stellen der gottes-
dienstlichen Texte wird Gott als Erloser angesprochen, der die Toten belebt und
das Heil aufspriefen ldsst. Der Synagogengottesdienst gibt verldssliche Kunde
von den zentralen Gehalten des jidischen Glaubens. Diese sind Gemeingut ei-
ner langen Kette von betenden und glaubenden Generationen. Und sie priagen
den Glauben der heutigen Beterin bzw. des heutigen Beters. Damit kommt der
christliche Gast beim Besuch eines jiidischen Gottesdienstes in Bertihrung. Und
wenn er das jidische Gebetbuch in Hinden hat, sieht er eine Grundurkunde
des jidischen Glaubens ein — sei es gemafd der orthodoxen aschkenasischen
oder sephardischen Tradition, sei es gemdf} der konservativen oder reformierten
Tradition.*

Man kann auf jidischer Seite gelegentlich auf eine Zuriickhaltung stoflen,
von judischer , Liturgie” zu sprechen. Gleichwohl ist das Judentum eine litur-
gische Religion. In Erganzung zu freien Frommigkeitsaufierungen, welche die/
der einzelne in Freude oder in Not zum Ausdruck bringt, hat das Judentum fiir
den Gebrauch sowohl in der Synagoge als auch zuhause eine formulierte Litur-
gie. Sie ist als gepradgte Liturgie vor allem in zwei Grundformen von Gebetbii-
chern zu finden: im Siddur, hebrédisch fiir ,,Ordnung” oder bestimmte Reihenfol-
ge, dem Gebetbuch fiir die Gottesdienste an den Wochentagen und am Sabbat,
und im machsor, hebrdisch fiir ,Wiederholung” oder periodische Wiederkehr,
dem Gebetbuch fiir die Feiertage und Gedenktage im Jahr. Der Siddur, das jidi-
sche Gebetbuch, auf das sich die folgenden Ausfiihrungen konzentrieren, ent-
halt Texte fiir den synagogalen Gottesdienst wie auch Einzelgebete (etwa beim
Héandewaschen oder Anlegen der Gebetsriemen) und Gebete fiir besondere An-
lasse (wie Tischgebet oder Gebete bei der Hochzeit oder Beschneidung). Der
Siddur ist das Ergebnis einer langen Geschichte des jiidischen Betens und Stu-
dierens sowie Auslegens von Texten der Frommigkeit. Viele Generationen von
Beter(inne)n und der Gelehrsamkeit haben ihren Beitrag dazu geleistet. Die bib-

4 Das nach der Schoa von den sog. Einheitsgemeinden aschkenasisch-orthodoxer Pragung in
Deutschland meist verwendete Gebetbuch ist: Siddur Sefat Emet. Mit deutscher Ubersetzung von
Rabbiner Dr. S. Bamberger. Basel 1992. Ein seit Jahren in deutschen Reformgemeinden verwendetes
Gebetbuch ist: Seder ha-Tefillot. Das jiidische Gebetbuch. Hrsg. v. J. Magonet in Zusammenarbeit mit
W. Homolka. Ubers. aus dem Hebriischen v. A. Bockler. Bd I: Gebete fiir Schabbat, Wochentage und
Pilgerfeste. Giitersloh 1997 (als Machsor: Band II: Gebete fiir die Hohen Feiertage).

365



Kirche

lischen Autoren etwa der Psalmen, aber auch die pharisdischen Ausleger und die
nachfolgenden Generationen wie die Tannaim (70-200 n. Chr.), die Amoraim
(200 bis ca. 6./7. Jh.) und die Geonim (ca. 7./8. bis 11. Jh.) trugen — wie auch Ge-
lehrte der nachfolgenden Zeit und Mystiker — zur Liturgieentwicklung und zum
Siddur bei, dessen Seiten die Liebe zu Gott, zur Torah und zu Israel bezeugen.

Zwischen Spontaneitat und Ritus

In der jidischen Diskussion zur Liturgieentwicklung ist auch die Rede von einer
Dialektik zwischen der kawwanah, die als Innerlichkeit, Spontaneitdt, Andacht,
freie Ausschiittung oder Intention verstanden wird, und dem gdba", dem ,Fest-
gelegten”.> Gebete der kawwanah schiitten das Herz vor dem himmlischen Va-
ter aus und werden frei gesprochen; sie kommen spontan aus dem Herzen des
Beters bzw. der Beterin. Als biblisches Beispiel dafiir gilt Hannas Gebet (1 Sam
2,1-10), bei dem die Beterin ganz Offnung ihres Herzens, ganz devotio, ganz Hin-
gabe oder eben kawwanah ist. Die rechte Art des Gebets in kawwanah kann nicht
verordnet werden. Es ist ein inbriinstiges Ausschiitten des Herzens vor Gott,

auf das man das Psalmwort beziehen kann: ,Der Herr ist nahe allen, die ihn in
Wahrheit anrufen” (Ps 145,18). Dem Gebet des Ausschiittens des Herzens steht
das Gebet der Gemeinde gegeniiber, das als Tradition vielen Generationen ihr
Haus des Glaubens und der Frommigkeit war und ist. Es ist das Gebet, das sich
wiederholen ldsst und der schriftlichen Vorlage bedient. Es ist das Gebet der
Tradition oder der ,Routine”. Es ist das ,Festgelegte”, das gdba". Die Gemeinde
bedarf des gidba -Gebets, damit ein Gemeindegottesdienst moglich ist. Damit
ergibt sich eine Spannung. Denn die kawwanah ist bleibend wichtig, sonst ver-
liert das Gebet seinen Charakter als Ausschiitten des Herzens vor Gott. Und die
Gemeinde benotigt das erkennbar Bleibende, die festgesetzte Gebets-Tradition,
sonst ist ein gemeindliches bzw. gemeinsames Gebet nicht moglich. Dies gilt ins-
besondere fiir das Achtzehn-Gebet. Nicht zuletzt im Blick auf dieses gemeindli-
che Hauptgebet ldsst sich die Spannung oder Dialektik zwischen der kawwanah
und dem gdba” verdeutlichen. Das Hauptgebet — so die Festlegung der jiidischen
Tradition — musste mindestens zweimal tdglich gebetet werden; es kam spater
zum Brauch, es dreimal am Tag zu beten. Das Hauptgebet ist giba’, festgelegte
Praxis. Es entwickelte sich gemaf einer allgemeineren Erfahrung der jidischen
Liturgiegeschichte, die Jakob J. Petuchowski kurz und knapp kennzeichnete:
»Die . kawwanah’ der einen Generation wird zur ,qebha‘ der ndchsten Genera-
tion.”® Dass dieses festgesetzte Gebet aber fiir die Andacht und Innerlichkeit

5 Das Folgende nach ]J. J. Petuchowski, Beten im Judentum. Stuttgart 1976, 11-28 und ders., Zur Ge-
schichte der jiidischen Liturgie, in: H. H. Henrix (Hrsg.), Jiidische Liturgie, 13-32, hier: 21-31 [s. Anm.
2]. Vgl. auch: T. Ben-Chorin, Die Entwicklung der Kawana-(Gelegenheits-)Gebete, in: W. Homolka
(Hrsg.), Liturgie als Theologie. Das Gebet als Zentrum im jiidischen Denken. Bd. 1. Berlin 2005, 54-62.
6 ].J. Petuchowski, Beten, 21 [s. Anm. 5].

366



Gebet im Judentum

offen bleibt, zeigt der Brauch in vielen Gemeinden, wonach die am Gottesdienst
Teilnehmenden das Achtzehngebet zundchst in Stille beten. Dieses stille Beten
des Achtzehngebets mag beim einzelnen offen sein fiir Akzentuierungen, eigene
Betonungen oder Ergdnzungen, bevor es dann laut gebetet bzw. wiederholt wird.
Hier mag sich so etwas wie ein Gleichgewicht zwischen dem gdba” und der kaw-
wanah ergeben. Von diesem Gleichgewicht sprechen schon die alten Rabbinen.
So ist das Wort von Rabbi Simeon tiberliefert: ,Wenn du betest, betrachte dein
Gebet nicht als gdba’, sondern es sei Inbrunst und ein Flehen vor dem Allgegen-
wadrtigen, gelobt sei Er” (Mischna Abot II,13).”

Der Hinweis, dass der Siddur vielfach die Freude tiber die Liebe zu Gott, zur
Torah und zu Israel bezeugt, will nicht verneinen, dass sich im Siddur auch Texte
der Trauer und Klage finden, die ein Echo etwa auf die christlichen Verfolgungen
im Mittelalter enthalten. So weist Ismar Elbogen in seinem historischen Werk
»Der judische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung” darauf hin,
dass poetische Erganzungen, pijutim, ein wichtiger Faktor in den Gottesdiensten
wurden und Klagen aus der Zeit der Kreuzziige enthielten.® Hier erweist sich die
Liturgie als ,Binnenraum, wo das Ureigene sich ausdriickt. Sie ist auch der Ort,
wo der Kampf und die Behauptung um die Identitit, die Tradition und das Selbst-
verstandnis gegentiiber der Um- und Auflenwelt seinen Niederschlag findet.“?
Und in den 1970er und 1980er Jahren begann vor allem das Reformjudentum,
liturgisch auf die Schoa (wie auch die Existenz des Staates Israel) einzugehen. Es
kam zu Gebeten fiir die Opfer der Schoa, die i.a. am 9. Aw (Juli bzw. August), dem
Fast- und Trauertag zur Erinnerung an die Zerstorung des Tempels von Jerusalem,
gebetet werden. In Israel wird mit einem eigenen nationalen Gedenktag, Jom Ha-
Schoah, dem 27. Nissan (April/Mai) der nationalsozialistischen Verbrechen und
ihrer Opfer gedacht. Im amerikanischen und europdischen Reformjudentum ent-
hilt eine eigene Gottesdienstvorlage Gebete und Meditationen, wo ,nach einem
meditativen Eingangsteil und dem Kaddisch vor allem moderne Fassungen des
Hore Israel und des — den Gottesdienst beschlieRenden — Achtzehngebets” gebe-
tet werden. So ist das Beten auch ,mit dem Unrecht konfrontiert (...), das dem
judischen Volk im letzten Jahrhundert angetan worden ist”.1°

7 J.]J. Petuchowski, Zur Geschichte, 23 [s. Anm. 5] und L. Trepp, Der jiidische Gottesdienst. Gestalt und
Entwicklung. Stuttgart 1992, 152 u. 247 f.

8 1. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung. Hildesheim 1967 (Nach-
druck von 1931 bzw. 1913), 280-393, bes. 334-339.

9 A. Friedlander, Jiidische und christliche Liturgie: Begegnung oder Gegnerschaft? Auf den Spuren christlicher
Einflussnahme auf jiidische Liturgie, in: A. Gerhards / H. H. Henrix (Hrsg.), Dialog oder Monolog? Zur
liturgischen Beziehung zwischen Judentum und Christentum (QD 208). Freiburg i. Br. 2004, 50-69, hier:
52.

10 P. v. d. Osten-Sacken / C. Z. Rozwaski (Hrsg.), Die Welt des jiidischen Gottesdienstes. Feste, Feiern und
Gebete (Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum, 29). Berlin 2009, 282-295, hier:
283 u. 291-294. Vgl. S. T. Katz u.a. (Hrsg.), Wrestling with God. Jewish Theological Responses during
and after the Holocaust. Oxford 2007.

367



Kirche

Die Liturgie des Judentums ist eine Briicke, mit der sich die Gemeindemitglieder
in die Kette der betenden Generationen hineinstellen und welche die Betenden
der einzelnen Gemeinde mit den anderen Gemeinden in Israel und der Diaspo-
ra verbindet.

Der judische Gottesdienst in christlicher Perspektive

Das Dokument der Vatikanischen Kommission fiir die religiosen Beziehungen
zum Judentum ,Richtlinien und Hinweise fiir die Durchfithrung der Konzilser-
klarung ,Nostra aetate’, Artikel 4“ vom 1. Dezember 1974 machte darauf auf-
merksam, dass die Erkenntnis des Gemeinsamen im liturgischen Leben der Kir-
che und des Judentums von besonderer Bedeutung fiir die jiidisch-christlichen
Beziehungen sei.! In ihrem Folgedokument vom 24. Juni 1985 nimmt die Kom-
mission das Thema der Liturgie nochmals auf: ,Der Wortgottesdienst (der Kir-
che) hat in seinem Aufbau seinen Ursprung im Judentum. Das Stundengebet
und andere liturgische Texte und Formulare haben ihre Parallelen im Judentum
genauso wie die Wendungen unserer verehrungswiirdigen Gebete, darunter das
Vater unser. Die eucharistischen Gebete lehnen sich ebenfalls an Vorbilder der
judischen Tradition an. Wie Johannes Paul II. (Ansprache vom 6. Midrz 1982) es
sagte: ,Der Glaube und das religiose Leben des jiidischen Volkes, wie sie noch
jetzt bekannt und gelebt werden, kdnnen dazu beitragen, bestimmte Aspekte
des Lebens der Kirche besser zu verstehen. Das ist der Fall in der Liturgie. "2
Der Dialog ermdglicht nicht nur die Erfahrung der Nihe eigener christlicher
Gottesdiensttradition zur jidischen Liturgie und Synagogentradition, sondern
stellt im Fachaustausch zwischen Frauen und Ménnern jiidischer Gelehrsamkeit
und christlicher Liturgiewissenschaft auch das lange herrschende Verstandnis
der Beziehung zwischen den beiden Gottesdiensttraditionen auf den Priifstand.
Dies geschah jedoch erst mit einer Verzogerung nach dem Konzil. Heute wird
ein wechselseitiger Einfluss von jiidischer und christlicher Liturgie von aner-
kannten Liturgiewissenschaftlern nicht mehr geleugnet. Die Vorstellung, es
gebe ein eindimensionales Folgeverhdltnis von der jiidischen zur christlichen
Liturgie, ist iberwunden. Vielmehr wird anerkannt, ,dass die liturgischen Tra-
ditionen des Christentums und des rabbinischen Judentums sich ungefahr zur
gleichen Zeit entwickelt haben” und , dass jiidische wie christliche Liturgie

11 Kommission fiir die religiosen Beziehungen zum Judentum, Richtlinien und Hinweise fiir die Durch-
fiihrung der Konzilserkldrung ,Nostra aetate”, Artikel 4 vom 1. Dezember 1974, in: R. Rendtorff / H. H.
Henrix (Hrsg.), Die Kirchen und das Judentum. Bd. I: Dokumente von 1945-1985, Paderborn — Giiters-
loh 32001, 48-53.

12 Kommission fiir die religiosen Beziehungen zum Judentum, Hinweise fiir eine richtige Darstellung von
Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der katholischen Kirche vom 24. Juni 1985, in: R.
Rendtorff / H. H. Henrix (Hrsg.), Die Kirchen und das Judentum, 92-103, hier: 101 [s. Anm. 11].

368



Gebet im Judentum

Neukonstruktionen darstellen, die aus dlterem Material teils voneinander un-
abhingig, teils in gegenseitiger Beeinflussung oder in negativer Abgrenzung
geschaffen worden sind.”!?

Ehe die christliche Liturgiewissenschaft zu dieser differenzierten Sicht kam,
hatte sie zuvor das Thema der jiidischen Liturgie erst noch aufzunehmen. Dabei
wurde sie der Relevanz der jiidischen Liturgie fiir das Verstdndnis der christli-
chen Liturgie inne - sei es in der Wirkung jiidischer Tradition als Wurzel, sei
es in ihrer Entwicklung als analoge Liturgietradition mit Einfluss. Es differen-
zierte sich die friihere Vorstellung einer Uberlegenheit der christlichen Liturgie
gegeniiber der jidischen hin zur Anerkennung von Authentizitat und Starke
der jidischen Tradition im Vergleich zur christlichen. ,Diese (Stidrke) sah man
z.B. in der Berakah-Struktur des Betens, im Schopfungsbezug oder in der Kultur
eines kommunitdren Versbhnungsrituals (Jom Kippur), das in der Osterfeier
zwar seine Spuren hinterlassen hat, aber in dieser Hinsicht von ihr noch nicht
erreicht wird.“' So wurde in der Liturgiereform nach dem Zweiten Vaticanum
die Berachah-Struktur des Betens iibernommen, als bei der Gabenbereitung
in der Eucharistie Segensspriiche tiber Brot und Wein eingefiihrt wurden. Die
starker von der Liturgiewissenschaft in den Blick genommene jiidische Liturgie
stof’t aber auch indirekt Fragen an bestimmte Aussagen in der nachkonziliaren
Liturgiereform der Kirche an — wie die Rede vom , Neuen Israel” oder die Impro-
perien des Karfreitags oder ein liturgischer Nachhall des Uberbietungsmodells.
Auch gibt es kritische Riickfragen an die nachkonziliare Leseordnung fiir die
Messfeier.'s Zwar kommt das Alte Testament in der Perikopenordnung sehr viel
intensiver vor, aber die Zuordnung von alttestamentlicher Lesung und neutes-
tamentlichem Evangelium hat bisweilen den Charakter einer Stichwortgebung
oder einer blofien Hinfithrung zum Evangelium und ist nicht selten nach dem
Schema von Verheiffung und Erfiillung vorgenommen.'® Bei den Gebetstexten
des Messbuches wird der Begriff des Volkes Gottes auf die versammelte Ge-
meinde angewendet und dies manchmal so, dass Israel als urspriingliches Volk
Gottes enterbt erscheint. Ahnlich kann in Orationen des Messbuchs das Gebot
der Gottes- und Nichstenliebe so formuliert sein, dass es ein christliches No-
vum sei und eine Antithetik mitschwingt, die das alttestamentliche Liebesgebot

13 A. Gerhards, Impulse des christlich-jiidischen Dialogs fiir die Liturgiewissenschaft, in: P. Hiinermann /
T. Soding (Hrsg.), Methodische Erneuerung der Theologie. Konsequenzen der wiederentdeckten jiidisch-
christlichen Gemeinsamkeiten (QD 200). Freiburg i. Br. 2003, 183-211, hier: 204 u. 185.

14 Ebd., 192.

15 A. Gerhards, Anfragen von Nostra Aetate 4 an die Liturgiewissenschaft, in: R. Boschki / J. Wohlmuth
(Hrsg), Nostra Aetate. Wendepunkt im Verhiltnis von Kirche und Judentum — bleibende Herausforderung
fiir die Theologe (Studien zu Judentum und Christentum, 30). Paderborn 2015, 37-47.

16 A. Gerhards / B. Kranemann (Hrsg.), Einfiihrung in die Liturgiewissenschaft. Darmstadt 2006, 158-
161.

369



Kirche

von Lev 19,18 und Dtn 10,12-22 verschweigt bzw. leugnet.!” Weiterhin wird
die Einlosung einer Forderung der Kongregation fiir den Gottesdienst und die
Sakramentenordnung angemahnt, in der Liturgie den Namen Gottes ,in der
Form des Tetragramms JHWH weder zu verwenden noch auszusprechen”!®. Da-
niela Kranemann reklamiert die Schaffung neuer Gebetstexte, welche Israel in
seiner Wiirde, ersterwidhltes Gottesvolk zu sein und im ungekiindigten Bund zu
stehen, anerkennen. Zugleich erschlie3t sie Reformversuche zur Eucharistiefeier
der katholischen Hebriisch-sprachigen Gemeinde von Haifa durch die Uberset-
zung ins Deutsche, die der Wiirde Israels Rechnung tragen.'” Mit Bedauern stellt
Albert Gerhards fest, dass das neue ,Gotteslob”, das Gebet- und Gesangbuch fiir
die Ditzesen Deutschlands, Osterreichs und Bozen-Brixen von 2013, bei allem
Fortschritt die Chance vertan habe, ,die einmaligen Beziehungen der Kirche
zum Judentum, ihre Verwurzelung in der Hebrdischen Bibel, also das unldsbare
Band zwischen Judentum und Christentum, herauszuarbeiten“?°,

Die erinnerten kritischen Fragen sollen jedoch nicht verdrdngen, dass in der
Liturgiewissenschaft jidische Elemente in der christlichen Liturgietradition kon-
struktiv diskutiert werden und dariiber hinaus von ihr auf die Anerkennung ei-
ner Heilsdignitédt des Judentums besonders durch die Karfreitagsfiirbitte ,fiir die
Juden” von 1970 bzw. 1976 hingewiesen wird.?! Nicht zuletzt von liturgiewis-
senschaftlicher Seite werden dieser Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden eine tiberra-
gende Relevanz und der Vollzug eines israeltheologischen Paradigmenwechsels
zugesprochen. Ihre Fiirbitte tritt fiir die Juden als Erstadressaten des Offenba-
rungsgeschehens ein und bittet um ihre Bewahrung in der Treue zu Gottes Bund
und in der Liebe zum Namen Gottes. Israel wird hier nicht als Grofle der Vergan-
genheit, sondern als zeitgendssisches Gegeniiber zur Kirche vergegenwartigt; es
ist zur ,Fiille der Erlosung” unterwegs und dies wie die Kirche.??

17 Vgl. dazu D. Kranemann, Teilhabe an der Wiirde Israels. Anmerkungen zur Israeltheologie in den Gebets-
texten des Messbuches, in: A. Gerhards / H. H. Henrix (Hrsg.), Dialog oder Monolog?, 284-305, hier:
291 ff. [s. Anm. 9].

18 Kongregation fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung, Brief an die Bischofskonferenzen
zum ,Namen Gottes” vom 29. Juni 2008, URL: https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-
dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/
dokumente/brief-an-die-bischofskonferenzen-zum-201enamen-gottes201c (Stand: 31.07.2019).

19 D. Kranemann, Israelitica dignitas? Studien zur Israeltheologie Eucharistischer Hochgebete (MThA 66).
Altenberge 2001, 228-231 und dies., Teilhabe an der Wiirde Israels, 302-305 [s. Anm. 17].

20 A. Gerhards, Das neue ,Gotteslob” (2013) und die Hebrdische Bibel. Ein kritischer Durchblick, in: E.
Petschnigg / 1. Fischer (Hrsg.), Der ,jiidisch-christliche” Dialog verinderte die Theologie. Ein Paradigmen-
wechsel aus Expertlnnensicht. Wien — Koln — Weimar 2016, 164-172, hier: 172.

21 H. H. Henrix, Kiihne Liturgie. Zur neuen Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden, in: Gottesdienst 12 (1978),
37; D. Kranemann, Israelitica dignitas?, 84-106 [s. Anm. 19]. Wie eine Gegeninstanz dazu erschien
die von Papst Benedikt XVI. promulgierte Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden vom 4. Februar 2008, die
eine heftige Kontroverse ausloste: W. Homolka / E. Zenger (Hrsg.), ,,... damit sie Jesus Christus erken-
nen”. Die neue Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden. Freiburg i. Br. 2008.

22 D. Kranemann, Israelitica dignitas?, 73-106 [s. Anm. 19].

370



Gebet im Judentum

Nicht nur in der Akzentuierung des Verstandnisses der Karfreitagsfiirbitte hat
die Liturgiewissenschaft Anteil am Prozess der Konzilsrezeption als Vertiefung
und Fortschreibung, sondern auch, wenn sie auf die Gemeinsamkeiten im jidi-
schen und christlichen Beten eingeht.?® Sie scharft dann das Bewusstsein, dass
die jidische Gemeinde wie die Kirche in ihrem jeweiligen liturgischen Vollzug
auf das ,Wunder der Erwdhlung, der Befreiung und der Erlésung durch Gott”
antwortet und dass sie etwa in der rituellen ,Inszenierung” bzw. im feierlichen
Vortrag des Wortes Gottes — sei es die Torahlesung und Haftarah, sei es die Le-
sung und das Evangelium - bei aller bleibenden Differenz einander nahe sind.*
In der christlichen Liturgie und ihrer theologischen Erschliefiung ist eine Ent-
wicklung im Gang, in welcher der christlichen bzw. kirchlichen Identitit be-
wusst wird, dass sie es mit jidischem Glauben und jiidischem Gottesdienst zu
tun hat, ,weil eben jiidischer Glaube und Gottesdienst unwiderruflich Entschei-
dendes mit dem einen Gott der Bibel, dem ganz Anderen und doch unerhort
Nahen zu tun haben. Dieser Prozess hat die Liturgiewissenschaft und die Litur-
gien vieler christlicher Kirchen in den letzten Jahrzehnten ein Stiick weit veran-
dert, und er wird sie — so ist zu hoffen — weiter verindern.“?

23 Vgl. nur M. Brocke / J. J. Petuchowski / W. Strolz (Hrsg.), Das Vaterunser. Gemeinsames im Beten von
Juden und Christen. Freiburg i. Br. 1974 u. N. Frenzel, Betender Anfang. Identititsstiftende Momente
christlicher Morgenliturgie im Dialog mit dem Judentum (Studien zu Judentum und Christentum, 32).
Paderborn 2017.

24 P. Ebenbauer, Der eine Gott der Bibel als Subjekt und Adressat christlicher Liturgie, in: E. Petschnigg / I.
Fischer (Hg.), Der ,jiidisch-christliche” Dialog, 148-163, hier: 161 [s. Anm. 20].

25 Ebd., 163.

371



