
Gottesdienst und Gebet im Judentum
Eine christliche Perspektive

Wer als christlicher Gast an einem synagogalen Sabbatmorgengottesdienst zum 
ersten Mal teilnimmt, wird in seiner Wahrnehmung anfangs das Element von 
Fremdheit und Differenz wahrscheinlich stärker empfinden als das der Nähe oder 
Gemeinsamkeit. Aber nach einer Einstimmung wird er bald die Grundstruktur 
mit ihren drei Teilen verstehen: Als ersten Teil das Schema Jisrael („Höre Israel“), 
das grundlegende Bekenntnis des jüdischen Glaubens (Dtn 6,5–9; 11,13–21 und 
Num 15,37–41), das in seiner liturgischen Verwendung von berachot, Benediktio­
nen bzw. Segenssprüchen, gerahmt ist und zwar zwei vor der Lesung des Schema 
Jisrael und eine Berachah nach der Lesung; die ersten beiden preisen Gott als 
Schöpfer des Lichts (jozer or) und als den, der Israel mit großer Liebe erwählt hat 
(ahawah rabbah). Die Berachah nach der Lesung preist ihn als Gott, den Erlöser. 
Sodann als zweiten Teil die Amida, „das Standgebet, denn es wird stehend gebe­
tet“1. Die Amida wird auch das Achtzehn-Bitten-Gebet genannt, das am Sabbat 
jedoch nur sieben Benediktionen enthält; der jüdische Liturgiewissenschaftler Ja­
kob J. Petuchowski (1925–1991) würdigte das Achtzehn-Gebet als „das Hauptge­
bet“, das das Lob Gottes ebenso ausdrückt wie Bitten und den Dank an Gott und 
„tagesbezogene Anliegen“ enthält.2 Im dritten Teil, in der Lesung der Torah, wird 
der jeweilige Wochenabschnitt aus den fünf Büchern Mose und eine zugehörige 
Haftarah, eine Lesung aus den weiteren Schriften der Bibel Israels – meist aus den 
Prophetenbüchern –, gelesen.

Hans H. Henrix | Aachen

geb. 1941, Prof. Dr. h.c., ehem. Direktor der Bischöf­
lichen Akademie des Bistums Aachen, 2003–2014 
Konsultor der Vatikanischen Kommission für die 
religiösen Beziehungen zu den Juden

henrixhh@t-online.de

1	 S. Ben-Chorin, Betendes Judentum. Die Liturgie der Synagoge. Tübingen 1980, 65.
2	 J. J. Petuchowski, Das Achtzehngebet, in: H. H. Henrix (Hrsg.), Jüdische Liturgie. Geschichte – Struktur – 

Wesen (QD 86). Freiburg i. Br. 1979, 77–88, 82. S. auch R. Langer, The Amidah as Formative Rabbinic 
Prayer, in: A. Gerhards /A. Doeker / P. Ebenbauer (Hrsg.), Identität durch Gebet. Zur gemeinschaftsbil-
denden Funktion institutionalisierten Betens in Judentum und Christentum (Studien zu Judentum und 
Christentum). Paderborn 2003, 127–156.   

363

Gebet im Judentum



3	 So P. Ebenbauer, Torah-Liturgie und Wort-Gottes-Feier. Neue Impulse für das christlich-jüdische Gespräch, 
in: R. Boschki / A. Gerhards (Hrsg.), Erinnerungskultur in der pluralen Gesellschaft. Neue Perspektiven für 
den christlich-jüdischen Dialog (Studien zu Judentum und Christentum). Paderborn 2010, 225–240, 
hier: 230. 

Synagogaler Gottesdienst

Die Liturgie in der Synagoge ist vom Wort beherrscht – aber nicht ausschließ­
lich. Das vielfältige Wort hat seinen Rahmen oder Kontext – in Gesten, Hal­
tungen und Intonationen. So wird z.B. die Lesung der Torah durch die „litur­
gischste“ Handlung des Sabbatmorgengottesdienstes hervorgehoben, die von 
der Gemeinde mit einer sinnfälligen Geste der Verehrung unterstrichen wird. 
Nach dem Ausheben der Torah aus dem Torahschrein wird die Torahrolle zur 
Bema, zum Lesepult, gebracht. Während der Prozession treten die Gemeinde­
mitglieder vor, um mit einer der Zizit, der Schaufäden ihres Tallit, die Torahrol­
le zu berühren und dann die Zizit zu küssen. Dieser Verehrungsgestus ist für 
den christlichen Gast immer neu eindrücklich. Und ich gestehe, dass es mich 
beim Besuch des Gottesdienstes der jüdischen Gemeinde in Aachen, wo ich 
lebe, manchmal danach drängt, es den Mitgliedern der jüdischen Gemeinde 
gleichzutun, also von meinem Platz aufzustehen, nach vorne zu treten und die 
Torahrolle mit einem Gestus der Ehrung zu berühren. 

Aber eine innere Stimme sagt mir dann: „Du trägst keinen Tallit. Die Torah 
ist nicht dein Gut. Gewiss gehört der Text der Torah auch zu deiner Bibel. Aber 
hier ist mehr als Text, hier ist Torah als gemeinschaftstiftender Text. Zwischen 
Gemeinschaft und Text ist eine Einheit, zu deren Innerem Du nicht gehörst 
und der gegenüber du draußen bist. Achte dies. Dräng dich nicht hinein. Sei auf 
andere Weise nahe.“ Und so bleibe ich an meinem Platz in den Synagogenbän­
ken und verneige mich in dem Augenblick, wo die Torah an meinem Platz in 
der Bank vorbeigetragen wird. Meine Verneigung ist auch Verehrung, ist auch 
Gestus aus Glauben heraus. Dieser Glauben sagt in meinem Herzen: „Gottes 
Wort ist nun ganz nahe. Hier ist Gegenwart des göttlichen Wortes. Im Zeichen 
der Torahrolle ist das darin bezeichnete Wort Gottes da. Hier ist nicht geringere 
Nähe des Göttlichen als im eucharistischen Brot, das in der Monstranz durch 
deine Kirche getragen wird und in der Verneigung bzw. Kniebeuge von dir ver­
ehrt wird.“ In der Tradition sakramentaler Sprache, die über das bloß Dingliche 
hinaus ist, deutet sich dem katholischen Gast seine synagogale Ritus- und Torah­
erfahrung am Sabbatmorgen, die der jüdischen nahe ist und doch sehr anders. 
Analog zu dieser erinnerten persönlichen Toraherfahrung kann die liturgiewis­
senschaftliche Darstellung des Torah-Rituals und der Prozession der Torahrolle 
von einer „doxologisch geprägten liturgischen Inszenierung von Gottes Offen­
barung und Präsenz in seiner Torah“ sprechen und darin eine theologisch zu 
würdigende Dignität anerkennen.3  

364

Kirche



4	 Das nach der Schoa von den sog. Einheitsgemeinden aschkenasisch-orthodoxer Prägung in 
Deutschland meist verwendete Gebetbuch ist: Siddur Sefat Emet. Mit deutscher Übersetzung von 
Rabbiner Dr. S. Bamberger. Basel 1992. Ein seit Jahren in deutschen Reformgemeinden verwendetes 
Gebetbuch ist: Seder ha-Tefillot. Das jüdische Gebetbuch. Hrsg. v. J. Magonet in Zusammenarbeit mit 
W. Homolka. Übers. aus dem Hebräischen v. A. Böckler. Bd I: Gebete für Schabbat, Wochentage und 
Pilgerfeste. Gütersloh 1997 (als Machsor: Band II: Gebete für die Hohen Feiertage).  

Zur Zentralität von Gottesdienst und Liturgie im Judentum

Mit dem Synagogengottesdienst begegnet der christliche Gast dem zentralen 
und authentischen Ausdruck jüdischen Glaubens und jüdischer Religiosität. 
Gott wird im Gottesdienst immer wieder als der Schöpfer gepriesen – bis hin zu 
der tiefgründigen Aussage vom „Bildner des Lichts und Schöpfer der Finsternis“, 
die in der ersten Benediktion vor dem „Höre Israel“ ein Reflex von Jesaja 45,7 
ist. Ebenso durchgängig wird Gott als Offenbarer gerühmt, der Israel aus Ägyp­
ten herausgeführt hat und sich ihm mitgeteilt hat. An vielen Stellen der gottes­
dienstlichen Texte wird Gott als Erlöser angesprochen, der die Toten belebt und 
das Heil aufsprießen lässt. Der Synagogengottesdienst gibt verlässliche Kunde 
von den zentralen Gehalten des jüdischen Glaubens. Diese sind Gemeingut ei­
ner langen Kette von betenden und glaubenden Generationen. Und sie prägen 
den Glauben der heutigen Beterin bzw. des heutigen Beters. Damit kommt der 
christliche Gast beim Besuch eines jüdischen Gottesdienstes in Berührung. Und 
wenn er das jüdische Gebetbuch in Händen hat, sieht er eine Grundurkunde 
des jüdischen Glaubens ein – sei es gemäß der orthodoxen aschkenasischen 
oder sephardischen Tradition, sei es gemäß der konservativen oder reformierten 
Tradition.4 

Man kann auf jüdischer Seite gelegentlich auf eine Zurückhaltung stoßen, 
von jüdischer „Liturgie“ zu sprechen. Gleichwohl ist das Judentum eine litur­
gische Religion. In Ergänzung zu freien Frömmigkeitsäußerungen, welche die/
der einzelne in Freude oder in Not zum Ausdruck bringt, hat das Judentum für 
den Gebrauch sowohl in der Synagoge als auch zuhause eine formulierte Litur­
gie. Sie ist als geprägte Liturgie vor allem in zwei Grundformen von Gebetbü­
chern zu finden: im Siddur, hebräisch für „Ordnung“ oder bestimmte Reihenfol­
ge, dem Gebetbuch für die Gottesdienste an den Wochentagen und am Sabbat, 
und im machsor, hebräisch für „Wiederholung“ oder periodische Wiederkehr, 
dem Gebetbuch für die Feiertage und Gedenktage im Jahr. Der Siddur, das jüdi­
sche Gebetbuch, auf das sich die folgenden Ausführungen konzentrieren, ent­
hält Texte für den synagogalen Gottesdienst wie auch Einzelgebete (etwa beim 
Händewaschen oder Anlegen der Gebetsriemen) und Gebete für besondere An­
lässe (wie Tischgebet oder Gebete bei der Hochzeit oder Beschneidung). Der 
Siddur ist das Ergebnis einer langen Geschichte des jüdischen Betens und Stu­
dierens sowie Auslegens von Texten der Frömmigkeit. Viele Generationen von 
Beter(inne)n und der Gelehrsamkeit haben ihren Beitrag dazu geleistet. Die bib­

365

Gebet im Judentum



lischen Autoren etwa der Psalmen, aber auch die pharisäischen Ausleger und die 
nachfolgenden Generationen wie die Tannaim (70–200 n. Chr.), die Amoraim 
(200 bis ca. 6./7. Jh.) und die Geonim (ca. 7./8. bis 11. Jh.) trugen – wie auch Ge­
lehrte der nachfolgenden Zeit und Mystiker – zur Liturgieentwicklung und zum 
Siddur bei, dessen Seiten die Liebe zu Gott, zur Torah und zu Israel bezeugen.

Zwischen Spontaneität und Ritus

In der jüdischen Diskussion zur Liturgieentwicklung ist auch die Rede von einer 
Dialektik zwischen der kawwanah, die als Innerlichkeit, Spontaneität, Andacht, 
freie Ausschüttung oder Intention verstanden wird, und dem qäba`, dem „Fest­
gelegten“.5 Gebete der kawwanah schütten das Herz vor dem himmlischen Va­
ter aus und werden frei gesprochen; sie kommen spontan aus dem Herzen des 
Beters bzw. der Beterin. Als biblisches Beispiel dafür gilt Hannas Gebet (1 Sam 
2,1–10), bei dem die Beterin ganz Öffnung ihres Herzens, ganz devotio, ganz Hin­
gabe oder eben kawwanah ist. Die rechte Art des Gebets in kawwanah kann nicht 
verordnet werden. Es ist ein inbrünstiges Ausschütten des Herzens vor Gott, 
auf das man das Psalmwort beziehen kann: „Der Herr ist nahe allen, die ihn in 
Wahrheit anrufen“ (Ps 145,18). Dem Gebet des Ausschüttens des Herzens steht 
das Gebet der Gemeinde gegenüber, das als Tradition vielen Generationen ihr 
Haus des Glaubens und der Frömmigkeit war und ist. Es ist das Gebet, das sich 
wiederholen lässt und der schriftlichen Vorlage bedient. Es ist das Gebet der 
Tradition oder der „Routine“. Es ist das „Festgelegte“, das qäba`. Die Gemeinde 
bedarf des qäba`-Gebets, damit ein Gemeindegottesdienst möglich ist. Damit 
ergibt sich eine Spannung. Denn die kawwanah ist bleibend wichtig, sonst ver­
liert das Gebet seinen Charakter als Ausschütten des Herzens vor Gott. Und die 
Gemeinde benötigt das erkennbar Bleibende, die festgesetzte Gebets-Tradition, 
sonst ist ein gemeindliches bzw. gemeinsames Gebet nicht möglich. Dies gilt ins­
besondere für das Achtzehn-Gebet. Nicht zuletzt im Blick auf dieses gemeindli­
che Hauptgebet lässt sich die Spannung oder Dialektik zwischen der kawwanah 
und dem qäba` verdeutlichen. Das Hauptgebet – so die Festlegung der jüdischen 
Tradition – musste mindestens zweimal täglich gebetet werden; es kam später 
zum Brauch, es dreimal am Tag zu beten. Das Hauptgebet ist qäba`, festgelegte 
Praxis. Es entwickelte sich gemäß einer allgemeineren Erfahrung der jüdischen 
Liturgiegeschichte, die Jakob J. Petuchowski kurz und knapp kennzeichnete: 
„Die ‚kawwanah‘ der einen Generation wird zur ‚qebha‘ der nächsten Genera­
tion.“6 Dass dieses festgesetzte Gebet aber für die Andacht und Innerlichkeit 

5	 Das Folgende nach J. J. Petuchowski, Beten im Judentum. Stuttgart 1976, 11–28 und ders., Zur Ge-
schichte der jüdischen Liturgie, in: H. H. Henrix (Hrsg.), Jüdische Liturgie, 13–32, hier: 21–31 [s. Anm. 
2]. Vgl. auch: T. Ben-Chorin, Die Entwicklung der Kawana-(Gelegenheits-)Gebete, in: W. Homolka 
(Hrsg.), Liturgie als Theologie. Das Gebet als Zentrum im jüdischen Denken. Bd. 1. Berlin 2005, 54–62.

6	 J. J. Petuchowski, Beten, 21 [s. Anm. 5].

366

Kirche



7	 J. J. Petuchowski, Zur Geschichte, 23 [s. Anm. 5] und L. Trepp, Der jüdische Gottesdienst. Gestalt und 
Entwicklung. Stuttgart 1992, 152 u. 247 f.

8	 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung. Hildesheim 1967 (Nach­
druck von 1931 bzw. 1913), 280–393, bes. 334–339. 

9	 A. Friedlander, Jüdische und christliche Liturgie: Begegnung oder Gegnerschaft? Auf den Spuren christlicher 
Einflussnahme auf jüdische Liturgie, in: A. Gerhards / H. H. Henrix (Hrsg.), Dialog oder Monolog? Zur 
liturgischen Beziehung zwischen Judentum und Christentum (QD 208). Freiburg i. Br. 2004, 50–69, hier: 
52.

10	 P. v. d. Osten-Sacken / C. Z. Rozwaski (Hrsg.), Die Welt des jüdischen Gottesdienstes. Feste, Feiern und 
Gebete (Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum, 29). Berlin 2009, 282–295, hier: 
283 u. 291–294. Vgl. S. T. Katz u.a. (Hrsg.), Wrestling with God. Jewish Theological Responses during 
and after the Holocaust. Oxford 2007.

offen bleibt, zeigt der Brauch in vielen Gemeinden, wonach die am Gottesdienst 
Teilnehmenden das Achtzehngebet zunächst in Stille beten. Dieses stille Beten 
des Achtzehngebets mag beim einzelnen offen sein für Akzentuierungen, eigene 
Betonungen oder Ergänzungen, bevor es dann laut gebetet bzw. wiederholt wird. 
Hier mag sich so etwas wie ein Gleichgewicht zwischen dem qäba` und der kaw-
wanah ergeben. Von diesem Gleichgewicht sprechen schon die alten Rabbinen. 
So ist das Wort von Rabbi Simeon überliefert: „Wenn du betest, betrachte dein 
Gebet nicht als qäba`, sondern es sei Inbrunst und ein Flehen vor dem Allgegen­
wärtigen, gelobt sei Er“ (Mischna Abot II,13).7 

Der Hinweis, dass der Siddur vielfach die Freude über die Liebe zu Gott, zur 
Torah und zu Israel bezeugt, will nicht verneinen, dass sich im Siddur auch Texte 
der Trauer und Klage finden, die ein Echo etwa auf die christlichen Verfolgungen 
im Mittelalter enthalten. So weist Ismar Elbogen in seinem historischen Werk 
„Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung“ darauf hin, 
dass poetische Ergänzungen, pijutim, ein wichtiger Faktor in den Gottesdiensten 
wurden und Klagen aus der Zeit der Kreuzzüge enthielten.8 Hier erweist sich die 
Liturgie als „Binnenraum, wo das Ureigene sich ausdrückt. Sie ist auch der Ort, 
wo der Kampf und die Behauptung um die Identität, die Tradition und das Selbst­
verständnis gegenüber der Um- und Außenwelt seinen Niederschlag findet.“9 
Und in den 1970er und 1980er Jahren begann vor allem das Reformjudentum, 
liturgisch auf die Schoa (wie auch die Existenz des Staates Israel) einzugehen. Es 
kam zu Gebeten für die Opfer der Schoa, die i.a. am 9. Aw (Juli bzw. August), dem 
Fast- und Trauertag zur Erinnerung an die Zerstörung des Tempels von Jerusalem, 
gebetet werden. In Israel wird mit einem eigenen nationalen Gedenktag, Jom Ha-
Schoah, dem 27. Nissan (April/Mai) der nationalsozialistischen Verbrechen und 
ihrer Opfer gedacht. Im amerikanischen und europäischen Reformjudentum ent­
hält eine eigene Gottesdienstvorlage Gebete und Meditationen, wo „nach einem 
meditativen Eingangsteil und dem Kaddisch vor allem moderne Fassungen des 
Höre Israel und des – den Gottesdienst beschließenden – Achtzehngebets“ gebe­
tet werden. So ist das Beten auch „mit dem Unrecht konfrontiert (…), das dem 
jüdischen Volk im letzten Jahrhundert angetan worden ist“.10

367

Gebet im Judentum



Die Liturgie des Judentums ist eine Brücke, mit der sich die Gemeindemitglieder 
in die Kette der betenden Generationen hineinstellen und welche die Betenden 
der einzelnen Gemeinde mit den anderen Gemeinden in Israel und der Diaspo­
ra verbindet. 

Der jüdische Gottesdienst in christlicher Perspektive

Das Dokument der Vatikanischen Kommission für die religiösen Beziehungen 
zum Judentum „Richtlinien und Hinweise für die Durchführung der Konzilser­
klärung ‚Nostra aetate‘, Artikel 4“ vom 1. Dezember 1974 machte darauf auf­
merksam, dass die Erkenntnis des Gemeinsamen im liturgischen Leben der Kir­
che und des Judentums von besonderer Bedeutung für die jüdisch-christlichen 
Beziehungen sei.11 In ihrem Folgedokument vom 24. Juni 1985 nimmt die Kom­
mission das Thema der Liturgie nochmals auf: „Der Wortgottesdienst (der Kir­
che) hat in seinem Aufbau seinen Ursprung im Judentum. Das Stundengebet 
und andere liturgische Texte und Formulare haben ihre Parallelen im Judentum 
genauso wie die Wendungen unserer verehrungswürdigen Gebete, darunter das 
Vater unser. Die eucharistischen Gebete lehnen sich ebenfalls an Vorbilder der 
jüdischen Tradition an. Wie Johannes Paul II. (Ansprache vom 6. März 1982) es 
sagte: ‚Der Glaube und das religiöse Leben des jüdischen Volkes, wie sie noch 
jetzt bekannt und gelebt werden, können dazu beitragen, bestimmte Aspekte 
des Lebens der Kirche besser zu verstehen. Das ist der Fall in der Liturgie.‘“12 

Der Dialog ermöglicht nicht nur die Erfahrung der Nähe eigener christlicher 
Gottesdiensttradition zur jüdischen Liturgie und Synagogentradition, sondern 
stellt im Fachaustausch zwischen Frauen und Männern jüdischer Gelehrsamkeit 
und christlicher Liturgiewissenschaft auch das lange herrschende Verständnis 
der Beziehung zwischen den beiden Gottesdiensttraditionen auf den Prüfstand. 
Dies geschah jedoch erst mit einer Verzögerung nach dem Konzil. Heute wird 
ein wechselseitiger Einfluss von jüdischer und christlicher Liturgie von aner­
kannten Liturgiewissenschaftlern nicht mehr geleugnet. Die Vorstellung, es 
gebe ein eindimensionales Folgeverhältnis von der jüdischen zur christlichen 
Liturgie, ist überwunden. Vielmehr wird anerkannt, „dass die liturgischen Tra­
ditionen des Christentums und des rabbinischen Judentums sich ungefähr zur 
gleichen Zeit entwickelt haben“ und „dass jüdische wie christliche Liturgie 

11	 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum, Richtlinien und Hinweise für die Durch-
führung der Konzilserklärung „Nostra aetate“, Artikel 4 vom 1. Dezember 1974, in: R. Rendtorff / H. H. 
Henrix (Hrsg.), Die Kirchen und das Judentum. Bd. I: Dokumente von 1945–1985, Paderborn – Güters­
loh 32001, 48–53.

12	 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum, Hinweise für eine richtige Darstellung von 
Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der katholischen Kirche vom 24. Juni 1985, in: R. 
Rendtorff / H. H. Henrix (Hrsg.), Die Kirchen und das Judentum, 92–103, hier: 101 [s. Anm. 11].

368

Kirche



13	 A. Gerhards, Impulse des christlich-jüdischen Dialogs für die Liturgiewissenschaft, in: P. Hünermann / 
T. Söding (Hrsg.), Methodische Erneuerung der Theologie. Konsequenzen der wiederentdeckten jüdisch-
christlichen Gemeinsamkeiten (QD 200). Freiburg i. Br. 2003, 183–211, hier: 204 u. 185.

14	 Ebd., 192.
15	 A. Gerhards, Anfragen von Nostra Aetate 4 an die Liturgiewissenschaft, in: R. Boschki / J. Wohlmuth 

(Hrsg), Nostra Aetate. Wendepunkt im Verhältnis von Kirche und Judentum – bleibende Herausforderung 
für die Theologe (Studien zu Judentum und Christentum, 30). Paderborn 2015, 37–47.

16	 A. Gerhards / B. Kranemann (Hrsg.), Einführung in die Liturgiewissenschaft. Darmstadt 2006, 158–
161.

Neukonstruktionen darstellen, die aus älterem Material teils voneinander un­
abhängig, teils in gegenseitiger Beeinflussung oder in negativer Abgrenzung 
geschaffen worden sind.“13

Ehe die christliche Liturgiewissenschaft zu dieser differenzierten Sicht kam, 
hatte sie zuvor das Thema der jüdischen Liturgie erst noch aufzunehmen. Dabei 
wurde sie der Relevanz der jüdischen Liturgie für das Verständnis der christli­
chen Liturgie inne – sei es in der Wirkung jüdischer Tradition als Wurzel, sei 
es in ihrer Entwicklung als analoge Liturgietradition mit Einfluss. Es differen­
zierte sich die frühere Vorstellung einer Überlegenheit der christlichen Liturgie 
gegenüber der jüdischen hin zur Anerkennung von Authentizität und Stärke 
der jüdischen Tradition im Vergleich zur christlichen. „Diese (Stärke) sah man 
z.B. in der Berakah-Struktur des Betens, im Schöpfungsbezug oder in der Kultur 
eines kommunitären Versöhnungsrituals (Jom Kippur), das in der Osterfeier 
zwar seine Spuren hinterlassen hat, aber in dieser Hinsicht von ihr noch nicht 
erreicht wird.“14 So wurde in der Liturgiereform nach dem Zweiten Vaticanum 
die Berachah-Struktur des Betens übernommen, als bei der Gabenbereitung 
in der Eucharistie Segenssprüche über Brot und Wein eingeführt wurden. Die 
stärker von der Liturgiewissenschaft in den Blick genommene jüdische Liturgie 
stößt aber auch indirekt Fragen an bestimmte Aussagen in der nachkonziliaren 
Liturgiereform der Kirche an – wie die Rede vom „Neuen Israel“ oder die Impro­
perien des Karfreitags oder ein liturgischer Nachhall des Überbietungsmodells. 
Auch gibt es kritische Rückfragen an die nachkonziliare Leseordnung für die 
Messfeier.15 Zwar kommt das Alte Testament in der Perikopenordnung sehr viel 
intensiver vor, aber die Zuordnung von alttestamentlicher Lesung und neutes­
tamentlichem Evangelium hat bisweilen den Charakter einer Stichwortgebung 
oder einer bloßen Hinführung zum Evangelium und ist nicht selten nach dem 
Schema von Verheißung und Erfüllung vorgenommen.16 Bei den Gebetstexten 
des Messbuches wird der Begriff des Volkes Gottes auf die versammelte Ge­
meinde angewendet und dies manchmal so, dass Israel als ursprüngliches Volk 
Gottes enterbt erscheint. Ähnlich kann in Orationen des Messbuchs das Gebot 
der Gottes- und Nächstenliebe so formuliert sein, dass es ein christliches No­
vum sei und eine Antithetik mitschwingt, die das alttestamentliche Liebesgebot 

369

Gebet im Judentum



17	 Vgl. dazu D. Kranemann, Teilhabe an der Würde Israels. Anmerkungen zur Israeltheologie in den Gebets-
texten des Messbuches, in: A. Gerhards / H. H. Henrix (Hrsg.), Dialog oder Monolog?, 284–305, hier:  
291 ff. [s. Anm. 9].

18	 Kongregation für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung, Brief an die Bischofskonferenzen 
zum „Namen Gottes“ vom 29. Juni 2008, URL: https://www.nostra-aetate.uni-bonn.de/kirchliche-
dokumente/online-publikation-die-kirchen-und-das-judentum/i.-katholische-verlautbarungen-1/
dokumente/brief-an-die-bischofskonferenzen-zum-201enamen-gottes201c (Stand: 31.07.2019).

19	 D. Kranemann, Israelitica dignitas? Studien zur Israeltheologie Eucharistischer Hochgebete (MThA 66). 
Altenberge 2001, 228–231 und dies., Teilhabe an der Würde Israels, 302–305 [s. Anm. 17].

20	 A. Gerhards, Das neue „Gotteslob“ (2013) und die Hebräische Bibel. Ein kritischer Durchblick, in: E. 
Petschnigg / I. Fischer (Hrsg.), Der „jüdisch-christliche“ Dialog veränderte die Theologie. Ein Paradigmen-
wechsel aus ExpertInnensicht. Wien – Köln – Weimar 2016, 164–172, hier: 172.

21	 H. H. Henrix, Kühne Liturgie. Zur neuen Karfreitagsfürbitte für die Juden, in: Gottesdienst 12 (1978), 
37; D. Kranemann, Israelitica dignitas?, 84–106 [s. Anm. 19]. Wie eine Gegeninstanz dazu erschien 
die von Papst Benedikt XVI. promulgierte Karfreitagsfürbitte für die Juden vom 4. Februar 2008, die 
eine heftige Kontroverse auslöste: W. Homolka / E. Zenger (Hrsg.), „… damit sie Jesus Christus erken-
nen“. Die neue Karfreitagsfürbitte für die Juden. Freiburg i. Br. 2008.

22	 D. Kranemann, Israelitica dignitas?, 73–106 [s. Anm. 19].

von Lev 19,18 und Dtn 10,12–22 verschweigt bzw. leugnet.17 Weiterhin wird 
die Einlösung einer Forderung der Kongregation für den Gottesdienst und die 
Sakramentenordnung angemahnt, in der Liturgie den Namen Gottes „in der 
Form des Tetragramms JHWH weder zu verwenden noch auszusprechen“18. Da­
niela Kranemann reklamiert die Schaffung neuer Gebetstexte, welche Israel in 
seiner Würde, ersterwähltes Gottesvolk zu sein und im ungekündigten Bund zu 
stehen, anerkennen. Zugleich erschließt sie Reformversuche zur Eucharistiefeier 
der katholischen Hebräisch-sprachigen Gemeinde von Haifa durch die Überset­
zung ins Deutsche, die der Würde Israels Rechnung tragen.19 Mit Bedauern stellt 
Albert Gerhards fest, dass das neue „Gotteslob“, das Gebet- und Gesangbuch für 
die Diözesen Deutschlands, Österreichs und Bozen-Brixen von 2013, bei allem 
Fortschritt die Chance vertan habe, „die einmaligen Beziehungen der Kirche 
zum Judentum, ihre Verwurzelung in der Hebräischen Bibel, also das unlösbare 
Band zwischen Judentum und Christentum, herauszuarbeiten“20. 

Die erinnerten kritischen Fragen sollen jedoch nicht verdrängen, dass in der 
Liturgiewissenschaft jüdische Elemente in der christlichen Liturgietradition kon­
struktiv diskutiert werden und darüber hinaus von ihr auf die Anerkennung ei­
ner Heilsdignität des Judentums besonders durch die Karfreitagsfürbitte „für die 
Juden“ von 1970 bzw. 1976 hingewiesen wird.21 Nicht zuletzt von liturgiewis­
senschaftlicher Seite werden dieser Karfreitagsfürbitte für die Juden eine überra­
gende Relevanz und der Vollzug eines israeltheologischen Paradigmenwechsels 
zugesprochen. Ihre Fürbitte tritt für die Juden als Erstadressaten des Offenba­
rungsgeschehens ein und bittet um ihre Bewahrung in der Treue zu Gottes Bund 
und in der Liebe zum Namen Gottes. Israel wird hier nicht als Größe der Vergan­
genheit, sondern als zeitgenössisches Gegenüber zur Kirche vergegenwärtigt; es 
ist zur „Fülle der Erlösung“ unterwegs und dies wie die Kirche.22 

370

Kirche



Nicht nur in der Akzentuierung des Verständnisses der Karfreitagsfürbitte hat 
die Liturgiewissenschaft Anteil am Prozess der Konzilsrezeption als Vertiefung 
und Fortschreibung, sondern auch, wenn sie auf die Gemeinsamkeiten im jüdi­
schen und christlichen Beten eingeht.23 Sie schärft dann das Bewusstsein, dass 
die jüdische Gemeinde wie die Kirche in ihrem jeweiligen liturgischen Vollzug 
auf das „Wunder der Erwählung, der Befreiung und der Erlösung durch Gott“ 
antwortet und dass sie etwa in der rituellen „Inszenierung“ bzw. im feierlichen 
Vortrag des Wortes Gottes – sei es die Torahlesung und Haftarah, sei es die Le­
sung und das Evangelium – bei aller bleibenden Differenz einander nahe sind.24 
In der christlichen Liturgie und ihrer theologischen Erschließung ist eine Ent­
wicklung im Gang, in welcher der christlichen bzw. kirchlichen Identität be­
wusst wird, dass sie es mit jüdischem Glauben und jüdischem Gottesdienst zu 
tun hat, „weil eben jüdischer Glaube und Gottesdienst unwiderruflich Entschei­
dendes mit dem einen Gott der Bibel, dem ganz Anderen und doch unerhört 
Nahen zu tun haben. Dieser Prozess hat die Liturgiewissenschaft und die Litur­
gien vieler christlicher Kirchen in den letzten Jahrzehnten ein Stück weit verän­
dert, und er wird sie – so ist zu hoffen – weiter verändern.“25

23	 Vgl. nur M. Brocke / J. J. Petuchowski / W. Strolz (Hrsg.), Das Vaterunser. Gemeinsames im Beten von 
Juden und Christen. Freiburg i. Br. 1974 u. N. Frenzel, Betender Anfang. Identitätsstiftende Momente 
christlicher Morgenliturgie im Dialog mit dem Judentum (Studien zu Judentum und Christentum, 32). 
Paderborn 2017.

24	 P. Ebenbauer, Der eine Gott der Bibel als Subjekt und Adressat christlicher Liturgie, in: E. Petschnigg / I. 
Fischer (Hg.), Der „jüdisch-christliche“ Dialog, 148–163, hier: 161 [s. Anm. 20].

25	 Ebd., 163.

371

Gebet im Judentum


