
Show, don‘t tell!
Ein dramatischer Zugang zur Bibel

Als ich im Sommer 2016 in Sankt Georgen das von mir selbst geschriebene Thea­
terstück One way-trip to Avalon zusammen mit einer begeisterten Gruppe auf­
führte, machte ich eine merkwürdige Entdeckung: Im Laufe der Proben und 
Aufführungen entdeckte ich immer mehr und mehr Facetten des Stückes, bei­
spielsweise eine sehr tragische Seite in einem ansonsten doch eher komödian­
tischen Text. Als Autor hätte ich mir doch über mein eigenes Werk völlig im 
Klaren sein müssen, aber die praktische Arbeit, der Weg zur Aufführung ließen 
mich mein eigenes Stück verstehen. Was, wenn dieser Erkenntnisgewinn sich 
ebenso auch in der Arbeit mit der Bibel erreichen ließe? Und so bescherte mir 
One way-trip to Avalon zweierlei: eine gemischte Resonanz und ein Thema für 
meine Diplomarbeit.

Die Grundidee lässt sich in etwa so formulieren: Fasse ich einzelne Geschich­
ten der Bibel als Theaterstücke auf, dann lassen sich exegetische Erkenntnisse 
gewinnen, indem ich diese „Stücke“ quasi als Regisseur oder Schauspieler ana­
lysiere, probe und aufführe. Theaterschaffende haben auch eine spezifische Art, 
Stücke zu analysieren. Die möchte ich Ihnen in diesem Artikel am Beispiel des 
ersten Samuelbuches kurz vorstellen. Dabei halte ich mich an einen wichtigen 
Grundsatz des Theaters: Show, don‘t tell! Was wir einfach nur erzählen, ist schwä­
cher, weniger einprägsam als das, was wir zeigen, was andere tatsächlich auf der 
Bühne sehen können.

Biblical Performance Criticism

Im angelsächsischen Raum hat sich der Gedanke längst etabliert, die Bibel auf 
die Bühne zu bringen. Der sogenannte Biblical Performance Criticism verbindet 

Nils Bohnen | Frankfurt a.M.

vigalad@googlemail.com

Reflexion

392



 1	 Vgl. D. Rhoads, Performance Criticism: An Emerging Methodology in Second Testament Studies-Part I, in: 
D. M. Bossman (Hrsg.), Biblical Theology Bulletin. Bd. 36, 3 (2006),121.

2	 H. Utzschneider, Drama (AT), in: S. Alkier / M. Bauks / K. Koenen, Wissenschaftliches Bibellexikon. 
September 2015. Zuletzt geändert September 2016, URL: <https://www.bibelwissenschaft.de/stich­
wort/200072/> (Stand: 05.07.2019).

exegetische Analyse mit tatsächlicher Aufführung. David Rhoads, emeritierter 
Professor aus Chicago, bringt beispielsweise regelmäßig die Evangelien und die 
Briefe des Paulus zur Aufführung und hat dabei die Erfahrung gemacht, dass der 
Vortrag seinem Publikum einen neuen, frischen Zugang zu einem für viele doch 
sehr bekannten Stoff ermöglicht. Er fordert, die dramatische Sicht auf die Bibel 
müsse alle exegetischen Methoden befruchten, von der historischen Analyse 
über die rhetorische bis zur narrativen Auslegung.

Dass man aus dem dramatischen Zugang tatsächlich ein exegetisches Verfah­
ren machen könne, sieht er darin begründet, dass sich die Sichtweise auf die frü­
he antike Welt verändert habe. Die Geschichten, die damals im Umlauf waren, 
wurden nämlich bis weit ins erste Jahrhundert nach Christus im Wesentlichen 
mündlich weitergegeben. Nur wenige konnten sich eine Ausbildung mit teuren 
und schwer verfügbaren Schreibmaterialien leisten1.

Die wesentlichen Kulturgüter wurden in Form von Geschichten mündlich 
weitergegeben. Und mündlich meint hier nicht nur Erzählungen, sondern eben 
auch Aufführungen, wie der Alttestamentler Helmut Utzschneider schreibt: „Das 
‚normale‘, zumindest aber bevorzugte Medium, in dem die Texte des späteren 
Alten Testaments in Israel präsent waren, war nicht der schriftliche Text, son­
dern der mündliche Vortrag, der ‚verkörperte Text‘. Man sollte sich die Rezita­
tionen nicht als bloße akustische Reproduktion des schriftlich festgehaltenen 
Wortlautes vorstellen. Im vorhellenistischen griechischen Bildungssystem und 
wohl auch im alten Israel wird das Memorieren und Rezitieren musikalisch (…) 
unterstützt bzw. gesungen (…). D.h. der plurimediale Modus der ‚Aufführung‘ 
war der Normalfall, und zwar für alle Textsorten, für dramatische wie für erzäh­
lende Texte.“2 

Geschichten wurden immer und immer wieder erzählt und aufgeführt. So 
wurde eine gewisse kanonische Form geschliffen, die dann als Text Eingang in 
die Bibel gefunden hat. Die Mündlichkeit ist also integraler Bestandteil des bi­
blischen Stoffes. Eine exegetische Methode, die genau das berücksichtigt, ver­
spricht einige neue, bisher nicht gehobene Erkenntnisse.

Von der Bühne in die Bibel: eine Methode

Konstantin Stanislawski ist wohl einer der bekanntesten Köpfe des Theaters 
überhaupt, der die russische Szene des 19. Jahrhunderts beispiellos geprägt hat. 
Er versuchte, die damals gängige klischeehafte Charakterdarstellung zu über­

393

Bibel als Drama



3	 Zu Stanislawski vgl. M. Knebel, Active Analysis of the Play and the Role, in: J. Thomas (Ed.), A Direc
tor’s Guide to Stanislavsky’s Active Analysis (russ. Orig. O dejstvennom analize p’esy i roli, 1971). Lon­
don – New York 2016, 49–72.

4	 Vgl. D. Donnellan, The Actor and the Target. Ed. Theatre Communications Group in Zusammenar­
beit mit Nick Hern Books. London 2006, 42014.

winden und seinen Figuren wesentlich mehr Tiefe und Echtheit abzuringen. 
Der/Die Schauspieler(in) sollte mit der Rolle verschmelzen, so gut es eben ging. 
Auf seinen Ideen fußt das Method Acting, dem sich auch heute noch viele Holly­
woodschauspieler verschrieben haben. Stanislwaskis Grundidee ist: Das ganze 
Stück und jede einzelne Figur sind von einem roten Faden durchzogen, der 
in jeder Szene durchschimmert und so das Werk zusammenbindet. Dieser Fa­
den liegt im Subtext des Stückes verborgen und der/die Regisseur(in) und die 
Schauspieler(innen) müssen ihn ausgraben. Stanislawski schlägt vor, zu diesem 
Zweck immer wieder von der intellektuellen Arbeit „am Tisch“ aufzustehen, um 
die gewonnen Erkenntnisse auf der Bühne zu testen. Dort zeigt sich dann, ob 
die Überlegungen die Darstellung echter gemacht haben. Falls Korrekturen nö­
tig sind, kehrt man an den Tisch zurück und testet erneut usw., bis schließlich 
der Subtext ganz verstanden ist. Deshalb nennt man seine Methode im angel­
sächsischen Raum auch Active Analysis3.

Der britische Dramatiker Declan Donnellan hat mit seinem Buch The Ac-
tor and the Target einen viel beachteten Ratgeber geschrieben, wie Schauspie-
ler(innen) ihreBlockaden auf der Bühne überwinden können. Dabei ist es für 
ihn wichtiger, dass der/die Schauspieler(in) lernt, seine Umgebung wahrzuneh­
men und aufmerksam zu sein für seine/ihre Spielpartner(in), als alle möglichen 
Motive der Rollen intellektuell zu durchdringen. Er liefert besonders für die 
Analyse von Einzelszenen sehr hilfreiche Werkzeuge, wie wir weiter unten bei 
der Betrachtung des ersten Samuelbuches noch sehen werden4.

Beide steuern sehr unterschiedliche Verfahren für eine theaterwissenschaft­
liche Exegese bei: der eine einen eher „globalen Blick“ auf den Zusammenhang 
des Stückes als ganzes, der andere einen eher „lokalen“ auf einzelne Szenen. 
Trotzdem sind sie sich in einem wichtigen Punkt einig: Die Handlung eines 
Stückes vollzieht sich anhand einer „Ereigniskette“ (Stanislawski), die keine 
lose Sammlung ist, sondern bei der eine Situation unmittelbar auf die voraus­
gehende reagiert (Donnellan). Beispielsweise salbt Samuel David in Bethlehem 
und der Geist Gottes kommt auf ihn (1 Sam 16,13). Einen Vers später, weit weg 
in Gibea-Saul, weicht der Geist Gottes von Saul und wird durch einen bösen 
Geist ersetzt (1 Sam 16,14). Diese Szene ist eine ganz andere als die vorangegan­
gene. Folgen wir aber der Reaktionsregel, dann muss das eine Ereignis eine 
direkte Folge des anderen sein. Der Geist, der sich auf David herabsenkt, wird 
dann wohl derselbe sein, der Saul verlässt. Die spirituelle Thronfolge ist hier 
schon vollzogen, auch wenn Saul offiziell noch weiter König Israels bleibt.

Reflexion

394



Die unversöhnliche Geschichte zweier Könige

Das erste Buch Samuel ist entlang einer klaren Ereigniskette aufgebaut. Fasst man 
die ersten drei Kapitel über Geburt und Ausbildung Samuels als Einführung auf, 
dann beginnt die eigentliche Geschichte mit einem Konflikt Israels mit den Phi­
listern (1 Sam 4,1). Das ganze Buch ist durch diesen Kampf strukturiert. Die Phi­
lister bilden eine ständige Drohkulisse und gehen in regelmäßigen Abständen 
zum Angriff über (1 Sam 7,7; 13,1 ff.; 17,1; 19,8; 23,1; 23,27; 28,1). Das ganze 
Stück ist eine Charakterstudie des tragischen Königs Saul und der Auseinander­
setzung mit seinem überlegenen Nachfolger David. Jeder neue Philisterangriff 
leitet eine neue Eskalationsstufe in diesem Verhältnis ein bis zur Höhlenszene in 
Kapitel 24, die ich gesondert analysieren möchte. Dort wird deutlich, warum der 
eine König gehen muss und der andere ihn beerben wird.

Die beiden Hauptcharaktere der Geschichte, Saul und David, sind sehr ver­
schieden und ihr Konflikt prägt das ganze Stück. Hier finden wir die roten Fäden, 
die ich bereits schon bei meiner kurzen Beschreibung Stanislawskis erwähnte. 
Ich möchte mich hier auf die handlungsleitenden Prinzipien dieser beiden Anta­
gonisten beschränken, die sogenannten Through-Actions. Dass mit Saul und Da­
vid auch spirituelle Gegensätze einander gegenüberstehen, wird erst durch diese 
Perspektive deutlich und kulminiert in der Höhlenszene.

Saul promotet sich selbst: die Identity

Um die Dramatik bis dahin zu verstehen, muss man zunächst tief graben in Sauls 
Psyche und in seinem Verhältnis zu Gott. Wir erleben Saul als jemanden, der 
von Gott ausersehen wurde, König Israels zu werden. Gott wollte das nicht, wil­
ligt aber auf Druck des Volkes in die neue Staatsform ein (1 Sam 8,5.8.22). Saul 
wollte das auch nicht (s. 1 Sam 21 f.), wird aber nicht gefragt. Er versteht sein 
Königtum – und das ist ganz wichtig festzustellen – ausschließlich militärisch 
(1 Sam 14,47 f.). König zu sein und Erfolg im Krieg zu haben, sind für ihn iden­
tisch. Nicht umsonst portraitiert das erste Samuelbuch ihn auch stets mit dem 
Speer in seiner Hand. Und nicht umsonst nimmt die Spannung zwischen David 
und Saul in dem Moment zu, wo der Jüngere den Älteren militärisch aussticht. 
Als Leierspieler ist David an Sauls Hof noch erwünscht (1 Sam 16,21), aber kaum 
erweist er sich als potenterer Krieger, fühlt Saul sich angegriffen. Am deutlichs­
ten wird das vielleicht an der Stelle, als die Frauen Jerusalems in ihren Gesängen 
David zehntausend erschlagene Feinde zugestehen, Saul aber nur tausend (1 Sam 
18,6–9). 

Donnellan steht dem Konzept des „Charakters“ sehr kritisch gegenüber. Wer 
jemand wirklich ist, in all seiner Tiefe und all seinen Motiven, könne man ihm 
zufolge nicht sagen. Aber er schlägt ein anderes Werkzeug vor, um die Hand­

395

Bibel als Drama



lungsweise eines Menschen zu erklären: die Identity. Die Identity gibt an, wie 
sich ein Mensch nach außen präsentiert, wie er von anderen gesehen werden 
möchte. Für diese persönliche PR-Abteilung ist es unerheblich, ob jemand all 
die guten Eigenschaften wirklich besitzt, die sie oder er sich wünscht. Entspre­
chend ist die Un-Identity das, als was man auf keinen Fall erscheinen will. Oft 
sind Personen in Stücken an diesen Stellen verwundbar und nehmen viel in 
Kauf, um nicht mit den Seiten assoziiert zu werden, die sie nicht sein wollen. 
Saul will offensichtlich als starker Anführer erscheinen und Davids militärische 
Erfolge greifen seine Identity direkt an. Da aber für Saul Königtum und Kriegs­
erfolg identisch sind, bedeutet das eben auch einen unmittelbaren Angriff auf 
seine Königswürde.

Was auf dem Spiel steht: die Stakes

Gleichzeitig führt Donnellan das Konzept der Stakes ein, zu Deutsch das der 
„Einsätze“. Dahinter verbirgt sich die Idee, dass ein(e) Schauspieler(in) auf der 
Bühne ein intensiveres Spiel liefern kann, wenn er/sie sich bewusst macht, was 
für seine/ihre Rolle gerade auf dem Spiel steht. Aber auch für die exegetische 
Analyse kann es hilfreich sein. Saul fühlt sich von David in seiner Identity als 
militärischer Anführer provoziert. Die Stakes werfen nun einen Blick auf das 
Ausmaß dieser Herausforderung. Denn die Gefahr für David wird im Laufe des 
Stückes immer größer: Zunächst versucht Saul, ihn in Raserei zu töten (1 Sam 
18,11), später bringt er ihn wegen eines geschmacklosen Brautgeschenks für sei­
ne Tochter Merab in Gefahr (1 Sam 18,25), dann wird der Mordplan öffentlich 
(1 Sam 19,1) und kann nur durch Jonatans Einwirken abgewendet werden. Ein 
nächster Mordversuch in Raserei (1 Sam 19,10) und David bleibt nur noch die 
Flucht, eine Flucht, an deren Ende die Höhlenszene stehen wird.

Der Weg zur Höhlenszene ist bedeutsam, denn er erhellt Sauls Gefühlswelt 
und verdeutlicht, was eine theaterwissenschaftliche Herangehensweise aufde­
cken kann. Die Stakes steigen für Saul immer weiter, denn bei Davids Flucht 
unterstützen sogar noch Sauls eigene Kinder den Abtrünnigen. In 1 Sam 22,7 f. 
hat er keinerlei Vertrauen mehr zu seiner Umgebung und wirft seinen Gefähr­
ten Verrat vor. Die Identity des großen Königs, der alles unter Kontrolle haben 
will, ist vollends dahin. Er erfährt, dass David von den Priestern der Stadt Nob 
unterstützt wurde und will an ihnen ein Exempel statuieren. Aber seine eigenen 
Krieger verweigern ihm die Gefolgschaft (1 Sam 22,17)! An diesem Punkt ist die 
Frage auf dem Tisch, ob Saul überhaupt noch König ist. Wer sich nicht über 
Weisheit, Güte, Barmherzigkeit, sondern ausschließlich als Krieger definiert, 
muss hier zu drastischen Maßnahmen greifen. Und Saul enttäuscht nicht: Er 
lässt nicht nur die Priester abschlachten, mit seiner Billigung geht die ganze 

Reflexion

396



5	 Die Einheitsübersetzung schafft es hier nicht, die Dramatik der Szene genügend einzufangen. Des­
halb an dieser Stelle meine eigene Übersetzung.

Priesterstadt in einem beispiellosen Blutbad unter, „von Mann bis Frau, von 
Kind bis Säugling, und Rind und Esel und Schaf“5 (1 Sam 22,19).

Der Spannungsbogen vor der Höhlenszene

Nach dem Gemetzel an seinen eigenen Leuten jagt ein immer noch tief verunsi­
cherter Saul seinem ehemaligen Knecht hinterher. Beide treffen sich in der Wüs­
te Maon, David mit einer kleinen Truppe auf der einen, Saul mit einer überle­
genen Streitmacht auf der anderen Seite eines großen Felsens. Hätten sich die 
beiden in dieser Situation getroffen – das folgt aus der obigen Analyse –, Saul 
hätte mit David und seinen Leuten kurzen Prozess machen müssen, um seine 
Identity wiederherzustellen und den Mann auszuschalten, der ihm sein wich­
tigstes Gut genommen hat: den militärischen Erfolg. Doch da geschieht etwas 
völlig Unerwartetes: Die Philister greifen an und Saul wird zur Landesverteidi­
gung gerufen (1 Sam 23,27). Saul folgt dem Ruf und ist siegreich. 

Diese Passage könnte man als dramatischen Kniff verstehen, die beiden Kon­
trahenten noch einmal kurz auseinanderzubringen, um die Spannung vor der 
folgenden Höhlenszene zu steigern. Eine theaterwissenschaftliche Methode for­
dert jedoch, dass jedes Ereignis eine unmittelbare Reaktion auf das vorangegan­
gene ist. Die Abberufung Sauls braucht eine inhaltliche Rechtfertigung für seinen 
Platz im Ganzen und die lautet wie folgt: Saul stellt mit dem Sieg über die Phili­
ster seine Identity wieder her, die Stakes sind zu Beginn der Höhlenszene für ihn 
(nicht für David) schon deutlich gesunken. Dadurch wird es aber überhaupt erst 
möglich, dass Saul David verschont. Die innere Logik der Figuren gebietet, dass 
zwischen dem Massaker von Nob und Sauls Milde David gegenüber in der Höh­
lenszene noch etwas Entscheidendes passieren muss. Und das ist die Entlastung 
Sauls durch seinen Sieg über die Philister. Das macht die folgende Szene nicht 
weniger spannend. Wir erfahren dort, was die beiden Figuren im Laufe des gan­
zen Stückes umgetrieben hat, warum der eine verstoßen und der andere der von 
Gott gewollte König sein wird.

Die übliche Wahrnehmung der Höhlenszene (1 Sam 24) ist wie folgt: David 
versteckt sich mit seinen Leuten in einer Höhle. Saul sucht ihn mit all seinen 
Kriegern und besucht die Höhle, um dort seine Notdurft zu verrichten. David 
schleicht sich an ihn heran, schneidet ein Stück seines Mantels ab und präsen­
tiert es seinem Gegenspieler, nachdem dieser die Höhle wieder verlassen hat. 
Der spürt plötzlich, dass David ihn in der Höhle verschont hat, und erwidert 
den Gefallen. Doch wird der noch amtierende König seinen ehemaligen Diener 
nicht wieder an seinen Hof holen. Mehr noch: Lässt man für einen Moment die 

397

Bibel als Drama



6	 An dieser Stelle habe ich eine eigene Übersetzung gewählt, um die Aspekte noch klarer herauszu­
stellen, die mir für die Bewertung Sauls und Davids besonders wichtig sind.

etwas umformulierte Wiederholung dieser Szene in Kapitel 26 außer Acht, wer­
den sich die beiden in diesem Leben nicht mehr wiedersehen, weil die Geschich­
te uns auf einer Subtextebene zu verstehen gibt, dass die beiden ein unüberwind­
licher Graben trennt und der hat mit ihrem Verhältnis zu Gott zu tun.

Saul: Blindes Gehorchen

Saul wurde schon früh in seiner Amtszeit von Gott verworfen, weil er in zwei Si­
tuationen nicht exakt genug auf Gott gehört hat. Im einen Fall soll er auf den 
Propheten Samuel warten, damit dieser mit Brandopfern seinen Sieg über die Phi­
lister garantiert. Als Samuel sich verspätet, opfert Saul selbst und handelt sich so 
den Zorn Gottes ein (1 Sam 13,8–15). Später soll er die Amalekiter besiegen und 
(wie später in Nob) alles niedermachen, was dort lebt (1 Sam 15). Er lässt jedoch 
deren Anführer und etwas Vieh am Leben, um es später Gott zu opfern. Dafür 
wird er von Samuel mit den Worten gerügt: „Liegt das Gefallen für den Herrn in 
Brandopfern und Schlachtopfern so wie am Hören auf die Stimme des Herrn? 
Siehe, hören ist besser als Schlachtopfer, zuhören besser als Fett von Widdern“6 
(1 Sam 15,22). Saul lebt in der Welt des Gehorchens und Zuhörens. Das ist seine 
Through-Action, die sich durch das ganze Stück zieht. Vielleicht ist auch dieser 
Moment mitverantwortlich dafür, dass er sich Zeit seines Lebens nicht wirklich 
sicher fühlt, denn schließlich hat Gott sein Königtum ja sehr frühzeitig für been­
det erklärt, ohne ihn tatsächlich abzusetzen.

Dieses Zuhören geht über einen Akt blinden Gehorsams nicht hinaus, immer 
vom Bemühen geprägt, den gemachten Fehlern nicht noch weitere hinzuzufü­
gen. Saul kann Gott gar nicht wirklich selbst suchen. Er versteht nicht, wie das 
gehen könnte. Als David vor Saul in die Wüste flieht, zeigt sich das an einer be­
merkenswerten Szene: Der Flüchtige befreit die judäische Stadt Keïla von den 
Philistern, begibt sich dadurch aber in eine militärisch delikate Situation. Sein 
Aufenthaltsort wird bekannt, er ist in der Stadt eingeschlossen und kann sich 
nicht sicher sein, ob ihn die Befreiten nicht dem nahenden König ausliefern wer­
den (1 Sam 23). Saul sieht die missliche Lage und seine Analyse lautet wie folgt: 
„Gott hat ihn mir ausgeliefert; er hat sich gefangen, indem er in eine Stadt mit 
Tor und Riegel gegangen ist“ (1 Sam 23,7). Vom Offensichtlichen schließt er auf 
Gottes Beweggründe. Er bleibt im Oberflächlichen und schafft es nicht, diese Ebe­
ne der Wirklichkeit zu durchstoßen, weder dadurch, dass er Gott explizit befragt, 
noch dadurch, dass er ein Gespür für einen tieferen Hintersinn entwickelt hätte. 
So bleibt Saul das ganze Stück über der blinde Soldat Gottes, dem ein echter, ver­
lässlicher Kontakt zu seinem Schöpfer nicht gelingen will.

Reflexion

398



David: Sehen auf Gottes Wirklichkeit

David ist das genaue Gegenteil. Kurz nach Sauls zweiter Verwerfung erhält Sa­
muel den Auftrag, einen der Söhne Isais zu salben. Schon beim ersten ist er be­
geistert von dessen Gestalt, aber Gott lässt ihn eine Lektion lernen: „denn (Gott 
sieht nicht) wie der Mensch sieht, denn der Mensch sieht, was vor den Augen 
ist, aber Gott sieht das Herz“ (1 Sam 16,7; Übers. N. B). David ist ein Mensch 
des Sehens. Immer wieder wird er hinter den gesellschaftlichen Gepflogenhei­
ten und vermeintlichen Wahrheiten immer noch die Ebene Gottes sehen. Das 
wird in der Höhlenszene besonders deutlich. Davids Leute jubeln schon, als sie 
Saul wehrlos in der Höhle sehen und haben ihr Urteil bereits gefällt: „Siehe, 
das ist der Tag, von dem Gott zu dir gesagt hat: Sieh, ich gebe deinen Feind in 
deine Hand und du wirst mit ihm tun, wie es gut ist in deinen Augen“ (1 Sam 
24,5; Übers. N. B.). Hier lohnt es sich wieder, das erste Buch Samuel als Ganzes 
zu verstehen, denn dann fällt einem auf, dass Gott etwas Ähnliches nie gesagt 
hat. Davids Männer denken genau in denselben Mustern wie Saul: Aus dem Of­
fensichtlichen schlussfolgern sie Gottes Willen. Dass David ihren Ratschlägen 
nicht folgt, zeigt schon, dass er ein anderes Verhältnis zu Gott hat. Und dieses 
Verhältnis wird schließlich durch die Anspielung auf die Augen Davids klar ge­
macht. Er soll tun, was gut ist in seinen Augen. Zunächst will der König in spe 
sogar tatsächlich dieser Aufforderung Folge leisten, doch dann kriegt er ein 
schlechtes Gewissen, auf Hebräisch heißt das, es „schlägt ihn sein Herz“. Mit 
Augen und Herz haben wir sogar formal die beiden Worte, die auch Gott schon 
als Gegensatz bei Davids Salbung formuliert hat. Und das ist dann auch Davids 
Through-Action: das Sehen im Sinne Gottes, das Sehen mit dem Herzen. Sauls 
ehemaliger Diener ist ein Meister darin, durch die oberflächliche Wirklichkeit 
hindurchzusehen, und im zweiten Buch Samuel wird das noch viel deutlicher, 
wenn er beispielswiese den Tod seines früheren Feindes Abner vor allen Leuten 
betrauert (2 Sam 3,31–39), die Mörder seines Feindes Ich-Boschet nicht etwa 
belohnt, sondern hinrichten lässt (2 Sam 4) und nicht zuletzt, als er sich vom 
Benjaminiter Schimi verfluchen lässt, weil es ja sein könnte, dass Gott diesem 
das befohlen habe (2 Sam 16,5–14).

Und dort, wo er doch einmal unsicher ist, fragt David Gott direkt, wie in der 
heiklen Entscheidung, ob er den Bewohnern von Keïla gegen die Philister hel­
fen soll (s.o.). Er offenbart damit einen viel unmittelbareren, individuelleren Zu­
gang zu Gott, als Saul es jemals könnte. Er trennt den Kontakt zu Gott nicht in 
zwei Bereiche: Wenn man nichts von ihm hört, macht man das, was man selbst 
für richtig hält, ansonsten gehorcht man. Die Beziehung zu Gott ist immer da.

Außerhalb der Höhle hält David eine kurze Rede, in der fünfmal die Wur­
zel האר (ra‘a) für „sehen“ vorkommt und zweimal das Wort הנה (hine), „siehe“. 
Sein Fokus auf dieser Art der Wahrnehmung ist überdeutlich. Er hält Saul das 

399

Bibel als Drama



Mantelstück hin, den Beweis seiner Unschuld, mit der Aufforderung: „Sieh!“ 
Und was ist Sauls Antwort auf diese Aufforderung zu sehen? „Ist das nicht deine 
Stimme, mein Sohn David?“ (1 Sam 24,17) Saul sieht das eigentliche Beweis­
stück nicht. Er bleibt ein Hörender. Es ist egal, ob er hinterher intellektuell Da­
vids Argumentation nachvollziehen kann und seine Weisheit lobt. An dieser 
Stelle wird deutlich: Die beiden leben in ganz unterschiedlichen Welten und 
sie werden nie zusammenkommen. Der endgültige Bruch zwischen Saul und 
David ist vollzogen, auch wenn oberflächlich alles versöhnt erscheint. Die un­
terschiedlichen Through-Actions der beiden Protagonisten haben die Handlung 
des Stückes bis zu diesem Punkt immer weiter angeheizt. Hier werden sie of­
fenbar und lassen nur noch noch eine Lösung zu: Die beiden Könige trennen 
sich. Der amtierende wird später noch zusammen mit seinen Söhnen auf dem 
Schlachtfeld sterben – genauso wie er auch gelebt hat. Der zukünftige wird da­
nach auch offiziell den Thron besteigen und in der jüdischen Tradition einen 
herausragenden Platz einnehmen. Gott hat seinem Volk das Königtum gestat­
tet, aber er hat sich vorbehalten, das Personal dafür selbst auszuwählen. Den 
entscheidenden Unterschied macht dabei eine spirituelle Haltung: Gottes Welt 
permanent durch die Realität durchschimmern zu sehen, anstatt wie ein Soldat 
auf seine Befehle zu hören.

Ausblick

Die Bibel aus dem Blickwinkel des Theaters zu betrachten, liegt zunächst viel­
leicht nicht auf der Hand. Erkennt man aber den historischen Befund an, dass 
Erzählungen noch zu Beginn des ersten Jahrtausends tatsächlich als Auffüh­
rungen weitergegeben wurden, erscheint es nicht mehr abwegig, in der Bibel 
Spuren einer theatralen Denkungsart zu entdecken. Löst man sich zudem von 
der klassischen Vorstellung von Theater, von Vorhang, fünf Akten, Chor etc., 
dann lassen sich moderne Methoden der Theaterwissenschaften auch auf die­
se alten Texte anwenden, die uns überliefert sind. Noch mehr Ertrag erwartet 
diejenigen, die sich daran machen werden, die biblischen Bücher erneut auf 
die Bühne zu bringen. Wer gezwungen ist, sich festzulegen auf Kostüme, Re­
quisiten, auf die Darstellung der einzelnen Rollen, muss sich auch festlegen 
auf eine bestimmte Interpretation. Sie oder er wird den Subtext des Stückes frei 
legen müssen – mit hoffentlich erstaunlichen neuen Einsichten. Wie Gott im 
ersten Samuelbuch David, den Mann des Sehens, seinem Vorgänger Saul, dem 
Mann des Hörens, vorzieht, lässt sich dann vielleicht auch für die Bibel sagen, 
dass aufführen besser ist als vorlesen. Show, don‘t tell!

Reflexion

400


