Reflexion

Nils Bohnen | Frankfurt a.M.

vigalad@googlemail.com

Show, don‘t tell!

Ein dramatischer Zugang zur Bibel

Als ich im Sommer 2016 in Sankt Georgen das von mir selbst geschriebene Thea-
terstiick One way-trip to Avalon zusammen mit einer begeisterten Gruppe auf-
fiihrte, machte ich eine merkwiirdige Entdeckung: Im Laufe der Proben und
Auffiihrungen entdeckte ich immer mehr und mehr Facetten des Stiickes, bei-
spielsweise eine sehr tragische Seite in einem ansonsten doch eher komddian-
tischen Text. Als Autor hétte ich mir doch tiber mein eigenes Werk vollig im
Klaren sein miissen, aber die praktische Arbeit, der Weg zur Auffiihrung liefen
mich mein eigenes Stiick verstehen. Was, wenn dieser Erkenntnisgewinn sich
ebenso auch in der Arbeit mit der Bibel erreichen lief3e? Und so bescherte mir
One way-trip to Avalon zweierlei: eine gemischte Resonanz und ein Thema fiir
meine Diplomarbeit.

Die Grundidee ldsst sich in etwa so formulieren: Fasse ich einzelne Geschich-
ten der Bibel als Theaterstiicke auf, dann lassen sich exegetische Erkenntnisse
gewinnen, indem ich diese ,Stiicke” quasi als Regisseur oder Schauspieler ana-
lysiere, probe und auffiihre. Theaterschaffende haben auch eine spezifische Art,
Stticke zu analysieren. Die mochte ich Thnen in diesem Artikel am Beispiel des
ersten Samuelbuches kurz vorstellen. Dabei halte ich mich an einen wichtigen
Grundsatz des Theaters: Show, don’t telll Was wir einfach nur erzdhlen, ist schwa-
cher, weniger einprdgsam als das, was wir zeigen, was andere tatsachlich auf der
Biithne sehen konnen.

Biblical Performance Criticism
Im angelsdchsischen Raum hat sich der Gedanke ldngst etabliert, die Bibel auf

die Bithne zu bringen. Der sogenannte Biblical Performance Criticism verbindet

392



Bibel als Drama

exegetische Analyse mit tatsdchlicher Auffiihrung. David Rhoads, emeritierter
Professor aus Chicago, bringt beispielsweise regelmaflig die Evangelien und die
Briefe des Paulus zur Auffiihrung und hat dabei die Erfahrung gemacht, dass der
Vortrag seinem Publikum einen neuen, frischen Zugang zu einem fiir viele doch
sehr bekannten Stoff ermoglicht. Er fordert, die dramatische Sicht auf die Bibel
miisse alle exegetischen Methoden befruchten, von der historischen Analyse
iiber die rhetorische bis zur narrativen Auslegung.

Dass man aus dem dramatischen Zugang tatsdchlich ein exegetisches Verfah-
ren machen konne, sieht er darin begriindet, dass sich die Sichtweise auf die frii-
he antike Welt verdndert habe. Die Geschichten, die damals im Umlauf waren,
wurden ndmlich bis weit ins erste Jahrhundert nach Christus im Wesentlichen
miindlich weitergegeben. Nur wenige konnten sich eine Ausbildung mit teuren
und schwer verfiigbaren Schreibmaterialien leisten'.

Die wesentlichen Kulturgiiter wurden in Form von Geschichten miindlich
weitergegeben. Und miindlich meint hier nicht nur Erzdhlungen, sondern eben
auch Auffithrungen, wie der Alttestamentler Helmut Utzschneider schreibt: ,,Das
,normale’, zumindest aber bevorzugte Medium, in dem die Texte des spéteren
Alten Testaments in Israel prdsent waren, war nicht der schriftliche Text, son-
dern der miindliche Vortrag, der ,verkorperte Text’. Man sollte sich die Rezita-
tionen nicht als blofie akustische Reproduktion des schriftlich festgehaltenen
Wortlautes vorstellen. Im vorhellenistischen griechischen Bildungssystem und
wohl auch im alten Israel wird das Memorieren und Rezitieren musikalisch (...)
unterstiitzt bzw. gesungen (...). D.h. der plurimediale Modus der ,Auffithrung’
war der Normalfall, und zwar fiir alle Textsorten, fiir dramatische wie fiir erzdah-
lende Texte.”?

Geschichten wurden immer und immer wieder erzihlt und aufgefiihrt. So
wurde eine gewisse kanonische Form geschliffen, die dann als Text Eingangin
die Bibel gefunden hat. Die Miindlichkeit ist also integraler Bestandteil des bi-
blischen Stoffes. Eine exegetische Methode, die genau das berticksichtigt, ver-
spricht einige neue, bisher nicht gehobene Erkenntnisse.

Von der Bithne in die Bibel: eine Methode

Konstantin Stanislawski ist wohl einer der bekanntesten Kopfe des Theaters
iiberhaupt, der die russische Szene des 19. Jahrhunderts beispiellos geprdgt hat.
Er versuchte, die damals gidngige klischeehafte Charakterdarstellung zu iiber-

1 Vgl. D. Rhoads, Performance Criticism: An Emerging Methodology in Second Testament Studies-Part I, in:
D. M. Bossman (Hrsg.), Biblical Theology Bulletin. Bd. 36, 3 (2006),121.

2 H. Utzschneider, Drama (AT), in: S. Alkier / M. Bauks / K. Koenen, Wissenschaftliches Bibellexikon.
September 2015. Zuletzt gedndert September 2016, URL: <https://www.bibelwissenschaft.de/stich-
wort/200072/> (Stand: 05.07.2019).

393



Reflexion

winden und seinen Figuren wesentlich mehr Tiefe und Echtheit abzuringen.
Der/Die Schauspieler(in) sollte mit der Rolle verschmelzen, so gut es eben ging.
Auf seinen Ideen fuf3t das Method Acting, dem sich auch heute noch viele Holly-
woodschauspieler verschrieben haben. Stanislwaskis Grundidee ist: Das ganze
Stiick und jede einzelne Figur sind von einem roten Faden durchzogen, der

in jeder Szene durchschimmert und so das Werk zusammenbindet. Dieser Fa-
den liegt im Subtext des Stiickes verborgen und der/die Regisseur(in) und die
Schauspieler(innen) miissen ihn ausgraben. Stanislawski schldgt vor, zu diesem
Zweck immer wieder von der intellektuellen Arbeit ,am Tisch” aufzustehen, um
die gewonnen Erkenntnisse auf der Bithne zu testen. Dort zeigt sich dann, ob
die Uberlegungen die Darstellung echter gemacht haben. Falls Korrekturen no-
tig sind, kehrt man an den Tisch zuriick und testet erneut usw., bis schlief}lich
der Subtext ganz verstanden ist. Deshalb nennt man seine Methode im angel-
sachsischen Raum auch Active Analysis®.

Der britische Dramatiker Declan Donnellan hat mit seinem Buch The Ac-
tor and the Target einen viel beachteten Ratgeber geschrieben, wie Schauspie-
ler(innen) ihreBlockaden auf der Biihne tiberwinden konnen. Dabei ist es fiir
ihn wichtiger, dass der/die Schauspieler(in) lernt, seine Umgebung wahrzuneh-
men und aufmerksam zu sein fiir seine/ihre Spielpartner(in), als alle moglichen
Motive der Rollen intellektuell zu durchdringen. Er liefert besonders fiir die
Analyse von Einzelszenen sehr hilfreiche Werkzeuge, wie wir weiter unten bei
der Betrachtung des ersten Samuelbuches noch sehen werden*.

Beide steuern sehr unterschiedliche Verfahren fiir eine theaterwissenschaft-
liche Exegese bei: der eine einen eher ,globalen Blick” auf den Zusammenhang
des Sttickes als ganzes, der andere einen eher ,lokalen” auf einzelne Szenen.
Trotzdem sind sie sich in einem wichtigen Punkt einig: Die Handlung eines
Stiickes vollzieht sich anhand einer ,Ereigniskette” (Stanislawski), die keine
lose Sammlung ist, sondern bei der eine Situation unmittelbar auf die voraus-
gehende reagiert (Donnellan). Beispielsweise salbt Samuel David in Bethlehem
und der Geist Gottes kommt auf ihn (1 Sam 16,13). Einen Vers spéter, weit weg
in Gibea-Saul, weicht der Geist Gottes von Saul und wird durch einen bdsen
Geist ersetzt (1 Sam 16,14). Diese Szene ist eine ganz andere als die vorangegan-
gene. Folgen wir aber der Reaktionsregel, dann muss das eine Ereignis eine
direkte Folge des anderen sein. Der Geist, der sich auf David herabsenkt, wird
dann wohl derselbe sein, der Saul verlasst. Die spirituelle Thronfolge ist hier
schon vollzogen, auch wenn Saul offiziell noch weiter Konig Israels bleibt.

3 Zu Stanislawski vgl. M. Knebel, Active Analysis of the Play and the Role, in: J. Thomas (Ed.), A Direc-
tor’s Guide to Stanislavsky’s Active Analysis (russ. Orig. O dejstvennom analize p’esy i roli, 1971). Lon-
don - New York 2016, 49-72.

4 Vgl. D. Donnellan, The Actor and the Target. Ed. Theatre Communications Group in Zusammenar-
beit mit Nick Hern Books. London 2006, ‘2014.

394



Bibel als Drama

Die unversdhnliche Geschichte zweier Konige

Das erste Buch Samuel ist entlang einer klaren Ereigniskette aufgebaut. Fasst man
die ersten drei Kapitel iber Geburt und Ausbildung Samuels als Einfithrung auf,
dann beginnt die eigentliche Geschichte mit einem Konflikt Israels mit den Phi-
listern (1 Sam 4,1). Das ganze Buch ist durch diesen Kampf strukturiert. Die Phi-
lister bilden eine stindige Drohkulisse und gehen in regelmifliigen Abstinden
zum Angriff iber (1 Sam 7,7; 13,1 ff,; 17,1; 19,8; 23,1; 23,27; 28,1). Das ganze
Stiick ist eine Charakterstudie des tragischen Konigs Saul und der Auseinander-
setzung mit seinem tiberlegenen Nachfolger David. Jeder neue Philisterangriff
leitet eine neue Eskalationsstufe in diesem Verhaltnis ein bis zur Hohlenszene in
Kapitel 24, die ich gesondert analysieren mochte. Dort wird deutlich, warum der
eine Konig gehen muss und der andere ihn beerben wird.

Die beiden Hauptcharaktere der Geschichte, Saul und David, sind sehr ver-
schieden und ihr Konflikt pragt das ganze Stiick. Hier finden wir die roten Fiaden,
die ich bereits schon bei meiner kurzen Beschreibung Stanislawskis erwahnte.
Ich mochte mich hier auf die handlungsleitenden Prinzipien dieser beiden Anta-
gonisten beschrdanken, die sogenannten Through-Actions. Dass mit Saul und Da-
vid auch spirituelle Gegensitze einander gegeniiberstehen, wird erst durch diese
Perspektive deutlich und kulminiert in der Hohlenszene.

Saul promotet sich selbst: die Identity

Um die Dramatik bis dahin zu verstehen, muss man zundchst tief graben in Sauls
Psyche und in seinem Verhiltnis zu Gott. Wir erleben Saul als jemanden, der
von Gott ausersehen wurde, Konig Israels zu werden. Gott wollte das nicht, wil-
ligt aber auf Druck des Volkes in die neue Staatsform ein (1 Sam 8,5.8.22). Saul
wollte das auch nicht (s. 1 Sam 21 f.), wird aber nicht gefragt. Er versteht sein
Konigtum - und das ist ganz wichtig festzustellen — ausschlieflich militarisch
(1 Sam 14,47 £.). Kbnig zu sein und Erfolg im Krieg zu haben, sind fiir ihn iden-
tisch. Nicht umsonst portraitiert das erste Samuelbuch ihn auch stets mit dem
Speer in seiner Hand. Und nicht umsonst nimmt die Spannung zwischen David
und Saul in dem Moment zu, wo der Jiingere den Alteren militirisch aussticht.
Als Leierspieler ist David an Sauls Hof noch erwiinscht (1 Sam 16,21), aber kaum
erweist er sich als potenterer Krieger, fithlt Saul sich angegriffen. Am deutlichs-
ten wird das vielleicht an der Stelle, als die Frauen Jerusalems in ihren Gesdngen
David zehntausend erschlagene Feinde zugestehen, Saul aber nur tausend (1 Sam
18,6-9).

Donnellan steht dem Konzept des ,,Charakters” sehr kritisch gegeniiber. Wer
jemand wirklich ist, in all seiner Tiefe und all seinen Motiven, konne man ihm
zufolge nicht sagen. Aber er schldgt ein anderes Werkzeug vor, um die Hand-

395



Reflexion

lungsweise eines Menschen zu erkldren: die Identity. Die Identity gibt an, wie
sich ein Mensch nach auflen prasentiert, wie er von anderen gesehen werden
mochte. Fiir diese personliche PR-Abteilung ist es unerheblich, ob jemand all
die guten Eigenschaften wirklich besitzt, die sie oder er sich wiinscht. Entspre-
chend ist die Un-Identity das, als was man auf keinen Fall erscheinen will. Oft
sind Personen in Stiicken an diesen Stellen verwundbar und nehmen viel in
Kauf, um nicht mit den Seiten assoziiert zu werden, die sie nicht sein wollen.
Saul will offensichtlich als starker Anfiihrer erscheinen und Davids militdrische
Erfolge greifen seine Identity direkt an. Da aber fiir Saul Konigtum und Kriegs-
erfolg identisch sind, bedeutet das eben auch einen unmittelbaren Angriff auf
seine Konigswiirde.

Was auf dem Spiel steht: die Stakes

Gleichzeitig fithrt Donnellan das Konzept der Stakes ein, zu Deutsch das der
,Einsdtze”. Dahinter verbirgt sich die Idee, dass ein(e) Schauspieler(in) auf der
Biihne ein intensiveres Spiel liefern kann, wenn er/sie sich bewusst macht, was
fir seine/ihre Rolle gerade auf dem Spiel steht. Aber auch fiir die exegetische
Analyse kann es hilfreich sein. Saul fiihlt sich von David in seiner Identity als
militdrischer Anfiihrer provoziert. Die Stakes werfen nun einen Blick auf das
Ausmaf dieser Herausforderung. Denn die Gefahr fiir David wird im Laufe des
Stiickes immer grofier: Zundchst versucht Saul, ihn in Raserei zu toten (1 Sam
18,11), spater bringt er ihn wegen eines geschmacklosen Brautgeschenks fiir sei-
ne Tochter Merab in Gefahr (1 Sam 18,25), dann wird der Mordplan offentlich
(1 Sam 19,1) und kann nur durch Jonatans Einwirken abgewendet werden. Ein
nachster Mordversuch in Raserei (1 Sam 19,10) und David bleibt nur noch die
Flucht, eine Flucht, an deren Ende die Hohlenszene stehen wird.

Der Weg zur Hohlenszene ist bedeutsam, denn er erhellt Sauls Gefiihlswelt
und verdeutlicht, was eine theaterwissenschaftliche Herangehensweise aufde-
cken kann. Die Stakes steigen fiir Saul immer weiter, denn bei Davids Flucht
unterstiitzen sogar noch Sauls eigene Kinder den Abtriinnigen. In 1 Sam 22,7 f.
hat er keinerlei Vertrauen mehr zu seiner Umgebung und wirft seinen Geféahr-
ten Verrat vor. Die Identity des gro3en Konigs, der alles unter Kontrolle haben
will, ist vollends dahin. Er erfahrt, dass David von den Priestern der Stadt Nob
unterstiitzt wurde und will an ihnen ein Exempel statuieren. Aber seine eigenen
Krieger verweigern ihm die Gefolgschaft (1 Sam 22,17)! An diesem Punkt ist die
Frage auf dem Tisch, ob Saul tiberhaupt noch Konig ist. Wer sich nicht tiber
Weisheit, Giite, Barmherzigkeit, sondern ausschlieflich als Krieger definiert,
muss hier zu drastischen Mafinahmen greifen. Und Saul enttduscht nicht: Er
lasst nicht nur die Priester abschlachten, mit seiner Billigung geht die ganze

396



Bibel als Drama

Priesterstadt in einem beispiellosen Blutbad unter, ,von Mann bis Frau, von
Kind bis Sdugling, und Rind und Esel und Schaf“’ (1 Sam 22,19).

Der Spannungsbogen vor der Hohlenszene

Nach dem Gemetzel an seinen eigenen Leuten jagt ein immer noch tief verunsi-
cherter Saul seinem ehemaligen Knecht hinterher. Beide treffen sich in der Wiis-
te Maon, David mit einer kleinen Truppe auf der einen, Saul mit einer tiberle-
genen Streitmacht auf der anderen Seite eines grof3en Felsens. Hatten sich die
beiden in dieser Situation getroffen — das folgt aus der obigen Analyse —, Saul
hatte mit David und seinen Leuten kurzen Prozess machen miissen, um seine
Identity wiederherzustellen und den Mann auszuschalten, der ihm sein wich-
tigstes Gut genommen hat: den militdrischen Erfolg. Doch da geschieht etwas
vollig Unerwartetes: Die Philister greifen an und Saul wird zur Landesverteidi-
gung gerufen (1 Sam 23,27). Saul folgt dem Ruf und ist siegreich.

Diese Passage konnte man als dramatischen Kniff verstehen, die beiden Kon-
trahenten noch einmal kurz auseinanderzubringen, um die Spannung vor der
folgenden Hohlenszene zu steigern. Eine theaterwissenschaftliche Methode for-
dert jedoch, dass jedes Ereignis eine unmittelbare Reaktion auf das vorangegan-
gene ist. Die Abberufung Sauls braucht eine inhaltliche Rechtfertigung fiir seinen
Platz im Ganzen und die lautet wie folgt: Saul stellt mit dem Sieg tiber die Phili-
ster seine Identity wieder her, die Stakes sind zu Beginn der Hohlenszene fiir ihn
(nicht fiir David) schon deutlich gesunken. Dadurch wird es aber tiberhaupt erst
moglich, dass Saul David verschont. Die innere Logik der Figuren gebietet, dass
zwischen dem Massaker von Nob und Sauls Milde David gegentiber in der Hoh-
lenszene noch etwas Entscheidendes passieren muss. Und das ist die Entlastung
Sauls durch seinen Sieg tiber die Philister. Das macht die folgende Szene nicht
weniger spannend. Wir erfahren dort, was die beiden Figuren im Laufe des gan-
zen Stiickes umgetrieben hat, warum der eine verstofien und der andere der von
Gott gewollte Konig sein wird.

Die tibliche Wahrnehmung der Hohlenszene (1 Sam 24) ist wie folgt: David
versteckt sich mit seinen Leuten in einer Hohle. Saul sucht ihn mit all seinen
Kriegern und besucht die Hohle, um dort seine Notdurft zu verrichten. David
schleicht sich an ihn heran, schneidet ein Stiick seines Mantels ab und préasen-
tiert es seinem Gegenspieler, nachdem dieser die Hohle wieder verlassen hat.
Der spiirt plotzlich, dass David ihn in der Hohle verschont hat, und erwidert
den Gefallen. Doch wird der noch amtierende Konig seinen ehemaligen Diener
nicht wieder an seinen Hof holen. Mehr noch: Lasst man fiir einen Moment die

5 Die Einheitstibersetzung schafft es hier nicht, die Dramatik der Szene geniigend einzufangen. Des-
halb an dieser Stelle meine eigene Ubersetzung.

397



Reflexion

etwas umformulierte Wiederholung dieser Szene in Kapitel 26 aufler Acht, wer-
den sich die beiden in diesem Leben nicht mehr wiedersehen, weil die Geschich-
te uns auf einer Subtextebene zu verstehen gibt, dass die beiden ein uniiberwind-
licher Graben trennt und der hat mit ihrem Verhdltnis zu Gott zu tun.

Saul: Blindes Gehorchen

Saul wurde schon friih in seiner Amtszeit von Gott verworfen, weil er in zwei Si-
tuationen nicht exakt genug auf Gott gehort hat. Im einen Fall soll er auf den
Propheten Samuel warten, damit dieser mit Brandopfern seinen Sieg tiber die Phi-
lister garantiert. Als Samuel sich verspatet, opfert Saul selbst und handelt sich so
den Zorn Gottes ein (1 Sam 13,8-15). Spiter soll er die Amalekiter besiegen und
(wie spdter in Nob) alles niedermachen, was dort lebt (1 Sam 15). Er ldsst jedoch
deren Anfiihrer und etwas Vieh am Leben, um es spédter Gott zu opfern. Dafiir
wird er von Samuel mit den Worten geriigt: , Liegt das Gefallen fiir den Herrn in
Brandopfern und Schlachtopfern so wie am Horen auf die Stimme des Herrn?
Siehe, horen ist besser als Schlachtopfer, zuhoren besser als Fett von Widdern“®
(1 Sam 15,22). Saul lebt in der Welt des Gehorchens und Zuhorens. Das ist seine
Through-Action, die sich durch das ganze Stiick zieht. Vielleicht ist auch dieser
Moment mitverantwortlich dafiir, dass er sich Zeit seines Lebens nicht wirklich
sicher fiihlt, denn schlie8lich hat Gott sein Konigtum ja sehr frithzeitig fiir been-
det erkldrt, ohne ihn tatsachlich abzusetzen.

Dieses Zuhoren geht tiber einen Akt blinden Gehorsams nicht hinaus, immer
vom Bemiihen geprigt, den gemachten Fehlern nicht noch weitere hinzuzufi-
gen. Saul kann Gott gar nicht wirklich selbst suchen. Er versteht nicht, wie das
gehen konnte. Als David vor Saul in die Wiiste flieht, zeigt sich das an einer be-
merkenswerten Szene: Der Fliichtige befreit die juddische Stadt Keila von den
Philistern, begibt sich dadurch aber in eine militarisch delikate Situation. Sein
Aufenthaltsort wird bekannt, er ist in der Stadt eingeschlossen und kann sich
nicht sicher sein, ob ihn die Befreiten nicht dem nahenden Konig ausliefern wer-
den (1 Sam 23). Saul sieht die missliche Lage und seine Analyse lautet wie folgt:
»,Gott hat ihn mir ausgeliefert; er hat sich gefangen, indem er in eine Stadt mit
Tor und Riegel gegangen ist” (1 Sam 23,7). Vom Offensichtlichen schlief3t er auf
Gottes Beweggriinde. Er bleibt im Oberflaichlichen und schafft es nicht, diese Ebe-
ne der Wirklichkeit zu durchstofien, weder dadurch, dass er Gott explizit befragt,
noch dadurch, dass er ein Gespiir fiir einen tieferen Hintersinn entwickelt hatte.
So bleibt Saul das ganze Stiick tiber der blinde Soldat Gottes, dem ein echter, ver-
lasslicher Kontakt zu seinem Schopfer nicht gelingen will.

6 An dieser Stelle habe ich eine eigene Ubersetzung gewihlt, um die Aspekte noch klarer herauszu-
stellen, die mir fiir die Bewertung Sauls und Davids besonders wichtig sind.

398



Bibel als Drama

David: Sehen auf Gottes Wirklichkeit

David ist das genaue Gegenteil. Kurz nach Sauls zweiter Verwerfung erhalt Sa-
muel den Auftrag, einen der S6hne Isais zu salben. Schon beim ersten ist er be-
geistert von dessen Gestalt, aber Gott ldsst ihn eine Lektion lernen: ,denn (Gott
sieht nicht) wie der Mensch sieht, denn der Mensch sieht, was vor den Augen
ist, aber Gott sieht das Herz“ (1 Sam 16,7; Ubers. N. B). David ist ein Mensch
des Sehens. Immer wieder wird er hinter den gesellschaftlichen Gepflogenhei-
ten und vermeintlichen Wahrheiten immer noch die Ebene Gottes sehen. Das
wird in der Hohlenszene besonders deutlich. Davids Leute jubeln schon, als sie
Saul wehrlos in der Hohle sehen und haben ihr Urteil bereits gefillt: ,Siehe,
das ist der Tag, von dem Gott zu dir gesagt hat: Sieh, ich gebe deinen Feind in
deine Hand und du wirst mit ihm tun, wie es gut ist in deinen Augen” (1 Sam
24,5; Ubers. N. B.). Hier lohnt es sich wieder, das erste Buch Samuel als Ganzes
zu verstehen, denn dann fillt einem auf, dass Gott etwas Ahnliches nie gesagt
hat. Davids Mdnner denken genau in denselben Mustern wie Saul: Aus dem Of-
fensichtlichen schlussfolgern sie Gottes Willen. Dass David ihren Ratschldgen
nicht folgt, zeigt schon, dass er ein anderes Verhaltnis zu Gott hat. Und dieses
Verhdltnis wird schlief}lich durch die Anspielung auf die Augen Davids Kklar ge-
macht. Er soll tun, was gut ist in seinen Augen. Zundchst will der Konig in spe
sogar tatsdachlich dieser Aufforderung Folge leisten, doch dann kriegt er ein
schlechtes Gewissen, auf Hebrdisch heif3t das, es ,schldgt ihn sein Herz"”. Mit
Augen und Herz haben wir sogar formal die beiden Worte, die auch Gott schon
als Gegensatz bei Davids Salbung formuliert hat. Und das ist dann auch Davids
Through-Action: das Sehen im Sinne Gottes, das Sehen mit dem Herzen. Sauls
ehemaliger Diener ist ein Meister darin, durch die oberflaichliche Wirklichkeit
hindurchzusehen, und im zweiten Buch Samuel wird das noch viel deutlicher,
wenn er beispielswiese den Tod seines fritheren Feindes Abner vor allen Leuten
betrauert (2 Sam 3,31-39), die Mo6rder seines Feindes Ich-Boschet nicht etwa
belohnt, sondern hinrichten ldsst (2 Sam 4) und nicht zuletzt, als er sich vom
Benjaminiter Schimi verfluchen ldsst, weil es ja sein konnte, dass Gott diesem
das befohlen habe (2 Sam 16,5-14).

Und dort, wo er doch einmal unsicher ist, fragt David Gott direkt, wie in der
heiklen Entscheidung, ob er den Bewohnern von Keila gegen die Philister hel-
fen soll (s.o.). Er offenbart damit einen viel unmittelbareren, individuelleren Zu-
gang zu Gott, als Saul es jemals konnte. Er trennt den Kontakt zu Gott nicht in
zwei Bereiche: Wenn man nichts von ihm hort, macht man das, was man selbst
fir richtig hélt, ansonsten gehorcht man. Die Beziehung zu Gott ist immer da.

Auflerhalb der Hohle hilt David eine kurze Rede, in der fiinfmal die Wur-
zel 2xn (ra‘a) fir ,,sehen” vorkommt und zweimal das Wort i1 (hine), ,,siehe”.
Sein Fokus auf dieser Art der Wahrnehmung ist tiberdeutlich. Er hilt Saul das

399



Reflexion

Mantelstiick hin, den Beweis seiner Unschuld, mit der Aufforderung: ,Sieh!”
Und was ist Sauls Antwort auf diese Aufforderung zu sehen? ,Ist das nicht deine
Stimme, mein Sohn David?“ (1 Sam 24,17) Saul sieht das eigentliche Beweis-
stiick nicht. Er bleibt ein Horender. Es ist egal, ob er hinterher intellektuell Da-
vids Argumentation nachvollziehen kann und seine Weisheit lobt. An dieser
Stelle wird deutlich: Die beiden leben in ganz unterschiedlichen Welten und
sie werden nie zusammenkommen. Der endgiiltige Bruch zwischen Saul und
David ist vollzogen, auch wenn oberfldchlich alles versohnt erscheint. Die un-
terschiedlichen Through-Actions der beiden Protagonisten haben die Handlung
des Stiickes bis zu diesem Punkt immer weiter angeheizt. Hier werden sie of-
fenbar und lassen nur noch noch eine Losung zu: Die beiden Konige trennen
sich. Der amtierende wird spater noch zusammen mit seinen S6hnen auf dem
Schlachtfeld sterben — genauso wie er auch gelebt hat. Der zukiinftige wird da-
nach auch offiziell den Thron besteigen und in der jiidischen Tradition einen
herausragenden Platz einnehmen. Gott hat seinem Volk das Konigtum gestat-
tet, aber er hat sich vorbehalten, das Personal dafiir selbst auszuwadhlen. Den
entscheidenden Unterschied macht dabei eine spirituelle Haltung: Gottes Welt
permanent durch die Realitit durchschimmern zu sehen, anstatt wie ein Soldat
auf seine Befehle zu horen.

Ausblick

Die Bibel aus dem Blickwinkel des Theaters zu betrachten, liegt zundchst viel-
leicht nicht auf der Hand. Erkennt man aber den historischen Befund an, dass
Erzdhlungen noch zu Beginn des ersten Jahrtausends tatsdchlich als Auffiih-
rungen weitergegeben wurden, erscheint es nicht mehr abwegig, in der Bibel
Spuren einer theatralen Denkungsart zu entdecken. Lost man sich zudem von
der klassischen Vorstellung von Theater, von Vorhang, fiinf Akten, Chor etc.,
dann lassen sich moderne Methoden der Theaterwissenschaften auch auf die-
se alten Texte anwenden, die uns tberliefert sind. Noch mehr Ertrag erwartet
diejenigen, die sich daran machen werden, die biblischen Biicher erneut auf
die Bithne zu bringen. Wer gezwungen ist, sich festzulegen auf Kostiime, Re-
quisiten, auf die Darstellung der einzelnen Rollen, muss sich auch festlegen
auf eine bestimmte Interpretation. Sie oder er wird den Subtext des Stiickes frei
legen miissen — mit hoffentlich erstaunlichen neuen Einsichten. Wie Gott im
ersten Samuelbuch David, den Mann des Sehens, seinem Vorgianger Saul, dem
Mann des Horens, vorzieht, ldsst sich dann vielleicht auch fiir die Bibel sagen,
dass auffiihren besser ist als vorlesen. Show, don‘t tell!

400



