Versthnung

Florian Kleeberg | Miinster

geb. 1981, Dr. theol.,
Fortbildungsreferent

kleeberg@bistum-muenster.de

Unversohnt — Erlost?

Hoffnung auf allumfassende Versohnung

Ich behaupte, jeder Mensch kennt Themen, die sie oder ihn - einmal aufgetaucht
- ein Leben lang umtreiben. Fir mich ist eines davon die Versohnungs- und Erl6-
sungsthematik. Sie begleitet mich wie ein roter Faden seit geraumer Zeit, in ganz
unterschiedlichen Facetten.

Es war an einem verregneten Freitagabend im November 2002 kurz nach mei-
nem Studienbeginn. Meine Familie besuchte mich und wir gingen zur Feier des
Tages essen. In einer kleinen Kunstsammlung unweit des Lokals stand links ne-
ben der Eingangstiir ein kleines Bild. Es zeigte das Kunstwerk , Him“ des italieni-
schen Kiinstlers Maurizio Cattelan (*1960). Hinter diesem Titel verbirgt sich eine
kindergrofie Skulptur von Adolf Hitler, die, kniend die Hande zum Gebet gefaltet,
den Blick zum Himmel erhoben hat. Hitler wirkt fast wie ein unschuldiger Schul-
junge. Und als ob diese Irritation nicht schon reichte, stand neben jener Figur die
Frage zu lesen: ,Verzeiht Gott jedem - alles?”

Wenig spater fiel mir Die Sonnenblume' von Simon Wiesenthal in die Hinde.
Autobiographisch berichtet der Verfasser von seiner Begegnung mit einem ster-
benden SS-Mann. Dieser richtet an Wiesenthal — den gefangenen Juden - die
Bitte, ihm stellvertretend die begangenen Verbrechen und Morde an Juden zu
vergeben. Obgleich er dem Leid des Sterbenden nicht gleichgiiltig gegentiber-
steht, sieht sich Wiesenthal aufler Stande, der Bitte nachzukommen. Schweigend
verldsst er den Raum, ohne dem Zuriickgelassenen das erhoffte Vergebungswort
zuzusprechen. Zeit seines Lebens wird sich Wiesenthal die Frage stellen, ob er in
jener Situation richtig gehandelt hat.

1 S. Wiesenthal, Die Sonnenblume. Eine Erzihlung mit Kommentaren. Frankfurt/M. — Berlin ¢1998.

401



Reflexion

Fast vier Jahre spédter machte ich ein Praktikum bei der Krankenhausseelsorge
im Universitdtsklinikum Miinster. Auf der Strahlentherapiestation begegnete
ich einer schwerstkranken Frau, die sich nicht in der Lage sah, ihrem Sohn zu
vergeben. Vielleicht aus Unkenntnis, vielleicht aus pastoralem Feingefiihl — in
jedem Fall mit der Intention, die Situation der Frau nicht noch stidrker zu belas-
ten — gab ich ihr auf die Frage, ob Gott sie dennoch bei sich aufnimmt, zur Ant-
wort: Weder konne ich mir vorstellen, dass Gott sie gegen ihren Willen zu et-
was zwinge, noch dass er sie aufgrund ihres Unvermogens von der heilenden
Gemeinschaft mit sich und anderen ausschldsse. Vielmehr sei ich davon tiber-
zeugt, dass Gott sie in seiner Liebe mit all ihren lebensgeschichtlich erworbenen
Fahigkeiten und Beschrdnkungen umfassend annimmt. Mir war zu diesem Zeit-
punkt nicht klar, welche Gedanken-Fisser ich bei dem Versuch zu 6ffnen hitte,
um meine Antwort zu begriinden. Allerdings glaube ich heute mehr denn je,
dass meine Aussage dieser Frau gegeniiber gut zu vertreten ist.

Obgleich die Beschiftigung mit der Versbhnungs- und Erlosungsthematik
zahlreiche Fragen und Problemfelder beriihrt und man das ein oder andere Mal
keine befriedigende Antwort findet, mochte ich im Folgenden die fiir mich we-
sentlichen Grundiiberzeugungen zu dieser Thematik darlegen. Dazu nehme ich
als Gliederungsstiitzen in Variationen die vier Fragen Immanuel Kants , Was
kann ich wissen?“, ,Was darf ich hoffen?”, ,Was soll ich tun?” und ,Was ist der
Mensch?“ auf.

Eschatologischer Horizont — Was kann ich tiberhaupt wissen?

Wer sich Gedanken zur Versbhnungs- und Erlésungsthematik macht, streift un-
weigerlich die Eschatologie — die Lehre von den letzten Dingen.? Sie beschiftigt
sich — salopp gesagt — mit dem ,Wohin” von Welt, Mensch und Geschichte, al-
so mit der Frage nach der Vollendung, im Gegensatz zum , Woher” dieser drei
in der Schopfungstheologie. Beiden Themengebieten ist eines gemeinsam: Sie
behandeln Fragen und Uberlegungen, die Zeit und Raum (nach vorn und nach
hinten) tiberschreiten. Damit stofen sie an eine Grenze im Hinblick auf die
Moglichkeiten, eindeutig tiberpriifbares Wissen und genaue Informationen zu
erhalten. Doch darin besteht auch nicht deren Intention. Vielmehr spiegelt sich
in ihnen der Versuch wieder, aus einer glaubenden und hoffnungsvollen Per-
spektive den Fragen nach Herkunft und Ziel von Welt, Mensch und Geschichte
auf die Spur zu kommen und damit die Sinn-Frage von allem zu bedenken. In je-
dem Fall bietet sich dafiir eine Sprache und Ausdrucksweise an, die — wie Motiv-
und Bildsprache - offen ist und sich davor hiitet, Tatsachen und Exaktheiten zu

2 E-J. Nocke, L. Eschatologie, in: T. Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik (Bd. 2). Diisseldorf 22002,
377-478.

402



Versthnung

beschreiben. Gleichzeitig ldsst sich festhalten, dass sich das Nachdenken tiber
schopfungstheologische und eschatologische Inhalte fiir uns nur im Rahmen
menschlicher Sprache und Ausdrucksweise artikulieren ldsst. Diese widerspricht
sich im besten Fall nicht selbst, soll ihr eine gewisse Plausibilitat fiir die nach-
vollziehende Vernunft nicht abhanden kommen.?

Man konnte an dieser Stelle einwenden, dass Gott doch wohl ganz anders ist,
als die Arten und Weisen, wie meine Vernunft sich ihn und sein Handeln, die
Erschaffung und Vollendung der Welt und der Menschen vorstellt. Damit orien-
tiert man sich in kirchlicher Tradition am Vierten Laterankonzil (1215) und des-
sen Analogielehre*. Nach dieser besteht zwischen Schopfer und Geschopf immer
eine grofere Unihnlichkeit als Ahnlichkeit. So wird durch eine gesunde Skepsis
der eigenen Vernunft und ihrer vermeintlichen, manchmal vorschnellen Gewiss-
heiten gegeniiber besonders die Geheimnishaftigkeit und Andersartigkeit Gottes
zu bewahren versucht.

Diesem Anliegen Hochachtung und Verstdandnis zollend, bin ich nichtsdes-
toweniger davon iiberzeugt, dass sich Gott in Treue zu sich und seinem Wesen
als fiir unsere Vernunft nachvollziehbar offenbart (hat). Das ermoglicht, bei aller
bleibenden Offenheit und Uneindeutigkeit, ein stimmiges Hoffnungsbild tiber
die Vollendung von Welt, Mensch und Geschichte aus den (Sprach-)Zeugnissen
von Heiliger Schrift und Tradition sowie in Ubereinstimmung mit der mensch-
lichen Vernunft zu fassen. Damit soll dem Anspruch des Ersten Petrusbriefes
genuigt werden: ,Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von
euch Rechenschaft fordert tiber die Hoffnung, die euch erfillt” (1 Petr 3,15).

Gerechtigkeit oder Barmherzigkeit — Was darf ich (er)Jhoffen?

Was aber zeichnet diesen Gott aus? Die frithesten urkundlichen Zeugnisse bele-
gen die Hoffnung in die Bundeszusage Gottes, sein auserwdhltes Volk aus der
Gefangenschaft und Sklaverei zu befreien und als treuer Wegbegleiter ins gelobte
Land zu fithren. Nach und nach reflektiert der jiidische Glaube Gott als Herrn
der Geschichte — selbst durch alle historischen Katastrophen wie Landverlust
und Exil hindurch. Im Zuge dieser Universalisierung wird Gott nicht nur als
Schopfer des Himmels und der Erde betrachtet. Sein Machtbereich wird so grof
gedacht, dass ihm selbst der Tod keine Grenze setzen kann. Wer sich diesem
Gott ganz anvertraut, dem erweist sich Gott als treuer Retter und Lebens- wie
Zukunftsspender.® Genau dieser Gedanke artikuliert sich im christlichen Be-
kenntnis zu Jesus von Nazareth als dem auferweckten Messias. In bzw. an ihm

3 J. Rahner, Einfiihrung in die christliche Eschatologie. Freiburg i. Br. 2010, 53-71.

4 DH 803-808, speziell: 806.

5 Vgl. dazu T. Hieke, I. Aspekte alttestamentlicher Gottesvorstellungen, in: K. Ruhstorfer (Hrsg.), Gottes-
lehre (Modul 7). Paderborn 2014, 19-72.

403



Reflexion

offenbart Gott seine bedingungslose Liebe und Treue zur Welt und zu den Men-
schen. Diesen fleischgewordenen Liebesausdruck, der durch seine gesamte Exis-
tenz das Anbrechen der Gottesherrschaft lebt und verkorpert, lasst Gott nicht im
Tod. Er erdffnet Jesus durch die Identifikation mit ihm und seiner Botschaft in
der Auferweckung Zukunft und Leben.® Die sich daran anschlief}ende Reflexion
iiber das Zueinander von menschlicher und gottlicher Identitédt in der Person Jesu
Christi findet im Konzil von Chalcedon (451) ihre lehramtliche Formel.”

Zu diesem Gottesglauben zahlt auch das Bild vom Endgericht, dem , Tag des
Herrn“®. Damit verbindet sich die Vorstellung, dass Gott am Ende der Zeiten zu
Gericht sitzt tiber die Welt und uns Menschen und damit die Grundlage schafft,
»einen neuen Himmel und eine neue Erde” zu etablieren. Dieses Glaubensgut
findet in variierter Form Eingang ins Christentum, das fortan Jesus Christus als
den bezeugt, der ,kommen wird, zu richten die Lebenden und die Toten” — wie
es im apostolischen Glaubensbekenntnis heifst. Den Mafistab fiir die Beurteilung
des Richters bildet nach Mt 25 dabei das Verhalten, das ich als Mensch Gott und
meinem Nichsten gegeniiber an den Tag gelegt habe.’

Ohne hier detailliert die weitere theologiegeschichtliche Entwicklung nach-
zeichnen zu kénnen, mutiert das anfinglich hoffnungserfiillte Bild von der
Wiederkunft Christi am jlingsten Tag als Richter zu einem Schreckensbild, das
iiber viele Jahrhunderte die Vorstellung von der Vollendung der Welt und der
Menschen unheilvoll priagt. Vorherrschend wird die Uberzeugung von einem
dualen Ausgang des Gerichtsgeschehens in Himmel und Hoélle, flankiert von In-
stitutionen wie dem Fegfeuer und dem Limbus. Unzédhlige Generationen werden
in Angst um ihr Seelenheil alles daran setzen, die in Kunst und Literatur ausge-
driickten Leiden dieser ,Jenseitsorte” durch Erwerb von Abldssen fiir sich und
andere zu minimieren.” Es verwundert nicht, dass die einseitige Uberbetonung
der gottlichen Gerechtigkeit ohne jeden Zug von Barmherzigkeit das Gottesbild
im Mittelalter zum Zerrbild eines unbarmherzigen Richters verkommen lédsst, das
spatestens in der Moderne — im Anschluss an die Aufkldrung — jegliche Plausibili-
tat einbiifdt! Gerade angesichts der beiden Weltkriege im 20. Jh. und der Katastro-
phe der Shoah erfihrt dieses Bild eine endgiiltige Infragestellung, die sich in der
Theodizeefrage zuspitzt. Wie kann man noch an diesen Gott angesichts des Leids
so vieler Unschuldiger glauben? Warum griff Gott in seiner Gerechtigkeit nicht
ein — gerade bei seinem auserwdhlten Volk? Wollte er nicht? Konnte er nicht?

In Folge dieser geschichtlichen Katastrophen setzt einerseits ein erneutes Nach-

6 H. Kessler, Die Auferstehung Jesu. Mitte und Kriterium christlichen Glaubens, in: Judaica 42 (1986),
211-230.

7 DH 300. Vgl. zum Hintergrund C. Lange, Einfiihrung in die allgemeinen Konzilien. Darmstadt 2012,
37-43.

8 J. Rahner, Eschatologie, 202 f. [s. Anm. 3].

9 Vgl. das Gleichnis vom Gericht des Menschensohnes tiber die Volker in Mt 25,31-46.

10 Vgl. W. Beinert, Tod und jenseits des Todes. Kevelaer 22010, 57-76.

404



Versthnung

denken tiber die gottlichen Attribute Allmacht, Allwissenheit und Allgiite ein
und wie man diese — trotz der Anfragen durch die geschichtlichen Erfahrungen
— widerspruchsfrei denken kann. Andererseits gewinnt der Gedanke Gottes als
Liebe starke Bedeutung. Das Aufgreifen dieses urbiblischen Motivs fiihrt zu
weitreichenden Konsequenzen bzw. Anfragen — gerade fiir das Denken des jen-
seitigen Gerichtsgeschehens und die Vollendung von Welt und Mensch: Denn
warum sollte ein liebender Gott auch nur eines seiner Geschopfe zur ewigen
Holle verdammen oder seine Schopfung nicht zu einem guten Ende fiihren
wollen - selbst einen Adolf Hitler? Wie steht es aber angesichts dieser Uberle-
gung um die Verhdltnisbestimmung von Gottes Gerechtigkeit zu seiner Barm-
herzigkeit? Lauft man nicht Gefahr, in dieser Vorstellung ins andere Extrem
abzugleiten und die Barmherzigkeit so zu betonen, dass die Gerechtigkeit auf
der Strecke bleibt? Schreien nicht die Ungerechtigkeiten, die Menschen an Men-
schen veriibt haben, nach einer Wiedergutmachung, die aufgrund des Todes der
Beteiligten im Diesseits nur noch von Gott im jenseitigen Gerichtsgeschehen
zu leisten wire? Gerade fiir den eingangs erwdahnten Simon Wiesenthal und die
schwerkranke Frau wiére das moglicherweise die einzige Hoffnung, endlich Ge-
rechtigkeit zu erlangen.

Subjekt und Gottes Gegeniiber — Was ist der Mensch?

Mit Immanuel Kant und dem Erstarken des Subjektdenkens in der Philosophie,
das dem Menschen Freiheit und Autonomie zuschreibt, zeichnet sich eine zu-
satzliche Herausforderung fiir das Vollendungsdenken ab. Im Zuge des Aufgrei-
fens dieser Gedanken in der Katholischen Theologie in der zweiten Hélfte des
20. Jahrhunderts kommt es zu einer gravierenden Akzentverschiebung in der
Verhidltnisbestimmung von Gott und Mensch. Zugespitzt lautet sie: Wenn die
Liebe Gottes nicht vollig anders ist als menschliche Liebe, hat sie um ihres We-
sens willen die bedingungslose Freiheit ihres Gegeniibers zu ermdoglichen und
zu respektieren. Diesen Gedanken hat in eindrucksvoller Weise Seren Kierke-
gaard (1813-1855) auf den Punkt gebracht, wenn er im Kontext seiner Uberle-
gungen zu Gottes Allmacht schreibt:

»,Das Hochste, das tiberhaupt fiir ein Wesen getan werden kann, hoher als al-
les, wozu einer es machen kann, ist dies: es frei zu machen. Eben dazu, dies tun
zu konnen, gehort Allmacht (...). [IJn ihr [muss; EK.] zugleich die Bestimmung
liegen (...), sich selbst wieder (...) zuriicknehmen zu konnen, (...) [sodass; FK.]
das durch die Allmacht Entstandene unabhingig werden kann. (...) Allein die
Allmacht kann sich zurticknehmen, indem sie sich hingibt, und dies Verhiltnis
ist ja eben die Unabhédngigkeit des Empfangenden. Gottes Allmacht ist darum
seine Glite. Denn Giite kann sich ganz hingeben, aber dergestalt, dass man, in-
dem man allméchtig sich selbst zurticknimmt, den Empfangenden unabhéngig

405



Reflexion

macht. Alle endliche Macht macht abhidngig, Allmacht allein vermag unabhan-
gig zu machen, aus dem Nichts hervorzubringen, was dadurch inneres Bestehen
empfangt, dass die Allmacht sich standig zuriicknimmt. (...) Das ist das Unbe-
greifliche, dass Allmacht nicht blofy vermag, das Allerimposanteste, das sichtba-
re Weltganze hervorzubringen, sondern auch das Allergebrechlichste (...): ein
der Allmacht gegentiber unabhidngiges Wesen.“!!

Kierkegaard qualifiziert die Erschaffung eines autonomen Lebewesens als das
Hochste, was ein allmédchtiges Wesen in seiner Gtite tun kann — mit allen damit
verbundenen Risiken. Eine solche ermoglichende Liebe kann ihre Zuneigung
immer nur in aller Freiheit anbieten und um Erwiderung werben. Alles andere,
wie Gewalt und Zwang zur Gegenliebe und Gemeinschaft, verriete ihr Wesen
und verdrehte die Liebe in ihr Gegenteil. Mit der unbedingten Anerkennung ih-
rer Adressaten geht jedoch der Preis einher, dass sich zur Gegenliebe fihige au-
tonome Geschopfe als Subjekte in aller Freiheit auch gegen die gottlichen Liebe
entscheiden kdnnen. Doch wer sollte das angesichts des attraktiven Angebots
— Gottes bedingungsloser Liebe — tun? Jedoch lédsst sich dies mit der Gegenfrage
auskontern, wer ein Nein zu dieser Liebe im letzten ausschlieffen kann. Nimmt
man die Freiheit eines Subjektes radikal ernst, kann man niemals im Vorfeld
ermessen, wie es sich entscheidet (und, je nachdem, wie stark man die mensch-
liche Freiheit betont, selbst Gott nicht).

Denkt man an dieser Stelle das Subjektsein des Geschdpfes um der Aufrecht-
erhaltung der uneingeschrankten Handlungsmoglichkeiten Gottes samt der
gottlichen Allmacht und Allwissenheit schwiécher, lauft man m.E. ebenfalls Ge-
fahr, einen hohen Preis zu zahlen: Entweder geht es zu Lasten der menschlichen
Freiheit und damit des Gedankens, als Subjekt ein selbstbestimmtes Gegentiber
zu Gott zu sein. Oder es geht zu Lasten der verniinftigen Nachvollziehbarkeit
Gottes. Denn in diesem Fall , funktioniert” die absolute Souverdnitat Gottes
samt seiner rettenden Handlungsmoglichkeiten nach einer Logik, die sich an-
gesichts seiner Geheimnishaftigkeit fiir die menschliche Vernunft nicht weiter
ergriinden ldsst.

Dartiber hinaus beinhaltet die Auffassung, den Menschen frei zu denken, fiir
die Erlosungs- und Versohnungsfrage eine weitere Schwierigkeit. Braucht man
angesichts der gottlichen Liebe nicht an seinem Rettungs- und Vollendungswil-
len der Welt und Menschheit gegentiber zu zweifeln, tragt sich in das eschato-
logische Nachdenken das Problem ein, dass es womdglich nicht an Gott, son-
dern am Menschen scheitern konnte — und zwar aufgrund der herausgestellten
menschlichen Freiheit.

11 S. Kierkegaard, Reflexion iiber Christentum und Naturwissenschaft, in: Gesammelte Werke. Bd. 17.
Ubers. v. E. Hirsch. Diisseldorf 1954, 124.

406



Versthnung

Wie aber liefle sich vor dem Hintergrund der Auffassungen von Gott als Liebe,
die alle fiir sich gewinnen und retten will, und dem Menschen als autonomes
und Gott gegentiber freies Subjekt das Gerichts- und Vollendungsgeschehen
denken? Dieser Frage sind die katholischen Allversohnungshoffnungsansitze
nachgegangen.'?> Gemeinsam ist ihnen, dass sie auf der einen Seite Gott als ret-
ten wollende Liebe und Freiheit denken, die das menschliche Leben erfiillen
will. Auf der anderen Seite betrachten sie den Menschen als unhintergehbares,
freies Subjekt, dessen Identitdt diesseits wie jenseits identisch ist. Dariiber hi-
naus werden die Jenseitsmotive Himmel, Holle, Purgatorium (Fegefeuer) und
Gericht so reformuliert, dass sie den mit ihnen verkniipften Glaubensiiberzeu-
gungen aus Bibel und Tradition bei gleichzeitiger Berticksichtigung und An-
passung an das verdnderte Gottes- und Menschenbild treu bleiben.

Daraus ergibt sich — wider aller Gewissheit — das Bild einer verniinftig be-
griindbaren Hoffnung, die sich wie folgt skizieren ldsst: Im Angesicht Gottes
wird dem Menschen sein ganzes Leben offenbar, mit allen gegliickten und miss-
gliickten Anteilen und damit auch aller verdrangter Schuld (Gerichtsgeschehen).
Bestdarkt durch die Zusage Gottes in Jesus, uneingeschrinkt geliebt und ganz
angenommen zu sein, kann der Schuldige sein Versagen einsehen. Er kann sich
zu seinen Taten bekennen und die, an denen er als Tater schuldig wurde, um
Verzeihung bitten (Purgatorium). Die Opfer dieser Taten konnen moglicher-
weise durch die Vergebungsbitte das aufrichtige und reumiitige Bemiihen der
Téter erkennen, sich von ihrem Fehlverhalten zu distanzieren. Das steht nicht
nur dafiir, das eigene Handeln und die damit verbundene Tat nachtréiglich als
falsch zu Klassifizieren. Es ist vor allen Dingen der Ausdruck jener unbedingten
Anerkennung, welche die Tdter in ihrer schuldhaften Tat den Opfern versagt
haben, indem sie deren Wiirde und Integritdt missachteten. Zu hoffen ist, dass
die Opfer durch Gottes unbedingte Anerkennung ihrerseits in die Lage versetzt
werden, in dem um Vergebung bittenden Tater den Mitmenschen erkennen zu
konnen, dem es zu vergeben gilt. Denn eines ist klar: Denkt man das Subjekt
autonom, darf niemand an diesem vorbei vergeben — auch Gott nicht! Es kime
einer Entmiindigung und damit einer wiederholten Missachtung der Wiirde
und Integritdt des Subjektes gleich, die das Opfer auch von Gottes Seite zum
Opfer machte.’

Gleichzeitig ldsst sich die Vergebung als die dem Wesen der Freiheit ange-
messene Ausdrucksart und -weise herausstellen.'* Damit lief3e sich eine ver-

12 F. Kleeberg, Bleibend unverséhnt — universal erlost? Eine Relecture von romisch-katholischen Konzepten zur
Frage der Allverséhnung im Gespréich mit psychotraumatologischen Ansdtzen. Miinster 2016.

13 J.-H. Tuck, Versohnung zwischen Titern und Opfern? Ein soteriologischer Versuch angesichts der Shoah,
in: ThGI1 89 (1999), 364-381.

14 M. Striet, Versuch iiber die Auflehnung. Philosophisch-theologische Uberlegungen zur Theodizeefrage, in:
H. Wagner (Hrsg.), Mit Gott streiten. Neue Zuginge zum Theodizee-Problem. Freiburg i. Br. u.a. 1998,
48-89.

407



Reflexion

sohnte Gemeinschaft aller mit Gott erhoffen (Himmel) — selbst fiir Adolf Hitler,
obgleich theoretisch die Moglichkeit bleibt, sich der Gemeinschaft mit Gott zu
versperren (Holle).

Was passiert jedoch, wenn ein Opfer der unumstoflichen Uberzeugung ist,
nicht vergeben zu kdnnen — wie beispielsweise Wiesenthal dem SS-Soldaten ge-
gentiiber oder die erwédhnte Frau zu Beginn? Selbst da, wo sich das Opfer aufler
Stande sieht, Vergebung zu gewdhren, weil das Widerfahrene und Erlebte — kon-
stitutiv zu seiner Identitdt gehorend — etwas ist, tiber das es nicht mehr heil wird
oder zu werden glaubt, habe ich Hoffnung auf universale Versohnung. Denn
auch fiir diesen denkmoglichen Fall kann verniinftig ausgewiesen werden, dass
Gott nicht am Opfer vorbei, sondern in Ubereinstimmung mit dessen Wunsch,
den Téter aus seiner Rolle zu entlassen, Vergebung in Stellvertretung gewéhrt.
Dabei ist die Anerkennung der eigenen Beschriankung, die Vergebung nicht selbst
gewdhren zu konnen, ja gerade nicht Ausdruck dafiir, nicht vergeben zu wollen.
Vielmehr zeugte die Einsicht in die eigene Vergebungsohnmacht sowie eine
denkbare Delegation des ureigenen Vergebungsrechts an Gott davon, dass das
vom Leben gezeichnete Opfer im Rahmen seiner Moglichkeiten das leistet, was
es als Subjekt zu leisten im Stande ist. Damit wiirde es — bei aller Beschrankung
der eigenen Fihigkeiten durch die Lebensgeschichte — die vollige Passivitdt und
Fixiertheit hinter sich lassen, die den Opferstatus gemeinhin kennzeichnet. Ware
damit nicht sogar im Fall von bleibend Unverséhntem All-Erlésung denkbar und
meine Antwort der schwerkranken Frau gegeniiber durchaus vertretbar? Wohlge-
merkt — nicht an den Betroffenen und ihren Moglichkeiten vorbei, aber unter
Berticksichtigung ihrer Fahigkeiten und Beschrankungen!

Spiritueller Weitblick — Was soll(te] ich tun?

Das Wort , Weitblick” hat laut Duden eine doppelte Bedeutung: Mit , Weitblick”
kann zum einen die Fahigkeit bezeichnet sein, ,vorauszublicken, frithzeitig kiinf-
tige Entwicklungen und Erfordernisse zu erkennen und richtig einzuschitzen”
und zum anderen der , Fernblick“"*. Beide Umschreibungen empfinde ich gerade
mit Blick auf die vorangestellten Uberlegungen hochst passend. In der ersten
Bedeutungsmoglichkeit scheint bei aller Unerreichbarkeit von gesicherten Zu-
kunftsaussagen der Anspruch durch, sich zur richtigen Zeit von dem, was auf
einen zukommen mag, ein tragfahiges Bild zu machen. Bei Fernblick erdffnen
sich mit Hilfe eines Uber- bzw. Ausblicks von einem Standpunkt bei guter Sicht
die Moglichkeit, die vor einem liegenden, markanten Dinge in den Fokus zu neh-
men. Dabei ldsst sich immer nur umrissartig und schemenhaft das deutlich Er-
kennbare und Grofie erfassen, ohne Wahrnehmung aller Details und Teilaspekte.

15 URL: https://www.duden.de/rechtschreibung/Weitblick (Bedeutungstibersicht; Stand: 05.07.2019).

408



Versthnung

In Verbindung mit Spiritualitét, die ich hier als geistliche und an einem verniinf-
tigen Gottesglauben orientiere Grund- und Lebenshaltung verstehe, die ande-
ren im buchstiblichen Sinne ertffnet, wes Geistes Kind ich bin, ldsst sich ab-
schlieffend biindeln: Sich in einer iiberzeugten Haltung einzuiiben, Gott als
bedingungslose, alle Menschen fiir sich gewinnen und retten wollende Liebe

zu denken und jeden Menschen als Geschopf mit unverduflerlicher Wiirde und
Daseinsberechtigung zu betrachten, ist fiir mich die Grundiiberzeugung. Dazu
kommt der Vorsatz, die im Leben gesammelten Leid- und Schulderfahrungen
schon hier und jetzt als ureigenen Teil der eigenen Personlichkeit und Identitdt
anzuerkennen. Dieser miindet bestenfalls in der Uberzeugung, sich iiberall, wo
es einem moglich ist, auszusdhnen — sei es im Diesseits oder im Jenseits, mit an-
deren und mit sich.

Gleichzeitig bin ich davon tiberzeugt, dass auch der durch lebensgeschicht-
liche Gebrochenheiten und Traumata gezeichnete Mensch, dem nicht mehr in
jedem Fall eine Aussdhnung moglich ist, mit seinen Fahigkeiten und Beschrdn-
kungen vor Gott bestehen darf — trotz bleibender Unversdhntheiten.!® Zeugt
ein solches Hoffnungsbild nicht von einem wahrhaft menschenfreundlichen
Gott, wenn er mit mir und allen anderen erléste Gemeinschaft anstrebt, in der
ich - zutiefst versbhnt mit meinen bleibenden Unvollkommenheiten — heil ge-
worden bin? Markiert sind damit umrissartig und schemenhaft einige Eckpfeiler
einer erhofften Zukunft, die ich aus guten Griinden Gott und dem Menschen
zuschreibe.

16 F. Kleeberg, Bleibend unversohnt — universal erlost?, 431-443 [s. Anm. 12].

409



