
1	 S. Wiesenthal, Die Sonnenblume. Eine Erzählung mit Kommentaren. Frankfurt/M. – Berlin 61998.

Unversöhnt – Erlöst?
Hoffnung auf allumfassende Versöhnung 

Ich behaupte, jeder Mensch kennt Themen, die sie oder ihn – einmal aufgetaucht 
– ein Leben lang umtreiben. Für mich ist eines davon die Versöhnungs- und Erlö-
sungsthematik. Sie begleitet mich wie ein roter Faden seit geraumer Zeit, in ganz 
unterschiedlichen Facetten.

Es war an einem verregneten Freitagabend im November 2002 kurz nach mei
nem Studienbeginn. Meine Familie besuchte mich und wir gingen zur Feier des 
Tages essen. In einer kleinen Kunstsammlung unweit des Lokals stand links ne
ben der Eingangstür ein kleines Bild. Es zeigte das Kunstwerk „Him“ des italieni
schen Künstlers Maurizio Cattelan (*1960). Hinter diesem Titel verbirgt sich eine 
kindergroße Skulptur von Adolf Hitler, die, kniend die Hände zum Gebet gefaltet, 
den Blick zum Himmel erhoben hat. Hitler wirkt fast wie ein unschuldiger Schul-
junge. Und als ob diese Irritation nicht schon reichte, stand neben jener Figur die 
Frage zu lesen: „Verzeiht Gott jedem – alles?“

Wenig später fiel mir Die Sonnenblume1 von Simon Wiesenthal in die Hände. 
Autobiographisch berichtet der Verfasser von seiner Begegnung mit einem ster-
benden SS-Mann. Dieser richtet an Wiesenthal – den gefangenen Juden – die 
Bitte, ihm stellvertretend die begangenen Verbrechen und Morde an Juden zu 
vergeben. Obgleich er dem Leid des Sterbenden nicht gleichgültig gegenüber-
steht, sieht sich Wiesenthal außer Stande, der Bitte nachzukommen. Schweigend 
verlässt er den Raum, ohne dem Zurückgelassenen das erhoffte Vergebungswort 
zuzusprechen. Zeit seines Lebens wird sich Wiesenthal die Frage stellen, ob er in 
jener Situation richtig gehandelt hat.

Florian Kleeberg | Münster

geb. 1981, Dr. theol., 
Fortbildungsreferent

kleeberg@bistum-muenster.de

Versöhnung

401



2	 F.-J. Nocke, L. Eschatologie, in: T. Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik (Bd. 2). Düsseldorf ²2002, 
377–478.

Fast vier Jahre später machte ich ein Praktikum bei der Krankenhausseelsorge 
im Universitätsklinikum Münster. Auf der Strahlentherapiestation begegnete 
ich einer schwerstkranken Frau, die sich nicht in der Lage sah, ihrem Sohn zu 
vergeben. Vielleicht aus Unkenntnis, vielleicht aus pastoralem Feingefühl – in 
jedem Fall mit der Intention, die Situation der Frau nicht noch stärker zu belas
ten – gab ich ihr auf die Frage, ob Gott sie dennoch bei sich aufnimmt, zur Ant
wort: Weder könne ich mir vorstellen, dass Gott sie gegen ihren Willen zu et
was zwinge, noch dass er sie aufgrund ihres Unvermögens von der heilenden 
Gemeinschaft mit sich und anderen ausschlösse. Vielmehr sei ich davon über-
zeugt, dass Gott sie in seiner Liebe mit all ihren lebensgeschichtlich erworbenen 
Fähigkeiten und Beschränkungen umfassend annimmt. Mir war zu diesem Zeit-
punkt nicht klar, welche Gedanken-Fässer ich bei dem Versuch zu öffnen hätte, 
um meine Antwort zu begründen. Allerdings glaube ich heute mehr denn je, 
dass meine Aussage dieser Frau gegenüber gut zu vertreten ist.

Obgleich die Beschäftigung mit der Versöhnungs- und Erlösungsthematik 
zahlreiche Fragen und Problemfelder berührt und man das ein oder andere Mal 
keine befriedigende Antwort findet, möchte ich im Folgenden die für mich we
sentlichen Grundüberzeugungen zu dieser Thematik darlegen. Dazu nehme ich 
als Gliederungsstützen in Variationen die vier Fragen Immanuel Kants „Was 
kann ich wissen?“, „Was darf ich hoffen?“, „Was soll ich tun?“ und „Was ist der 
Mensch?“ auf.

Eschatologischer Horizont – Was kann ich überhaupt wissen?

Wer sich Gedanken zur Versöhnungs- und Erlösungsthematik macht, streift un-
weigerlich die Eschatologie – die Lehre von den letzten Dingen.2 Sie beschäftigt 
sich – salopp gesagt – mit dem „Wohin“ von Welt, Mensch und Geschichte, al
so mit der Frage nach der Vollendung, im Gegensatz zum „Woher“ dieser drei 
in der Schöpfungstheologie. Beiden Themengebieten ist eines gemeinsam: Sie 
behandeln Fragen und Überlegungen, die Zeit und Raum (nach vorn und nach 
hinten) überschreiten. Damit stoßen sie an eine Grenze im Hinblick auf die 
Möglichkeiten, eindeutig überprüfbares Wissen und genaue Informationen zu 
erhalten. Doch darin besteht auch nicht deren Intention. Vielmehr spiegelt sich 
in ihnen der Versuch wieder, aus einer glaubenden und hoffnungsvollen Per-
spektive den Fragen nach Herkunft und Ziel von Welt, Mensch und Geschichte 
auf die Spur zu kommen und damit die Sinn-Frage von allem zu bedenken. In je-
dem Fall bietet sich dafür eine Sprache und Ausdrucksweise an, die – wie Motiv- 
und Bildsprache – offen ist und sich davor hütet, Tatsachen und Exaktheiten zu 

Reflexion

402



3	 J. Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie. Freiburg i. Br. 2010, 53–71.
4	 DH 803–808, speziell: 806.
5	 Vgl. dazu T. Hieke, I. Aspekte alttestamentlicher Gottesvorstellungen, in: K. Ruhstorfer (Hrsg.), Gottes-

lehre (Modul 7). Paderborn 2014, 19–72.

beschreiben. Gleichzeitig lässt sich festhalten, dass sich das Nachdenken über 
schöpfungstheologische und eschatologische Inhalte für uns nur im Rahmen 
menschlicher Sprache und Ausdrucksweise artikulieren lässt. Diese widerspricht 
sich im besten Fall nicht selbst, soll ihr eine gewisse Plausibilität für die nach-
vollziehende Vernunft nicht abhanden kommen.3

Man könnte an dieser Stelle einwenden, dass Gott doch wohl ganz anders ist, 
als die Arten und Weisen, wie meine Vernunft sich ihn und sein Handeln, die 
Erschaffung und Vollendung der Welt und der Menschen vorstellt. Damit orien
tiert man sich in kirchlicher Tradition am Vierten Laterankonzil (1215) und des
sen Analogielehre4. Nach dieser besteht zwischen Schöpfer und Geschöpf immer 
eine größere Unähnlichkeit als Ähnlichkeit. So wird durch eine gesunde Skepsis 
der eigenen Vernunft und ihrer vermeintlichen, manchmal vorschnellen Gewiss-
heiten gegenüber besonders die Geheimnishaftigkeit und Andersartigkeit Gottes 
zu bewahren versucht.

Diesem Anliegen Hochachtung und Verständnis zollend, bin ich nichtsdes
toweniger davon überzeugt, dass sich Gott in Treue zu sich und seinem Wesen 
als für unsere Vernunft nachvollziehbar offenbart (hat). Das ermöglicht, bei aller 
bleibenden Offenheit und Uneindeutigkeit, ein stimmiges Hoffnungsbild über 
die Vollendung von Welt, Mensch und Geschichte aus den (Sprach-)Zeugnissen 
von Heiliger Schrift und Tradition sowie in Übereinstimmung mit der mensch-
lichen Vernunft zu fassen. Damit soll dem Anspruch des Ersten Petrusbriefes 
genügt werden: „Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von 
euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die euch erfüllt“ (1 Petr 3,15).

Gerechtigkeit oder Barmherzigkeit – Was darf ich (er)hoffen?

Was aber zeichnet diesen Gott aus? Die frühesten urkundlichen Zeugnisse bele
gen die Hoffnung in die Bundeszusage Gottes, sein auserwähltes Volk aus der 
Gefangenschaft und Sklaverei zu befreien und als treuer Wegbegleiter ins gelobte 
Land zu führen. Nach und nach reflektiert der jüdische Glaube Gott als Herrn 
der Geschichte – selbst durch alle historischen Katastrophen wie Landverlust 
und Exil hindurch. Im Zuge dieser Universalisierung wird Gott nicht nur als 
Schöpfer des Himmels und der Erde betrachtet. Sein Machtbereich wird so groß 
gedacht, dass ihm selbst der Tod keine Grenze setzen kann. Wer sich diesem 
Gott ganz anvertraut, dem erweist sich Gott als treuer Retter und Lebens- wie 
Zukunftsspender.5 Genau dieser Gedanke artikuliert sich im christlichen Be-
kenntnis zu Jesus von Nazareth als dem auferweckten Messias. In bzw. an ihm 

403

Versöhnung



6	 H. Kessler, Die Auferstehung Jesu. Mitte und Kriterium christlichen Glaubens, in: Judaica 42 (1986), 
211–230.

7	 DH 300. Vgl. zum Hintergrund C. Lange, Einführung in die allgemeinen Konzilien. Darmstadt 2012, 
37–43.

8	 J. Rahner, Eschatologie, 202 f. [s. Anm. 3].
9	 Vgl. das Gleichnis vom Gericht des Menschensohnes über die Völker in Mt 25,31–46.
10	 Vgl. W. Beinert, Tod und jenseits des Todes. Kevelaer ²2010, 57–76. 

offenbart Gott seine bedingungslose Liebe und Treue zur Welt und zu den Men-
schen. Diesen fleischgewordenen Liebesausdruck, der durch seine gesamte Exis
tenz das Anbrechen der Gottesherrschaft lebt und verkörpert, lässt Gott nicht im 
Tod. Er eröffnet Jesus durch die Identifikation mit ihm und seiner Botschaft in 
der Auferweckung Zukunft und Leben.6 Die sich daran anschließende Reflexion 
über das Zueinander von menschlicher und göttlicher Identität in der Person Jesu 
Christi findet im Konzil von Chalcedon (451) ihre lehramtliche Formel.7

Zu diesem Gottesglauben zählt auch das Bild vom Endgericht, dem „Tag des 
Herrn“8. Damit verbindet sich die Vorstellung, dass Gott am Ende der Zeiten zu 
Gericht sitzt über die Welt und uns Menschen und damit die Grundlage schafft, 
„einen neuen Himmel und eine neue Erde“ zu etablieren. Dieses Glaubensgut 
findet in variierter Form Eingang ins Christentum, das fortan Jesus Christus als 
den bezeugt, der „kommen wird, zu richten die Lebenden und die Toten“ – wie 
es im apostolischen Glaubensbekenntnis heißt. Den Maßstab für die Beurteilung 
des Richters bildet nach Mt 25 dabei das Verhalten, das ich als Mensch Gott und 
meinem Nächsten gegenüber an den Tag gelegt habe.9

Ohne hier detailliert die weitere theologiegeschichtliche Entwicklung nach-
zeichnen zu können, mutiert das anfänglich hoffnungserfüllte Bild von der 
Wiederkunft Christi am jüngsten Tag als Richter zu einem Schreckensbild, das 
über viele Jahrhunderte die Vorstellung von der Vollendung der Welt und der 
Menschen unheilvoll prägt. Vorherrschend wird die Überzeugung von einem 
dualen Ausgang des Gerichtsgeschehens in Himmel und Hölle, flankiert von In-
stitutionen wie dem Fegfeuer und dem Limbus. Unzählige Generationen werden 
in Angst um ihr Seelenheil alles daran setzen, die in Kunst und Literatur ausge-
drückten Leiden dieser „Jenseitsorte“ durch Erwerb von Ablässen für sich und 
andere zu minimieren.10 Es verwundert nicht, dass die einseitige Überbetonung 
der göttlichen Gerechtigkeit ohne jeden Zug von Barmherzigkeit das Gottesbild 
im Mittelalter zum Zerrbild eines unbarmherzigen Richters verkommen lässt, das 
spätestens in der Moderne – im Anschluss an die Aufklärung – jegliche Plausibili-
tät einbüßt! Gerade angesichts der beiden Weltkriege im 20. Jh. und der Katastro-
phe der Shoah erfährt dieses Bild eine endgültige Infragestellung, die sich in der 
Theodizeefrage zuspitzt. Wie kann man noch an diesen Gott angesichts des Leids 
so vieler Unschuldiger glauben? Warum griff Gott in seiner Gerechtigkeit nicht 
ein – gerade bei seinem auserwählten Volk? Wollte er nicht? Konnte er nicht? 
In Folge dieser geschichtlichen Katastrophen setzt einerseits ein erneutes Nach-

Reflexion

404



denken über die göttlichen Attribute Allmacht, Allwissenheit und Allgüte ein 
und wie man diese – trotz der Anfragen durch die geschichtlichen Erfahrungen 
– widerspruchsfrei denken kann. Andererseits gewinnt der Gedanke Gottes als 
Liebe starke Bedeutung. Das Aufgreifen dieses urbiblischen Motivs führt zu 
weitreichenden Konsequenzen bzw. Anfragen – gerade für das Denken des jen-
seitigen Gerichtsgeschehens und die Vollendung von Welt und Mensch: Denn 
warum sollte ein liebender Gott auch nur eines seiner Geschöpfe zur ewigen 
Hölle verdammen oder seine Schöpfung nicht zu einem guten Ende führen 
wollen – selbst einen Adolf Hitler? Wie steht es aber angesichts dieser Überle-
gung um die Verhältnisbestimmung von Gottes Gerechtigkeit zu seiner Barm-
herzigkeit? Läuft man nicht Gefahr, in dieser Vorstellung ins andere Extrem 
abzugleiten und die Barmherzigkeit so zu betonen, dass die Gerechtigkeit auf 
der Strecke bleibt? Schreien nicht die Ungerechtigkeiten, die Menschen an Men-
schen verübt haben, nach einer Wiedergutmachung, die aufgrund des Todes der 
Beteiligten im Diesseits nur noch von Gott im jenseitigen Gerichtsgeschehen 
zu leisten wäre? Gerade für den eingangs erwähnten Simon Wiesenthal und die 
schwerkranke Frau wäre das möglicherweise die einzige Hoffnung, endlich Ge-
rechtigkeit zu erlangen.

Subjekt und Gottes Gegenüber – Was ist der Mensch?

Mit Immanuel Kant und dem Erstarken des Subjektdenkens in der Philosophie, 
das dem Menschen Freiheit und Autonomie zuschreibt, zeichnet sich eine zu-
sätzliche Herausforderung für das Vollendungsdenken ab. Im Zuge des Aufgrei-
fens dieser Gedanken in der Katholischen Theologie in der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts kommt es zu einer gravierenden Akzentverschiebung in der 
Verhältnisbestimmung von Gott und Mensch. Zugespitzt lautet sie: Wenn die 
Liebe Gottes nicht völlig anders ist als menschliche Liebe, hat sie um ihres We-
sens willen die bedingungslose Freiheit ihres Gegenübers zu ermöglichen und 
zu respektieren. Diesen Gedanken hat in eindrucksvoller Weise Søren Kierke-
gaard (1813–1855) auf den Punkt gebracht, wenn er im Kontext seiner Überle-
gungen zu Gottes Allmacht schreibt:

„Das Höchste, das überhaupt für ein Wesen getan werden kann, höher als al-
les, wozu einer es machen kann, ist dies: es frei zu machen. Eben dazu, dies tun 
zu können, gehört Allmacht (…). [I]n ihr [muss; F.K.] zugleich die Bestimmung 
liegen (…), sich selbst wieder (…) zurücknehmen zu können, (…) [sodass; F.K.] 
das durch die Allmacht Entstandene unabhängig werden kann. (…) Allein die 
Allmacht kann sich zurücknehmen, indem sie sich hingibt, und dies Verhältnis 
ist ja eben die Unabhängigkeit des Empfangenden. Gottes Allmacht ist darum 
seine Güte. Denn Güte kann sich ganz hingeben, aber dergestalt, dass man, in-
dem man allmächtig sich selbst zurücknimmt, den Empfangenden unabhängig 

405

Versöhnung



11	 S. Kierkegaard, Reflexion über Christentum und Naturwissenschaft, in: Gesammelte Werke. Bd. 17. 
Übers. v. E. Hirsch. Düsseldorf 1954, 124.

macht. Alle endliche Macht macht abhängig, Allmacht allein vermag unabhän-
gig zu machen, aus dem Nichts hervorzubringen, was dadurch inneres Bestehen 
empfängt, dass die Allmacht sich ständig zurücknimmt. (…) Das ist das Unbe-
greifliche, dass Allmacht nicht bloß vermag, das Allerimposanteste, das sichtba
re Weltganze hervorzubringen, sondern auch das Allergebrechlichste (…): ein 
der Allmacht gegenüber unabhängiges Wesen.“11  

Kierkegaard qualifiziert die Erschaffung eines autonomen Lebewesens als das 
Höchste, was ein allmächtiges Wesen in seiner Güte tun kann – mit allen damit 
verbundenen Risiken. Eine solche ermöglichende Liebe kann ihre Zuneigung 
immer nur in aller Freiheit anbieten und um Erwiderung werben. Alles andere, 
wie Gewalt und Zwang zur Gegenliebe und Gemeinschaft, verriete ihr Wesen 
und verdrehte die Liebe in ihr Gegenteil. Mit der unbedingten Anerkennung ih-
rer Adressaten geht jedoch der Preis einher, dass sich zur Gegenliebe fähige au-
tonome Geschöpfe als Subjekte in aller Freiheit auch gegen die göttlichen Liebe 
entscheiden können. Doch wer sollte das angesichts des attraktiven Angebots 
– Gottes bedingungsloser Liebe – tun? Jedoch lässt sich dies mit der Gegenfrage 
auskontern, wer ein Nein zu dieser Liebe im letzten ausschließen kann. Nimmt 
man die Freiheit eines Subjektes radikal ernst, kann man niemals im Vorfeld 
ermessen, wie es sich entscheidet (und, je nachdem, wie stark man die mensch-
liche Freiheit betont, selbst Gott nicht). 

Denkt man an dieser Stelle das Subjektsein des Geschöpfes um der Aufrecht-
erhaltung der uneingeschränkten Handlungsmöglichkeiten Gottes samt der 
göttlichen Allmacht und Allwissenheit schwächer, läuft man m.E. ebenfalls Ge-
fahr, einen hohen Preis zu zahlen: Entweder geht es zu Lasten der menschlichen 
Freiheit und damit des Gedankens, als Subjekt ein selbstbestimmtes Gegenüber 
zu Gott zu sein. Oder es geht zu Lasten der vernünftigen Nachvollziehbarkeit 
Gottes. Denn in diesem Fall „funktioniert“ die absolute Souveränität Gottes 
samt seiner rettenden Handlungsmöglichkeiten nach einer Logik, die sich an-
gesichts seiner Geheimnishaftigkeit für die menschliche Vernunft nicht weiter 
ergründen lässt.

Darüber hinaus beinhaltet die Auffassung, den Menschen frei zu denken, für 
die Erlösungs- und Versöhnungsfrage eine weitere Schwierigkeit. Braucht man 
angesichts der göttlichen Liebe nicht an seinem Rettungs- und Vollendungswil-
len der Welt und Menschheit gegenüber zu zweifeln, trägt sich in das eschato-
logische Nachdenken das Problem ein, dass es womöglich nicht an Gott, son-
dern am Menschen scheitern könnte – und zwar aufgrund der herausgestellten 
menschlichen Freiheit.

Reflexion

406



12	 F. Kleeberg, Bleibend unversöhnt – universal erlöst? Eine Relecture von römisch-katholischen Konzepten zur 
Frage der Allversöhnung im Gespräch mit psychotraumatologischen Ansätzen. Münster 2016.

13	 J.-H. Tück, Versöhnung zwischen Tätern und Opfern? Ein soteriologischer Versuch angesichts der Shoah, 
in: ThGl 89 (1999), 364–381.

14	 M. Striet, Versuch über die Auflehnung. Philosophisch-theologische Überlegungen zur Theodizeefrage, in: 
H. Wagner (Hrsg.), Mit Gott streiten. Neue Zugänge zum Theodizee-Problem. Freiburg i. Br. u.a. 1998, 
48–89.

Wie aber ließe sich vor dem Hintergrund der Auffassungen von Gott als Liebe, 
die alle für sich gewinnen und retten will, und dem Menschen als autonomes 
und Gott gegenüber freies Subjekt das Gerichts- und Vollendungsgeschehen 
denken? Dieser Frage sind die katholischen Allversöhnungshoffnungsansätze 
nachgegangen.12 Gemeinsam ist ihnen, dass sie auf der einen Seite Gott als ret-
ten wollende Liebe und Freiheit denken, die das menschliche Leben erfüllen 
will. Auf der anderen Seite betrachten sie den Menschen als unhintergehbares, 
freies Subjekt, dessen Identität diesseits wie jenseits identisch ist. Darüber hi-
naus werden die Jenseitsmotive Himmel, Hölle, Purgatorium (Fegefeuer) und 
Gericht so reformuliert, dass sie den mit ihnen verknüpften Glaubensüberzeu-
gungen aus Bibel und Tradition bei gleichzeitiger Berücksichtigung und An-
passung an das veränderte Gottes- und Menschenbild treu bleiben.

Daraus ergibt sich – wider aller Gewissheit – das Bild einer vernünftig be-
gründbaren Hoffnung, die sich wie folgt skizieren lässt: Im Angesicht Gottes 
wird dem Menschen sein ganzes Leben offenbar, mit allen geglückten und miss-
glückten Anteilen und damit auch aller verdrängter Schuld (Gerichtsgeschehen). 
Bestärkt durch die Zusage Gottes in Jesus, uneingeschränkt geliebt und ganz 
angenommen zu sein, kann der Schuldige sein Versagen einsehen. Er kann sich 
zu seinen Taten bekennen und die, an denen er als Täter schuldig wurde, um 
Verzeihung bitten (Purgatorium). Die Opfer dieser Taten können möglicher-
weise durch die Vergebungsbitte das aufrichtige und reumütige Bemühen der 
Täter erkennen, sich von ihrem Fehlverhalten zu distanzieren. Das steht nicht 
nur dafür, das eigene Handeln und die damit verbundene Tat nachträglich als 
falsch zu klassifizieren. Es ist vor allen Dingen der Ausdruck jener unbedingten 
Anerkennung, welche die Täter in ihrer schuldhaften Tat den Opfern versagt 
haben, indem sie deren Würde und Integrität missachteten. Zu hoffen ist, dass 
die Opfer durch Gottes unbedingte Anerkennung ihrerseits in die Lage versetzt 
werden, in dem um Vergebung bittenden Täter den Mitmenschen erkennen zu 
können, dem es zu vergeben gilt. Denn eines ist klar: Denkt man das Subjekt 
autonom, darf niemand an diesem vorbei vergeben – auch Gott nicht! Es käme 
einer Entmündigung und damit einer wiederholten Missachtung der Würde 
und Integrität des Subjektes gleich, die das Opfer auch von Gottes Seite zum 
Opfer machte.13 

Gleichzeitig lässt sich die Vergebung als die dem Wesen der Freiheit ange-
messene Ausdrucksart und -weise herausstellen.14 Damit ließe sich eine ver-

407

Versöhnung



15	 URL: https://www.duden.de/rechtschreibung/Weitblick (Bedeutungsübersicht; Stand: 05.07.2019).

söhnte Gemeinschaft aller mit Gott erhoffen (Himmel) – selbst für Adolf Hitler, 
obgleich theoretisch die Möglichkeit bleibt, sich der Gemeinschaft mit Gott zu 
versperren (Hölle).

Was passiert jedoch, wenn ein Opfer der unumstößlichen Überzeugung ist, 
nicht vergeben zu können – wie beispielsweise Wiesenthal dem SS-Soldaten ge-
genüber oder die erwähnte Frau zu Beginn? Selbst da, wo sich das Opfer außer 
Stande sieht, Vergebung zu gewähren, weil das Widerfahrene und Erlebte – kon-
stitutiv zu seiner Identität gehörend – etwas ist, über das es nicht mehr heil wird 
oder zu werden glaubt, habe ich Hoffnung auf universale Versöhnung. Denn 
auch für diesen denkmöglichen Fall kann vernünftig ausgewiesen werden, dass 
Gott nicht am Opfer vorbei, sondern in Übereinstimmung mit dessen Wunsch, 
den Täter aus seiner Rolle zu entlassen, Vergebung in Stellvertretung gewährt. 
Dabei ist die Anerkennung der eigenen Beschränkung, die Vergebung nicht selbst 
gewähren zu können, ja gerade nicht Ausdruck dafür, nicht vergeben zu wollen. 
Vielmehr zeugte die Einsicht in die eigene Vergebungsohnmacht sowie eine 
denkbare Delegation des ureigenen Vergebungsrechts an Gott davon, dass das 
vom Leben gezeichnete Opfer im Rahmen seiner Möglichkeiten das leistet, was 
es als Subjekt zu leisten im Stande ist. Damit würde es – bei aller Beschränkung 
der eigenen Fähigkeiten durch die Lebensgeschichte – die völlige Passivität und 
Fixiertheit hinter sich lassen, die den Opferstatus gemeinhin kennzeichnet. Wäre 
damit nicht sogar im Fall von bleibend Unversöhntem All-Erlösung denkbar und 
meine Antwort der schwerkranken Frau gegenüber durchaus vertretbar? Wohlge
merkt – nicht an den Betroffenen und ihren Möglichkeiten vorbei, aber unter 
Berücksichtigung ihrer Fähigkeiten und Beschränkungen!

Spiritueller Weitblick – Was soll(te) ich tun?

Das Wort „Weitblick“ hat laut Duden eine doppelte Bedeutung: Mit „Weitblick“ 
kann zum einen die Fähigkeit bezeichnet sein, „vorauszublicken, frühzeitig künf
tige Entwicklungen und Erfordernisse zu erkennen und richtig einzuschätzen“ 
und zum anderen der „Fernblick“15. Beide Umschreibungen empfinde ich gerade 
mit Blick auf die vorangestellten Überlegungen höchst passend. In der ersten 
Bedeutungsmöglichkeit scheint bei aller Unerreichbarkeit von gesicherten Zu-
kunftsaussagen der Anspruch durch, sich zur richtigen Zeit von dem, was auf 
einen zukommen mag, ein tragfähiges Bild zu machen. Bei Fernblick eröffnen 
sich mit Hilfe eines Über- bzw. Ausblicks von einem Standpunkt bei guter Sicht 
die Möglichkeit, die vor einem liegenden, markanten Dinge in den Fokus zu neh
men. Dabei lässt sich immer nur umrissartig und schemenhaft das deutlich Er-
kennbare und Große erfassen, ohne Wahrnehmung aller Details und Teilaspekte.

408

Reflexion



In Verbindung mit Spiritualität, die ich hier als geistliche und an einem vernünf
tigen Gottesglauben orientiere Grund- und Lebenshaltung verstehe, die ande
ren im buchstäblichen Sinne eröffnet, wes Geistes Kind ich bin, lässt sich ab
schließend bündeln: Sich in einer überzeugten Haltung einzuüben, Gott als 
bedingungslose, alle Menschen für sich gewinnen und retten wollende Liebe 
zu denken und jeden Menschen als Geschöpf mit unveräußerlicher Würde und 
Daseinsberechtigung zu betrachten, ist für mich die Grundüberzeugung. Dazu 
kommt der Vorsatz, die im Leben gesammelten Leid- und Schulderfahrungen 
schon hier und jetzt als ureigenen Teil der eigenen Persönlichkeit und Identität 
anzuerkennen. Dieser mündet bestenfalls in der Überzeugung, sich überall, wo 
es einem möglich ist, auszusöhnen – sei es im Diesseits oder im Jenseits, mit an-
deren und mit sich. 

Gleichzeitig bin ich davon überzeugt, dass auch der durch lebensgeschicht-
liche Gebrochenheiten und Traumata gezeichnete Mensch, dem nicht mehr in 
jedem Fall eine Aussöhnung möglich ist, mit seinen Fähigkeiten und Beschrän-
kungen vor Gott bestehen darf – trotz bleibender Unversöhntheiten.16 Zeugt 
ein solches Hoffnungsbild nicht von einem wahrhaft menschenfreundlichen 
Gott, wenn er mit mir und allen anderen erlöste Gemeinschaft anstrebt, in der 
ich – zutiefst versöhnt mit meinen bleibenden Unvollkommenheiten – heil ge-
worden bin? Markiert sind damit umrissartig und schemenhaft einige Eckpfeiler 
einer erhofften Zukunft, die ich aus guten Gründen Gott und dem Menschen 
zuschreibe.

16	 F. Kleeberg, Bleibend unversöhnt – universal erlöst?, 431–443 [s. Anm. 12].

409

Versöhnung


