
1	 Vgl. J.-P. Lapierre / P. Levillain, Laïcisation, union sacrée et apaisement (1895–1926), in: J. Le Goff / R. 
Remond, Histoire de la France religieuse. Bd. 4: 20e siècle. Paris 1992, 11–128.

Beruf und Berufung in der Schule 
Die Graswurzelspiritualität der Laienbewegung „Les Davidées“

In Zeiten, in denen die gesellschaftliche Pluralisierung die weltanschauliche 
Neutralität der Institution „Schule“ unausweichlich zu machen scheint, stellt 
sich die Frage, inwieweit Lehrende dieser Anforderung entsprechen müssen – 
und können. In der Laienbewegung „Les Davidées“ – es handelt sich um eine 
Gruppierung von Grundschullehrerinnen, die im öffentlichen Schuldienst der 
französischen Republik angestellt waren (Entstehungszeit während des Ersten 
Weltkriegs) und die sich aus dem Bedürfnis nach einer ihren Beruf stützenden 
Spiritualität zusammenschlossen – begegnet uns ein historisches Beispiel. Was 
im deutschen Kontext ein neueres Phänomen ist (aufgrund einer „harmoni-
scheren“ Beziehung zwischen Kirchen und Staat, die immer mehr ihre Selbst-
verständlichkeit verliert – vor allem auch wegen des gesellschaftlichen und 
moralischen Bedeutungsverlusts der ersteren), hat sich in Frankreich schon seit 
Beginn des 20. Jahrhunderts als eine Spielart des Laizismus ausgebildet, die jede 
religiös-spirituelle Bekundung in der Schule verbieten wollte.1 Gerade diese In-
fragestellung hat die Davidées und ihre Unterstützer(innen) zu einer Reflexion 
über die Komplementarität von Neutralität einforderndem Beruf und spirituel
ler Berufung geführt, die im Folgenden unter zwei Aspekten betrachtet werden 
soll: Genese der Bewegung und deren Spiritualität.

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehr-
beauftragter für Islamwissenschaft 
an der PTH Münster

markuskneer@gmx.de

Reflexion

410



2	 J. Guitton, Les Davidées. Histoire d’un mouvement d’apostolat laïc 1916–1966. Paris 1967; ders., Marie 
Silve et la spiritualité laïque. Montréjeau 1978; E. Mounier schreibt unter dem Pseudonym François 
Chauvières, Une amitié spirituelle: Les Davidées, in: La vie spirituelle (April 1931), aufgenommen in J. 
Guitton, Davidées, 82–108. Die Veröffentlichung der Gesprächsprotokolle und Vorabeiten zu einem 
Artikel, die Mounier in seinen Cahiers festgehalten hat, runden neuerdings das Bild ab, vgl. E. Mou-
nier, Entretiens 1926–1944. Rennes 2017, 98–109; 111–114.

3	 1929 – das Jahr, in dem Mounier den Davidées begegnet – markiert in Frankreich den Ausgangs-
punkt für eine ganze Generation junger Katholiken, sich nach Jahren des Rückzugs oder der Kon-
frontation wieder in der französischen Gesellschaft zu engagieren, d.h. „in der Welt von heute“. 
Zwei dieser jungen Intellektuellen, beide Schüler des Grenobler Philosophen und Bergson-Spezia-
listen Jacques Chevalier, sind J. Guitton (1901–1999), der spätere Vertraute Pauls VI. und als Laie 
Konzilsteilnehmer, sowie E. Mounier (1905–1950), der Begründer der einflussreichen Revue Esprit.

4	 J. Guitton, Davidées, 15 [s. Anm. 2].

Genese

Die Hauptzeugnisse, auf denen diese Darstellung beruht, stammen von zwei Un-
terstützern dieser Bewegung, Jean Guitton und Emmanuel Mounier2, die durch 
gelegentliche Verweise auf die Schriften der Bewegung und ihrer Gegner ergänzt 
werden. Der Chronist der „Davidées“ ist J. Guitton, der das 1967 erschienene 
Buch Les Davidées. Histoire d’un mouvement d’apostolat laïc. 1916–1966 verfasst 
hat. Doch ist es kein Buch der Geschichte dieser Bewegung, sondern ein Erinne-
rungsbuch desjenigen, der sich für sie engagiert hat – wie auch das Vorwort mit 
„Über die Erinnerung“ überschrieben ist. So tragen die drei Hauptkapitel des Bu
ches jeweils den Begriff Zeugnis im Titel: „Zeugnis einer Begegnung“, „Zeugnis 
eines Ursprungs“, „Zeugnis eines Geistes“. Das Nachwort zieht ein Resümee, 
welches durch das große kirchliche Ereignis geprägt ist, an welchem der Autor 
an vorderster Front beteiligt war: „Perspektiven über das Zeugnis der Laien im 
Licht des Konzils“. Das dritte Hauptkapitel gibt einen Artikel von E. Mounier 
wieder, den dieser Anfang der 1930er-Jahre über die Davidées geschrieben hat.3 

Das erste Mal, das Guitton von den Davidées hörte, geschah Mitte der zwan-
ziger Jahre auf eher zufällige Weise durch einen Freund, der wusste, dass sich 
Guitton für das Verhältnis von Katholizismus und Laizität interessierte: „Ich 
habe meine letzten Ferien in Seyne, einem verlorenen Flecken in den Alpen 
verbracht. Und dort gibt es eine kleine Gruppe von übrigens überaus loyalen 
Personen, die versuchen, Laizität und Glauben miteinander zu versöhnen.“4 Die 
Versöhnung von Glauben und Laizität – das ist der initiale Impetus, der der Be-
wegung zugrunde liegt. Über die Entstehung der Bewegung gibt ihre Zeitschrift 
Aux Davidées Auskunft. Da heißt es: „Die Davidées sind Grundschullehrerinnen 
im öffentlichen Dienst, die untereinander durch das Band der Freundschaft 
verbunden sind. Diese Freundschaft entspringt dem Wunsch, einander in der 
bestmöglichen Bewältigung der beruflichen Aufgaben zu helfen, und dem ge-
meinsamen Interesse für moralische und religiöse Fragen. Eine Gruppe junger 
Grundschullehrerinnen hat sich im Jahr 1916 zusammengefunden, um René 
Bazins Roman ‚Davidée Birot‘ zu lesen. Sie liebten an der Romanheldin ihren 

411

Les Davidées



5	 Z.B. Aux Davidées. Bulletin mensuel 15 (Januar 1931), Nr. 4, 2.
6	 Es handelt sich um das Buch Davidée Birot des französischen christlichen Schriftstellers René Bazin 

(1853–1932), das 1911 als Fortsetzungsroman in der Revue Hébdomadaire und 1912 in gebundener 
Form erschien. Vgl. R. Bazin, Davidée Birot. Paris 1912 (361 S.). Der Autor wird heute wahrschein-
lich außerhalb eines Expertenkreises nur noch jenen bekannt sein, die seine Biographie über 
Charles de Foucauld in Erinnerung haben. Vgl. ders., Charles de Foucauld: Explorateur du Maroc, ermi-
te au Sahara. Paris 1921.

7	 Vgl. E. Mounier, Entretiens, 100 f. [s. Anm. 2].

Hang zur täglichen Pflicht, ihre bescheidene und mutige Nächstenliebe, und 
ihre Aufrichtigkeit in der Suche nach der Wahrheit. Ihren Rundbrief, der sie un
tereinander verband und der sich über jede Erwartung hinaus entwickelt hat, 
haben sie daher Aux Davidées (An die Davidées) genannt.“5 Obwohl es schon 
vorher lose Verbindungen zwischen einzelnen Grundschullehrerinnen gab, die 
später die Davidées bilden sollten, ist ein Ereignis im Spätsommer 1916 das Aus-
schlaggebende: die Begegnung zweier Frauen in der Wallfahrtskirche Notre Dame 
de Bon Rencontre (ein treffender Name: Unsere Liebe Frau von der guten Begeg-
nung) in Laus (Département Hautes-Alpes). Die eine ist Marie Silve, Grundschul-
lehrerin in  Seyne, die andere Mélanie Thivolle, die denselben Beruf ausübt. 

Die Lektüre des Romans Davidée Birot hatte Marie Silve in besonderer Weise 
beeindruckt und bei ihr eine (Rück-)Wendung zum christlichen Glauben hervor
gerufen.6 Sie suchte daraufhin Anschluss an ein schon bestehendes Netzwerk 
katholischer Grundschullehrerinnen an öffentlichen Schulen und dessen Organ 
Bulletin vert (offiziel: Bulletin amical des institutrices catholiques, ab 1917: Bulletin 
des institutrices catholiques de l’enseignement primaire) das von Marie-Adrienne 
Charpentier, Grundschullehrerin in Crest, herausgegeben wurde. Anstatt die-
ser traf sie jedoch auf Mélanie Thivolle, ebenfalls eine Kollegin.7 Die beiden 
entschlossen sich, etwas Neues zu beginnen. Dass sich die ersten Davidées der 
Neuheit ihres Unterfangens bewusst waren, davon legt auch eine Mitstreite-
rin der ersten Stunde Zeugnis ab: „Ich hatte mich gefragt, welche Haltung wir 
gegenüber unseren Vorgängerinnen einnahmen, aber diese Frage kann nicht 
beantwortet werden, da wir es waren, die begonnen haben. Das ist das, was uns 
niemand wird wegnehmen können: die Frische, die Klarheit, die Freude der 
Ursprünge. Nahe der Jungfrau gab es diesen Gnadenerweis, und die Familie der 
Davidées wurde mit einer kleinen vervielfältigten vierseitigen Zeitung gegrün-
det, um sich ‚Guten Tag‘ zu sagen. Das waren heldenhafte Zeiten, denn die Vor-
gesetzten setzten alles daran, um die Bewegung zu unterbinden. Trotz der diszi-
plinarischen Blitze, die man über ihren Köpfen zucken ließ, wich keine zurück, 
und die Bewegung, weil sie einem tiefen Bedürfnis der Menschen entsprach, 
breitete sich mit einer außerordentlichen Geschwindigkeit aus. (…) Das, was 
bei uns sehr stark war, war die Ausstrahlung der Freundschaft. Auf den unter-
schiedlichen Treffen der Gruppierungen hatten wir alle den Eindruck, uns nicht 
kennenzulernen, sondern uns wiederzuerkennen. Das, was so tröstlich war, hielt 

412

Reflexion



8	 Zitiert aus dem Brief der in den Karmel eingetretenen Schwester Madeleine an Guitton (September 
1962, Seoul/Korea), vgl. J. Guitton, Davidées, 35–36 [s. Anm. 2].

9	 Vgl. zu den Journées universitaires de Pâques (auch die Teilnahme an den „Semaines sociales“ wurde 
empfohlen) und der bibliothèque circulant vgl. J. Guitton, Davidées, 98 [s. Anm. 2]. Mounier sieht 
durch die Teilnahme an diesen gesamtkirchlichen Veranstaltungen das sentire cum ecclesia der Grup-
pe unterstrichen.

10	 Vgl. J. Guitton, Marie Silve, 11 [s. Anm. 2]. Seitens der kirchlichen Hierarchie ist allerdings ab 1927 
der Bischof von Gap und spätere Erzbischof von Tolouse Jules Saliège (1870–1956) geistlicher Be-
gleiter der Bewegung geworden. Er sorgte dafür, dass die Davidées im Erzbistum Toulouse das geist-
liche Zentrum „Maison des Tilleuls“ gründeten. Vgl. E. Mounier, Entretiens, 107–179 [s. Anm. 2].

11	 Vgl. M. Pivert, Un des aspects de l’offensive cléricale: Le Noyautage de l’Enseignement Public par les Da-
vidées. Rapport et intervention. Paris 1930.

sich sogar während der Osterkongresse durch, die uns in Kontakt mit Gymna-
sial- und Hochschullehrern brachten. Unsere Zusammengehörigkeit kam von 
Christus und es war dieselbe Flamme der Liebe, die in allen Blicken glänzte.“8

Das vierseitige Bulletin wurde zu einer umfangreichen Monatszeitschrift 
(Aux Davidées), welche durch zwei weitere Zeitschriften – Après ma classe und 
Notre école – ergänzt wurde. Die „Osterkongresse“ bezeichnen die Bildungs- und 
Einkehrtage, an denen die Davidées mit anderen katholischen Gruppierungen 
teilnahmen. Ein weiteres Element des Austausches und der gegenseitigen Unter-
stützung war die „zirkulierende Bibliothek“, in der allein Bücher weitergegeben 
wurden, die in den Zeitschriften der Bewegung besprochen worden waren.9Zu 
diesen drei strukturierenden Elementen nennt Mounier dann noch eines, wel
ches in engem Zusammenhang mit der besonderen Spiritualität der Davidées 
steht: der briefliche Austausch. Er sieht darin eine „intelligente Freundschaft“ 
am Werk, die sowohl spontan als auch klug ein Netzwerk entwickelte und die 
eine Art „kollektiver Intelligenz“ bildete. 

Die Problematik des Unterfangens in einer zum Teil sehr religionskritischen 
Umgebung liegt auf der Hand. Schon kurz nach ihrer Gründung wurden die 
Davidées verdächtigt, durch ihre Glaubenspraxis die Neutralität der staatlichen 
Schulen zu gefährden. Von Seiten der kirchlichen Hierarchie wiederum wurde 
die Gruppe bezichtigt, die Neutralität der staatlichen Schulen zu unterstützen, 
die in den Augen der Kirche nicht zu akzeptieren sei. Sie wurden daher aufge-
fordert, den staatlichen Schuldienst zu verlassen und an eine „freie Schule“ in 
kirchlicher Trägerschaft zu wechseln.10 Einen erneuten Höhepunkt erreichten 
die Verdächtigungen und der Streit von Seiten der Laikalen während des Kon-
gresses der „Ligue de l’Enseignement“ („Unterrichtsliga“) am 7. Juni 1930, auf 
dem der Sozialist Marceau Pivert einen langen Bericht „Einer der Aspekte der 
klerikalen Offensive: Die Unterwanderung des Öffentlichen Unterrichts durch 
die Davidées“11 vorlegte und sie anklagte, „unschuldige Träumerinnen, die in 
eine Armee von Attentätern und Fanatikern eingereiht“ seien, zu sein. Ihnen 
wurde vorgeworfen, eine Geheimgesellschaft zu bilden, in der es Initiationsriten 
gab und nichtöffentliche Schriften zirkulierten, und die daher aus dem Unter-

413

Les Davidées



12	 Vgl. J. Guitton, Davidées, 88 f. [s. Anm. 2].
13	 Ebd., 15.
14	 Vgl. J. Guitton, Marie Silve, 7 [s. Anm. 2]. Diese Direktorin, Madame Reynaud, die für viele der ange-

henden Grundschullehrerinnen ein moralisches Vorbild war, vermittelte ihren Studentinnen, dass 
die Kirche weder die Vernunft, noch die Gerechtigkeit, noch die Selbstlosigkeit vollständig respek-
tierte.

richt zu entfernen seien. Zwei Absichten meinte Marceau Pivert erkennen zu 
können: 1) Die konfessionell-religiöse Unterweisung sollte über den Ethikunter-
richt wieder eingeführt werden. 2) Die politischen und sozialen Errungenschaf-
ten der französischen Revolution sollten diskreditiert werden.

Mounier setzte zunächst mit drei Punkten zu einer Verteidigung der Grup-
pe gegen die Vorwürfe von laizistischer wie kirchlicher Seite an: Die Vorwürfe 
enthielten 1) eine Zweideutigkeit über den Begriff des Staates, 2) eine Konfusion 
zwischen dem Rationalen und dem Konfessionellen und 3) einen rechtlichen 
Irrtum über die Funktionen des Staates.

In diesen Punkten ging es ihm darum, das zu verteidigen, was er unter Neu-
tralität verstand. Diese Neutralität sollte nämlich sowohl den einen (Laizisten) 
als auch den anderen (Katholiken) einen Platz bieten, in dem sie dann positiv 
den neutralen Rahmen der Schule füllten, ohne ihn zu verletzen.12 Es ging bei 
den Davidées nicht darum, das Unterrichtswesen zu rekatholisieren oder „mehr 
Christentum“ in die Schule zu importieren. Es ging um die Haltung – die Le-
benshaltung –, welche die Lehrerin einnimmt. Und damit war man beim Thema 
der Spiritualität der Lehrerin. 

Spiritualität

1. Eine Schlüssellektüre: Der Roman Davidée Birot. Innerhalb der spirituellen Litera-
tur nimmt dieses Buch einen besonderen Platz ein, da es wohl einer der wenigen 
rein fiktionalen Texte ist, auf dessen Grundlage eine spirituelle Bewegung auf-
baut. Worum geht es in Davidée Birot? Darauf antwortet Jean Guitton: „Eine letz-
te Frage allererster Ordnung wird in diesem Roman gestellt, die dazu berufen ist, 
wiederzukehren: Kann man die Moral von der Religion trennen? Kann man voll 
und ganz Mensch sein, ohne an Gott zu glauben? Gibt es ein laizistisches Hel-
dentum, das mit der Heiligkeit vergleichbar wäre?“13 Diese Fragen stellten sich 
für die Leserinnen ganz konkret, weil sie in der Direktorin der Pädagogischen 
Hochschule, die sie besucht hatten (der école normale [eine Art Pädagogische 
Hochschule] von Digne) ein Vorbild genau dieses nichtreligiösen Typs von Leh-
rerin kennengelernt hatten, die sie verehrten.14 Was ist nun das Besondere, das 
Davidée Birot, die Titelheldin des Romans, für die Davidées zu einer spirituellen 
Alternative zum laizistischen Ideal werden ließ: „Dem Weg der Davidée Birot fol-
gen heißt, dem Weg eines Gewissens folgen, das von der religiösen Gleichgültig-
keit zu einem reflektierten Glauben übergeht – und das durch die Anspannung 

Reflexion

414



15	 J. Guitton, Davidées, 16 [s. Anm. 2].
16	 Ebd.
17	 Ebd., 16 f.

aller Kräfte seines Geistes, durch seine Aufrichtigkeit, durch seinen absoluten 
Respekt vor der totalen Erfahrung, durch die Erfahrung des Leidens, durch die 
Nähe des Todes, durch das Schauspiel der Verirrungen des Fleisches, durch das 
Gewicht der Verantwortlichkeiten, durch den Wunsch, das laizistische Ideal der 
Ehrlichkeit, der Loyalität und der Wahrheit auszuschöpfen.“15

Bazins Art der Darstellung ist so reduziert, dass tatsächlich die Titelfigur, Da
vidée Birot, und – durch sie – die Adressaten in den Blick des Geschehens gera-
ten –, nicht in erster Linie die Fertigkeit des Autors: „(…) im nüchternen Aller-
weltston Bazins vergisst man den Verfasser und sieht nur noch ein Gewissen: 
dasjenige dieser klaren und loyalen jungen Frau, deren einzige Maxime lautet: 
Bis zum Ende.“16  Mit der Betonung des Gewissens wird jede Lagermentalität 
zwischen „den Laizisten“ und „den Katholiken“ aufgebrochen: Gewissen ist 
nicht per se religiös neutral oder „laizistisch“, sondern ist offen für Fragen des 
Glaubens, die sich aus den gemachten Erfahrungen ergeben: der vollkommenen 
Anspannung im Beruf; das Erleben von Leiden, Tod und Leiblichkeit; die inne-
re Inanspruchnahme durch gesetzte Ziele und Ideale. Da sich die Erfahrungen 
vieler Grundschullehrerinnen in denen von Davidée Birot spiegeln, ist diese 
Lektüre eine Art von „spiritueller Begleitung“ auf dem Weg des eigenen Gewis-
sens: „Das erklärt, sagte ich mir (als ich den unspektakulären Roman schloss), 
warum Davidée Birot einige Gewissen in so einer Tiefe berühren konnte und 
ihnen nicht nur erlaubte, sich zu erkennen, sondern sich wiederzuerkennen, 
indem sie sich begegneten.“17 Das Einzelschicksal der Titelfigur erzeugte bei den 
Leserinnen zwei Reaktionen: Sie vernetzten sich untereinander und sie teilten 
miteinander ihre spirituellen Bedürfnisse. 

2. Spirituelle Freundschaft: Schon die „Klassifizierung“, die Mounier für die Da
vidées wählt, lässt sehen, dass es sich um eine Gruppierung handelte, die den 
bestehenden Schemata entging: Sie bildeten keinen Orden, gehörten auch nicht 
der „katholischen Aktion“ an und konnten auch sonst nicht als konfessionelle 
Vereinigung (wie z.B. die Vinzenzkonferenzen) gelten. Er nennt sie, meines Wis
sens völlig neuartig, eine „spirituelle Freundschaft“. Diese Bezeichnung erwuchs 
ihm aus den Erfahrungen, welche die Davidées in ihren „Zeugnissen“ und „Ge-
wissenserforschungen“, die sie in Aux Davidées veröffentlichten, beschrieben. 
Die „spirituelle Freundschaft“ zeigte sich nicht äußerlich (durch eine „Politik 
der Erscheinung“, wie Mounier sagt: d.h. durch einen Habit, durch Gebäude, 
durch feste Regeln), sondern war und blieb innerlich („eine Politik der Heilig-
keit“), oder anders ausgedrückt – und vielleicht besser, weil das Innen-Außen-
Bild verwirrt: Der Vorrang der Tat vor der Geste machte die Davidées aus. Der 

415

Les Davidées



Tat geht es darum, dass sie getan wird, der Geste darum, dass sie gesehen wird. 
Um diesem Primat der Tat zu entsprechen, hatten die Davidées eine Reihe von 
Haltungen entwickelt: Klärung der Beweggründe des Handelns, um Gottes Wil
len zu entsprechen; den Sinn der Dauer erlernen und Gelassenheit gegenüber 
zeitlichen Abläufen entwickeln; nicht glauben, dass man die Geschichte durch 
äußere Maßstäbe bestimmen kann, sondern eine Haltung des Hörens einneh-
men, welche die Bedürfnisse des Hier und Jetzt erschließt und ihnen erst eine 
Form geben, wenn sie danach selbst verlangen und auch bereit sind, sie anzu-
nehmen; Zweifel an „zu schnellen“ Werken und „zu sichtbaren“ Erfolgen he-
gen; Rat suchen und annehmen, wenn es um die Prüfung der eigenen Intention 
geht. Die Entwicklung dieser Haltungen sollte dahin führen, nach und nach 
dem Denken und Willen Gottes zu entsprechen, so Mounier, immer unterstrei-
chend, dass es nicht darum geht Exemplare zu formen, sondern Personen zu 
bilden, die jede ihre je eigene Lebensgeschichte mitbringt: „alles ist dort [bei 
den Davidées, M. K.] den Personen untergeordnet.“18 Diese Ausrichtung er-
laubte der Bewegung auch, gewisse überlieferte spirituelle Konzepte anders zu 
verstehen, als es in den Spiritualitätsschulen bisher der Fall war. Das ist z.B. der 
Fall für das Verständnis von „Kasteiung“ (mortification). Dazu heißt es im von 
Mounier zitierten „Lebensideal“ (Idéal de vie) der Davidées: Eine Davidée kasteit 
sich „vor allem durch die vollkommene Erfüllung ihrer Aufgaben, und in der 
Rechenschaft über ihre Gedanken, ihre Intentionen“.19 Eine körperliche Kastei
ung, die dazu führte, die Aufgabe zu vernachlässigen, ist daher abzulehnen. 
Mounier fasst diese Vorgehensweise folgendermaßen zusammen: „Diese in der 
Realität verankerte Askese arbeitet vor allem an der Entwicklung gemeinsamer 
und beruflicher Tugenden.“20 Es geht um die gegenseitige Stärkung im Dienst an 
den Kindern – und dadurch im Dienst für Gott.

Resümee

Die Davidées können als ein ausgezeichnetes Beispiel für eine „Laienspirituali
tät“ im Bereich von Schule und Erziehung gelten. In dem oben wiedergegebe
nen Briefzitat von Sr. Madeleine lesen wir, dass „die Bewegung einem tiefen Be-
dürfnis der Menschen entsprach“. Menschen, die sich in Bildung und Erziehung 
engagieren, können das Bedürfnis haben, dieses Engagement spirituell zu ver-
tiefen. Die Spiritualität der Davidées ist daher auch eine „Spiritualität von un-
ten“ – und das im doppelten Sinne: 1) Einmal, was Ursprung und Organisation 
betraf: Die Bewegung wurde von Laien initiiert und allein von Laien getragen, 
und zwar von Frauen, die als Grundschullehrerinnen in den öffentlichen, lai-

18	 Vgl. ebd., 100 f., Zitat: 101.
19	 Ebd., 103.
20	 Ebd.

Reflexion

416



21	 Wenn hier von Laien die Rede ist, dann in dem Bewusstsein, dass dieser Begriff theologisch noch 
nicht die Prägung erhalten hat, die er durch das Konzil und in der Folge bekam. Laïcité (Laizität) ist 
zudem eines der Grundprinzipien der französischen Republik und bezeichnet nach wie vor die Neu-
tralität des Staates in Bezug auf die Religionen, was auch für das öffentliche Schulwesen gilt. Wenn 
es daher in der Folge um Laienspiritualität geht, dann ist diese immer im theologischen Sinne zu 
verstehen, wohingegen eine im Kontext Frankreichs immer wieder auftauchende Forderung nach 
einer „laikalen Spiritualität“ die Laizität zu berücksichtigen hat.

22	 Vgl. K. Waaijman, Handbuch der Spiritualität. Bd. 1: Formen. Mainz 2004, 25–121, zu den spirituellen 
Schulen ebd., 123–218. Vgl. dazu auch U. Dickmann / K. Waaijman, Felderkundungen Laienspirituali-
tät. Bd. 1: Beziehung. Schwerte 2008, 8 f.

23	 Vgl. J. Guitton, Marie Silve, 16–30 [s. Anm. 2].
24	 Vgl. ebd., 25 f.
25	 K. Waaijman macht in dem Kapitel „Die Spiritualität des Erziehers“ auf Jean-Baptiste de la Salle 

(1651–1719) und die „Frères des écoles chrétiennes“ aufmerksam: „Jean-Baptiste de la Salle bildete 
die Brüder der christlichen Schulen zu einer Spiritualität aus, die innerlich zu ihrer Erziehungsarbeit 
inmitten der armen Kinder passte, für die sie sich einsetzten.“ Ders., Handbuch, 59 [s. Anm. 22].

zistischen Schulen der französischen Republik arbeiteten, sich aber trotzdem zu 
ihrem katholischen Glauben bekannten.21 2) Die Spiritualität wurde nicht von 
einer bestehenden spirituellen Schule her entworfen (z.B. als eine Art „Dritter 
Orden“), sondern entwickelte sich im Ausgang von den Bedürfnissen der Mit-
glieder der Initiative. In der Spiritualitätsforschung wird dies auch gerne dem 
Bereich der „primordialen Spiritualität“ zugeordnet – als einem Bereich, der 
noch vor jeder Zugehörigkeit zu besonderen spirituellen Schulen anzusiedeln ist 
und der sich in allen Kulturen finden lässt. Die Art und Weise, wie die Davidées 
diesem Bedürfnis gerecht werden, geht zwar über die primordiale Spiritualität 
hinaus, behält aber den aus ihr erfahrenen Anfangsimpuls bei, so dass hier eine 
„Laienspiritualität“ als Vermittlung zwischen der primordialen und der offizi-
ellen (Schul-)Spiritualität entsteht.22 Jean Guitton verwendet diesen Begriff aus-
drücklich, wenn er das geistliche Leben einer der Gründerinnen beschreibt: Die 
primordiale Spiritualität wird in seinem Text Marie Silve et la spiritualité laïque in 
Kapitel 3 als „spiritualité du métier“ („Berufsspiritualität“) beschrieben, wohin-
gegen in Kapitel 4 die Schulspiritualität als „spiritualité profonde“ („tiefe Spi-
ritualität“, Guitton spricht auch von Mystik) bezeichnet wird.23 Dieses Kapitel 
macht auch deutlich, an welche Spiritualitätsschule und an welche spirituelle 
„Methodik“ die „spiritualité du métier“ schließlich „angedockt“ wurde, nämlich 
an die Société de Saint François de Sales, die sich zum Ziel gesetzt hatte, ganz nor-
malen Frauen ein spirituelles Leben ohne große äußerliche Formen zu ermög-
lichen.24 Zudem konnten die Davidées in der reichen Spiritualitätsgeschichte 
Frankreichs manches finden, dass auch ihren Bedürfnissen entgegenkam.25

Eine besondere Wirkung erzeugte die Bewegung bei einem der sie unterstüt-
zenden katholischen Intellektuellen: E. Mounier. Für ihn war die Zusammen-
arbeit mit den Davidiées eine Möglichkeit, sich in einem Feld zu engagieren, 
das ihn sehr interessierte und das er später zu seiner eigenen Berufung machen 
sollte. Die Davidées sind in ihrer Stellung zwischen Kirche, Gesellschaft und 
Staat nämlich genau in der Position, von der aus auch die spätere Bewegung 

417

Les Davidées



und Zeitschrift Esprit wirken wollte – wenn auch mehr im Bereich des zivilge-
sellschaftlichen Engagements. Im Rückblick kann seine Aktivität für die Organe 
dieser Gruppe als Vorbereitung auf sein Engagement als Chefredakteur für Esprit 
gelesen werden, dieses bis heute existierenden Forums des gesellschaftlichen 
Austausches.

Wie ging die Geschichte der Davidées weiter? Eine der nächsten Generatio
nen von Grundschullehrerinnen hat während des Zweiten Weltkriegs die Équipes 
enseignantes gegründet, die sich von ihren Vorgängerinnen durch eine stärkere 
Anlehnung an die offizielle Spiritualität absetzten und ihr Apostolat öffentlich 
stärker vertraten. Die neue Gruppierung war stärker durch die Katholische Ak-
tion geprägt, behandelte nicht mehr so stark rein pädagogische Fragen und bot 
eine stärkere zeitliche Einbindung an.26 Trotz anfänglicher Versuche, diese Ge-
neration in die Strukturen der Davidées einzuflechten, gingen beide Gruppen 
schließlich unterschiedliche Wege.

Was bleibt? Das Zeugnis einer „spirituellen Freundschaft“, die das Laienapos
tolat des Zweiten Vatikanischen Konzils avant la lettre, aber auch schon selon la 
lettre lebte: „Die Laien aber sind besonders dazu berufen, die Kirche an den Stel
len und unter den Umständen gegenwärtig und wirksam zu machen, wo sie 
selbst nur durch sie Salz der Erde werden kann.“ (LG 33)

26	 Vgl. dazu M. Duclercq, Aux origines des Equipes Enseignantes: une nouvelle génération d’institutrices. 
Zuerst erschienen in: Partie prenante 5 (1983). URL: https://www.cdep-asso.org/cdep/notre-histoire/
item/360-aux-origines-des-equipes-enseignantes-une-nouvelle-generation-d-institutrices.html 
(Stand: 05.07.2019).

Reflexion

418


