
* 	 Quelle: À la lumière de la Genèse. Relire nos vies, in: Christus 250 (2016), 100–109. Übersetzung: Pia 
Kollmann – Dieser Artikel ist aus der Arbeit mit geistlichen Begleitern von Seminaristen über die Le­
bensbetrachtung entstanden. Das erklärt den Wechsel von Überlegungen und Aufgaben, die alleine 
oder in der Gruppe reflektiert werden können.

1	 Zur Vertiefung: Récit de l’Origine (collection suppléments Vie Chrétienne, Nr 520).

Im Licht der Genesis*

Mein Leben neu betrachten

Das Lied über den Ursprung, das die Bibel eröffnet (Gen 1), erzählt von der 
Schöpfung. Es kann auch als Erzählung über die Schöpfung des geistlichen Le­
bens im Menschen gelesen werden.1 

Am Anfang (Tag 0)

Ohne Betrachtung bleibt die menschliche Existenz in der Gleichgültigkeit, in 
Grautönen hängen, wie in einem wüsten und wirren Raum, wo der Geist Gottes 
schwebt und nicht weiß, wo er sich niederlassen kann.

Noch vor dem ersten Lebenstag gibt es bereits eine grundlegende Vorgabe, 
die wir akzeptieren müssen: „Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde; die Erde 
aber war wüst…“. Ein geistliches Leben zu beginnen setzt voraus, keine Angst zu 
haben vor der inneren Leere – dieser Offenheit, wo ein Wort nachhallen kann – 
und an Jemanden oder Etwas Ursprüngliches zu glauben, das uns vorausgeht 
und das Leben hervorbringt. Anzunehmen, dass „Gott schuf“, bedeutet zugleich 
zu verstehen, dass die Schöpfung – und insbesondere der Mensch – für etwas 
geschaffen sind. Darin spielt schon eine Anthropologie mit, ein Blick auf sich 
selbst, auf sein Leben und auf die Welt: Trage ich die Sehnsucht, still zu werden 
und mich dem zu öffnen, der mich ins Leben ruft? Oder strebe ich danach, mir 
eine Identität zu erfinden?

Bruno Régent SJ  | Paris

geb. 1947, Präsident der „Société des re­
vues“ (SER), Regionalassistent der „Com­
munauté de Vie chrétienne“

420

Lektüre



–	 Ich übe, fünf Minuten still zu werden und den Lauf meiner Gedanken anzu­
halten.

–	 In Anlehnung an die Stammbäume Jesu in den Evangelien nach Matthäus 
und Lukas denke ich an meine Vorfahren zurück. Ich erkenne das weitergege­
bene Leben, das schließlich bei mir ankommt. 

Licht (Tag 1)

Der erste Schritt ist das Erkennen von Licht und Finsternis sowie ihre Benen­
nung. Ich erkenne das Wechselspiel von Tag und Nacht und benenne es. Was 
waren in meinem Leben Lichter und Finsternisse? Ich bemerke, dass diese Ein­
teilung nicht genau mit Gut und Böse übereinstimmt, das wären moralische Ka­
tegorien (Adam und Eva wollten Gut und Böse kennen). Hier geht es um Freude 
und Traurigkeit, um das Gefühl. Eine geistliche Führung in Anspruch zu neh­
men ist eine gute Möglichkeit, um den Grautönen zu entfliehen und sich beim 
Trennen und Benennen helfen zu lassen. 

Betrachtung ist eine Unterstützung, um aus der Gleichgültigkeit herauszu­
finden, zu erkennen und zu beurteilen. Noch vor der Schöpfung von Zeit und 
Raum, Erde und Meer, ist die erste Trennung die von Licht und Finsternis, und 
sie mündet in Lobpreis: Gott sah, dass es gut war. Wo auch immer ich heute 
bin, jedenfalls ist es der erste der noch bleibenden Tage meines Lebens, und ich 
bin heute herausgefordert zur Trennung von Licht und Finsternis, die in Lob­
preis mündet. In jedem Ereignis erkenne ich ein Licht und sehe, dass die Dinge 
und Wesen zum Leben gerufen sind; ich freue mich darüber und lobpreise den 
Schöpfer. 

Zu leben beginnen bedeutet, der Verwirrung und Lüge zu entkommen. „Weh 
denen, die das Böse gut und das Gute böse nennen, die die Finsternis zum Licht 
und das Licht zur Finsternis machen, die das Bittere süß und das Süße bitter ma­
chen.“ (Jes 5,20) Der Prophet verurteilt die Verwirrung zwischen Gut und Böse, 
zwischen Licht und Finsternis, zwischen Süßem und Bitterem. Wie soll man le­
ben, wenn diese grundlegenden Anhaltspunkte durcheinandergebracht werden? 
Wehe denen, die aus Furcht vor Schuldgefühlen oder weil sie andere nicht ver­
letzen wollen, das Böse nicht böse nennen: sie fallen nicht nur in Verwirrung, 
sondern lügen auch über das Leben und das, was es ist. 

Das ist eine tägliche Arbeit, die nie wirklich im Vorhinein gemacht werden 
kann. Sie erfordert die Entscheidung, dranzubleiben und sich nicht in die Illu­
sion und Lüge der Verwirrung hineinziehen zu lassen. Wenn man über Licht 
und Finsternis, Süßes und Bitteres getäuscht wird, wem soll man dann glauben, 
wohin sich wenden?

Der Sieg des Lichts über die Finsternis wird in dieser täglichen Arbeit nicht 
durch das Verschwinden der Finsternis, sondern durch die Trennung errungen. 

421

Genesis



Tag und Nacht werden sich auch weiterhin abwechseln, aber was zählt und wo­
ran man sich erinnert, ist das Licht. Das Wort „Tag“ hat zwei Bedeutungen: ei­
nerseits ist er das Gegenteil der Nacht und dauert nur einige Stunden, anderer-
seits umfasst er auch Tag und Nacht, wenn man vom soundsovielten Tag spricht. 
Diese doppelte Bedeutung lässt schon den Sieg des Tages über die Nacht und des 
Lichtes über die Finsternis erkennen: Die wenigen hellen Stunden des Tages ge­
ben allen 24 Stunden den Namen. Auch im Kalender zählt man nur die Tage. 

Will man ein geistliches Leben beginnen, empfiehlt es sich, mit einem täg­
lichen Gebet der Betrachtung bzw. der Gottesbeziehung zu beginnen, in dem 
man vor allem auf die Ereignisse des Tages zurückschaut und für das Gute dankt. 
Es ist nicht leicht, in dieser Form des täglichen Gebets beharrlich zu sein; es ist 
Arbeit an mir selbst, um aus der Verwirrung zum Leben zu kommen. Wer in Un­
kenntnis und Gleichgültigkeit verharrt, bleibt in der Illusion, keine Möglichkeit 
zu Entscheidung und Selbstbestimmung zu haben, d.h. er zieht lebenslange 
Sklaverei vor. 

In dieser ersten Orientierung ist der Unterschied zwischen Freude und Ge­
nugtuung bedeutend. Ich bin zufrieden mit dem, was ich gemacht habe (Ge­
nugtuung: ich habe „genug getan“): hier wird das Ergebnis, das ich vollbracht 
habe, in Verbindung mit meinen Plänen betrachtet. In der Zufriedenheit ist die 
Öffnung auf den Anderen hin weder in der Zielbestimmung noch in der rückbli­
ckenden Bewertung nötig. Im Gegenteil dazu kommt die Freude von einer Über­
raschung, einem Geschenk: Ich entdecke, wie jemand in der Freiheit wächst, bin 
Zeuge einer Geste der Solidarität, einer Heilung, eines Dienstes, und ich preise 
Gott für diese lebendige Menschlichkeit. 

An jedem Schöpfungstag sagt Gott, „dass es gut war“. Und ohne, dass es ei­
nen Widerspruch darstellen würde, folgt sogleich: „Es wurde Abend und es wur­
de Morgen.“
– 	 Ich schreibe Lichter und Finsternisse auf, die meine Existenz durchkreuzt ha­

ben. 
– 	 Erkenne ich den Unterschied zwischen dem, was mir Genugtuung verschafft, 

und dem, was für mich eine Freude ist? Zwischen dem, was mir zuwider ist, 
und dem, was mich traurig macht?

Höhen und Tiefen (Tag 2)

Am zweiten Tag wird das Wasser geschieden in das Wasser über dem Gewölbe 
und das Wasser darunter. Das Gewölbe, genannt „Himmel“, ist die Grenze. 

Im Raum, wo nicht nur Wasser ist (und jeder weiß, wie sehr eine Prüfung 
Spuren hinterlassen und einen Menschen überfluten und ertränken kann), gibt 
es ein Oben und ein Unten und einen Himmel, der zwischen den beiden ausge­
spannt ist um die beiden zu unterscheiden. Das Unten kann man anschauen, 

422

Lektüre



gestalten und erforschen. Das Oben ist unerreichbar: es erfordert das Vertrauen, 
dass uns der Himmel nicht auf den Kopf fallen und uns ertränken wird. Es ist 
der Bereich des Glaubens. Ein „Oben“ und ein „Unten“, und Paul Beauchamp 
würde sagen, es fehlt nur die Aufschrift „Vorsicht, zerbrechlich!“ auf dem Paket! 
Denn dieses Dazwischenstehen ist tatsächlich zerbrechlich: weder im Himmel 
(mit Gott, heilig) noch in der Unterwelt (ich bin weniger als nichts, ertränkt). 
–	 Unterscheide ich in meinem Leben zwischen geschenktem Vertrauen (jemand 

vertraut mir, ich vertraue jemandem) und dem Erwerben von Sicherheiten 
und Wissen?

–	 Ich überlege, wie ich meine Zerbrechlichkeit im Sein lebe: Betrachte ich mich 
als weniger als nichts? Oder im Gegenteil fast als Gott? Fürchte ich mich vor 
einem bedrohlichen Himmel? Bin ich glücklich in meinem Sein, gläubig und 
fühle mich der Menschheit verbunden?

Fest und nahrhaft (Tag 3)

Am dritten Tag werden die unteren Wasser geschieden, sodass die „Erde“ und 
das „Meer“ entstehen. Die Erde wird von allen Arten von Pflanzen und Bäumen 
begrünt, jede nach seiner Gattung, alle mit Samen für die Fortpflanzung ausge­
stattet. Der Boden und die Nahrung gehen den Lebewesen voraus. 
–	 Gott sah, dass die Erde, die er zum Leben gibt, gut war. Und wie sehe ich die 

Schöpfung, meine Erde?2

–	 Ich nenne feste Orte in meinem Leben, die Früchte tragen, und solche, die 
undicht sind (umspült von Reue, Depression, Verdrossenheit).

–	 Ich betrachte und benenne, was mich nährt und aufbaut, und was mich zer­
streut und mir nicht weiterhilft (Lektüre, Verhältnis zu Lebensmitteln und 
Getränken, zum Rauchen etc.): Was nährt mein Herz und fördert Vertrauen 
und Großmut? Was nährt meinen Geist und regt intellektuelles Arbeiten und 
Kenntnis der Kunst und Technik an? Was nährt meine Freiheit und lehrt mich, 
verantwortungsvoll zu entscheiden?

Rhythmus und Gesetz (Tag 4)

Am vierten Tag erscheinen die Lichter. Ihre Funktion ist die Trennung von Tag 
und Nacht, sie dienen auch als Zeichen für die Bestimmung von Festen und für 
den Jahresablauf im Kalender. Das große Licht herrscht über den Tag, das kleine 
mit den Sternen über die Nacht. Die am ersten Tag vorgenommene Trennung 
von Licht und Finsternis wird jetzt durch Gesetze verstärkt, die als Zeichen die­

2	 Vgl. die Enzyklika Laudato si, Nr.12: „Der heilige Franziskus [legt] uns in Treue zur Heiligen Schrift 
nahe, die Natur als ein prächtiges Buch zu erkennen, in dem Gott zu uns spricht und einen Abglanz 
seiner Schönheit und Güte aufscheinen lässt.“

423

Genesis



nen. Diese Hinweise sind hell, am Tag wie in der Nacht, in Zeiten des Trostes 
und in Prüfungen.

So gibt es im Universum Gesetze schon bevor der Mensch auftritt. Er kommt 
in eine Welt mit Gesetzen, die von seinem freien Willen unabhängig sind. Sie 
strukturieren das Wachstum des Lebens.
–	 Ich betrachte eine Periode meines Lebens, ein Monat oder Jahr, und erkenne 

darin die Rhythmen, Feste, Abwechslungen, die Lichter in der Nacht etc. Ich 
kann dabei an meine Beziehungen, die Arbeit, das Familienleben und die Er­
eignisse in meinem Land denken. 

–	 Ich betrachte meine Zeiteinteilung: Entscheide ich selbst darüber? Wie gut 
halte ich mich daran?

–	 Ich betrachte mein Verhältnis zu den Geboten: Sind sie eine Einschränkung 
oder gute Orientierungspunkte für meine Leben? Sind die Gebote Willkür 
eines autoritären Gottes oder ein Geschenk vom Gott des Lebens? Welches ist 
das wichtigste Gebot?

Leben in Fülle (Tag 5 und Beginn Tag 6)

Am fünften Tag und am Beginn des sechsten füllen sich die geschaffenen Räume 
mit allen Arten lebendiger Wesen. Es wimmelt nur so im Wasser, zwischen Him­
mel und Erde und auf der Erde. Gott segnet sie und wünscht sich überall und für 
alle Fruchtbarkeit und Vermehrung. 

Wenn Gottes Segen zu Fruchtbarkeit und Lebensweitergabe gehört, dann ver­
bindet sich umgekehrt die Lebensverneinung mit leidbringender Rede, also mit 
Gerüchten, Worten der Angst und des Unglücks. Alles wimmelt von Leben vor 
der Ankunft des Menschen. Er kommt in eine Welt, in der schon viele da sind, 
wo es Leben und Kultur gibt. 
–	 Ich denke an jene Menschen, die schon vor mir auf der Welt waren: aus mei­

ner Familie, aus meiner Gegend etc.
–	 Ich erkenne in diesem Umfeld (in Zeit und Raum) die Verwirklichung der Ver­

bindung von Fruchtbarkeit, Lebensweitergabe und Segen (Gutes sprechen), 
oder im Gegenteil die Verknüpfung von Ablehnung des Lebens und Unglück. 
Gott sah, dass alles, was vor mir da war, gut war – und wie sehe ich das?

Siehe: der Mensch (Ende Tag 6)

Im zweiten Teil des sechsten Tages – endlich – spricht Gott und erschafft den 
Menschen: „Lasst uns Menschen machen als unser Abbild, uns ähnlich (…). 
Gott schuf den Menschen nach seinem Abbild (…) als Mann und Frau schuf er 
sie.“ Der einzige Gott berät und entscheidet mit anderen („Lasst uns…“) über die 
Erschaffung des Menschen, der in der Einzahl ist – nach seinem Abbild – und 

424

Lektüre



gleich darauf im Plural als Mann und Frau. Und er macht ihnen ein Geschenk: 
alles ist für euch um darüber zu herrschen. Alles ist euch anvertraut. Das Lebens­
gesetz, das von Gott kommt, heißt Geschenk: Wird die geforderte Herrschaft ein 
An-sich-Reißen von Besitz sein, sodass Mann und Frau Sklaven dessen werden, 
was sie besitzen? Oder wird sie gegenüber der ganzen Schöpfung eine Freiheit 
bezeugen, die zu schenken wagt, besonders der folgenden Generation?
–	 Ich betrachte mein Gefühlsleben, die zurückgelegte Entdeckungsreise zwi­

schen Ängsten und Freuden, Verletzungen und Sehnsüchten.
–	 Ich erinnere mich an freundschaftliche Beziehungen: Beginn und Ende? Ge­

winn? Inhalt der Freundschaft?
–	 Ich betrachte meine Beziehung zu den Dingen, über die ich verfüge: An wel­

chen hänge ich sehr? Ist es eine Katastrophe, wenn sie vielleicht vergehen?

Danksagung (Tag 7)

Der siebte Tag: Stillstand, Ruhepause. Viel ist in den ersten sechs Tagen geschafft 
worden, jetzt ist es vollendet. Gott segnet den siebten Tag und heiligt ihn. Es 
ist ein besonderer Tag, getrennt von den anderen, und das ist gut so. Es ist gut, 
nicht immer etwas zu machen, sondern Zeit zu haben um einfach zu sagen: 
Diese freie Zeit ist gut. Sonst wird die Arbeit zu Sklaverei. Die Liturgie und die 
gemeinsame Danksagung zeigen, dass das soziale Leben sich nicht auf Handel 
und Arbeit beschränkt (Ex 5,1-3).
–	 Ich betrachte meine religiöse Geschichte, die Etappen meiner Beziehung zu 

Gott und zu christlichen Gemeinschaften. 
–	 Wie wechsle ich im Laufe der Wochen und Jahre den Rhythmus zwischen Ar­

beit, Erholung und Gebet?
–	 Welchen Platz haben Lobpreis, Segen und Liturgie in meine Leben?

Die Schöpfungserzählung: ein Aufruf zu …

Gehorsam
An jedem Schöpfungstag erklingt die Stimme Gottes. Er spricht, und was er sagt, 
wird Wirklichkeit. Dazu muss die Materie ein hörendes Ohr haben und einen 
Körper, der sich berühren und formen lässt. Die Natur, Himmel, Erde, Tiere und 
Sterne, sind gehorsam und tun, was Gott sagt. Und der Mensch? Wird er auf ein 
Wort hören, das von dem einen Anderen kommt, der ihn ins Leben ruft, oder 
wird er lieber taub sein und in der Gleichgültigkeit verharren?

Die Dimension des Gehorsams ist für jedes geistliche Leben grundlegend. 
Gehorchen heißt, zuhören und in die Praxis umsetzen, sich dem Wort eines an­
deren über mich anvertrauen. Der Akt des Gehorsams beginnt also mit einem 
Vertrauensvorschuss. Das geistliche Leben im und aus dem Heiligen Geist erfor­

425

Genesis



dert, dass dieser sich niederlassen kann und angenommen wird als jemand, der 
mir Gutes will. Die Gefahr besteht darin, die Anregungen des Heiligen Geistes 
in unserem Inneren zu bezweifeln aus Angst, uns der Willkür eines Gottes aus­
zusetzen, der unsere Autonomie nicht anerkennt. Wenn ich die Anregungen des 
Heiligen Geistes bezweifle und die Früchte seiner Tätigkeit in mir mit meinen 
eigenen Erwartungen vergleiche, setzte ich mich an die Stelle des Richters über 
die Qualität der Früchte. Meine eigene Meinung nimmt den ersten Platz ein. So 
werde ich leicht zum Sklaven meiner Gefühle, meiner Lust und meines Macht­
willens. 

Gehorsam führt zur Bereitschaft, anderen zu dienen. Die Schlange zischt 
ins Ohr, dass dies dem eigenen Interesse widerspricht und sich hinter diesen 
großen Worten die böse Absicht verbirgt, mich ins Verderben zu bringen; doch 
das ist Lüge. Es bedeutet leben (im eigentlichen Sinne des Wortes) nur um zu 
dienen und zu lieben bis zur Hingabe des eigenen Lebens. Bedeutet auf den 
eigenen Willen zu verzichten nicht, nichts mehr zu wollen und sich den Lau­
nen eines anderen zu unterwerfen? Auch das ist Lüge, denn man braucht einen 
starken Willen und eine feste Entschlossenheit, um seine Freiheit einzusetzen 
und Gottes Werke zu tun. Sich als Priester der Kirche, einer Diözese, einer christ­
lichen Gemeinde zur Verfügung zu stellen bzw. sich in der Ehe in den Dienst 
des Ehepartners zu stellen, bedeutet eine grundsätzliche Bereitschaft zu schen­
ken für einen Dienst, der noch nicht bekannt ist, sich aber im Laufe des Weges 
zeigen wird. 

Von Anfang an ist die Sünde von Adam und Eva eine Sünde des Stolzes, des 
Ungehorsams, des nicht vertrauensvollen Hörens von Gottes Wort. Anstatt an 
das geschenkte Leben zu glauben, wollen sie Gut und Böse erkennen. Sie wollen 
unter ihrem eigenen Urteil leben und selbst Gut und Böse bestimmen, anstatt 
an den zu glauben, der ihnen ein Wort des Lebens schenkt.3

–	 Welche Worte habe ich gehört und mich ihnen anvertraut?
–	 Was sage ich? Welche Worte habe ich ausgesprochen, mit denen ich ein En­

gagement beginne und mich verpflichte?
–	 Ich betrachte meine Geschichte aus dem Blickwinkel des Gehorsams: Wie ha­

ben ich die Beziehung zu meinen Eltern und Erziehern erlebt (Hilfe zu wach­
sen, Sklaverei und Erniedrigung,…)?

Trennung
Die Trennung ist ein schöpferischer Akt der ersten Tage. Sie ist auch der Appell 
an Abraham: Zieh weg aus deinem Land und aus deinem Vaterhaus (Gen 12,1). 
Geistliches Leben erfordert, dass man aus seinem Kokon heraustritt, aus der 
Nachahmung und dem vorgefertigten Denken ausbricht, um in sein Selbst ein­

3	 B. Régent, L’honneur d’obéir, in: Christus Nr. 227, Juli 2010.

426

Lektüre



zutreten und persönlich vor dem anderen zu existieren und ein Wort und eine 
Verpflichtung riskieren zu können. Es erfordert, dass man von erlittenen Abhän­
gigkeiten zu einer freiwilligen Selbsthingabe übergeht: Hier bin ich, um deinen 
Willen zu tun.
–	 Ich schreibe Trennungen, Einsamkeiten und Distanzierungen auf, für die ich 

mich entschieden habe um Zeit für mich zu gewinnen, um zu beten oder zu 
lesen.

–	 Auf der anderen Seite erkenne ich Situationen, in denen ich mich verschlin­
gen lasse, wo ich vor dem Alleinsein, der Stille und der Gegenwart weglaufe, 
wo ich mich in das gesellschaftliche Leben oder die Ablenkung flüchte.

Umkehr der Erinnerung
Die biblischen Schriften sind Betrachtung. Sie wollen die heutigen Prüfungen 
mit dem Gott der Väter und des Exodus in Verbindung bringen. Welchen Sinn 
sah man während des Exils in Babylonien im Durchzug durch das Rote Meer? 
Ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs mein Gott, wenn das versprochene 
Land von feindlichen Armeen überfallen wird und meine Nachkommenschaft 
unter die Heiden zerstreut ist? Indem Israel seine Geschichte betrachtet, vertieft 
es seine Berufung, zieht es daraus Regeln für das Leben und lernt Weisheit. 

Maria bewahrte alles, was geschehen war, in ihrem Herzen und dachte da­
rüber nach (Lk 2,19). Das griechische Verb synballein (nachdenken, meditieren) 
bedeutet „gedanklich näherbringen, verbinden, zusammenbringen“. Es ist ver­
wandt mit synbolon (Symbol).

Maria kann als Modell jener bezeichnet werden, die versuchen, zu verste­
hen, was sie erleben, und die alles im Gedächtnis behalten, was sie noch nicht 
verstehen (Lk 2,50). Betrachtend verbindet sie die Ereignisse und die gehörten 
Worte und stellt sie einander gegenüber. So bewahrt sie in Geduld, was sich erst 
später aufklären wird. Durch die Erinnerung an das Gesagte kann sie eine Ge­
schichte erzählen: die Geschichte ihres Lebens als Meisterwerk Gottes. Sie kann 
durch die zunächst verstreut und nicht zusammengehörig erscheinenden Ereig­
nisse hindurch einen Zusammenhang erkennen und bezeugen.

Diese Erinnerungsarbeit ermöglicht, unser Leben wie eine Heiligengeschich­
te zu betrachten, und die Betrachtung selbst wird zu einem Glaubensakt. Der 
königliche Beamte, der die Stunde, in der es seinem Sohn besser geht, und das 
Wort Jesu „Geh, dein Sohn lebt“ verbindet, wird gläubig (Joh 4,50–53). Die 
Apostel Petrus und Paulus schaffen es, ihre persönlichen Geschichten von Ver­
rat und Verfolgung als Ruhmtaten Gottes, als Zeichen der Barmherzigkeit und 
Sündenvergebung für alle zu betrachten. Sie trauen sich zu erzählen, was sie 
durchgemacht haben. Solange die Sünde nur Quelle von Scham ist und ins Ver­
gessen gestoßen wird, ist noch Glaubensarbeit erforderlich und die Umkehr des 
Verstandes und der Erinnerung sind noch nicht empfangen worden. 

427

Genesis



4	 Papst Franziskus, Lumen fidei, Nr. 9 (über Abraham).

Resümee

Betrachtung ist grundlegend für den Aufbau einer Identität, sei es persönlich 
oder kollektiv. Als Mentor eine geistliche Erfahrung des Begleiteten mit bibli­
schen Texten in Verbindung zu bringen ist eine Möglichkeit, seinen persön­
lichen Weg in eine lange Tradition, die Geschichte Gottes mit seinem Volk, 
einzuschreiben. Das Gespräch zwischen Begleiter und Begleitetem rund um eine 
Passage der Bibel auf dem Hintergrund jüngster Erlebnisse öffnet Verstand und 
Herz (Er öffnete ihnen die Augen für das Verständnis der Schrift – Lk 24,45). 
„Tut dies zu meinem Gedächtnis“: Wir sind eingeladen, unsere Gegenwart im 
Gedächtnis an das Leben Jesu zu leben. So treten wir in seine Fußspuren. 

Die Bewegung der Betrachtung endet nicht, denn während unseres Lebens 
verändern sich unsere Sensibilität und unser Blick auf die Vergangenheit. Bib­
lische Passagen werden klarer. Ja, Gott ist mein Gott, derjenige, der mir von An­
fang an vorausgeht und mich berufen hat im Heute zu leben. „Doch legt dieses 
Erinnern nicht auf die Vergangenheit fest, sondern wird, da es Erinnerung an 
eine Verheißung ist, fähig, auf Zukunft hin zu öffnen, die Schritte auf dem Weg 
zu erleuchten. So wird sichtbar, dass der Glaube als Erinnerung an die Zukunft – 
memoria futuri – eng mit der Hoffnung verbunden ist.“4 

428

Lektüre


