
gedeutet, wurden in diesem Band pointierte 

Vertreter(innen) des christlich-muslimischen 

Dialogs bewusst ausgeklammert. Dieser Be-

reich des interreligiösen Dialogs soll in einem 

weiteren Band Beachtung finden.

Die Hrsg. gliedern die verschiedenen Ebenen 

des Dialogs in drei Abschnitte: Bei 11 Autoren 

sehen sie „Spuren und Ansätze des Dialogs“. 

Für den Dialog zwischen Christentum und 

Judentum werden 9 Personen vorgestellt. Im 

dritten Abschnitt des Buches führen 7 Per-

sonen das Gespräch mit den fernöstlichen 

Religionen. Kompetente und fachlich ausge-

wiesene Autoren skizzieren die einzelnen Per-

sönlichkeiten, mit reichem bibliographischem 

Apparat. Unter den Ansätzen eines Dialogs der 

Religionen finden sich z.B. auch Meister Eck-

hart und Nikolaus von Kues. Der Konzilspapst 

Paul VI. wird in der Spannung zwischen Auf-

bruch und Verunsicherung dargestellt. A. Th. 

Khoury würdigt den Bruder des Herausgebers, 

Andreas Bsteh SVD, für das auf akademischem 

Niveau geführte religionstheologische Ge-

spräch. Für den Dialog zwischen Christentum 

und Judentum greifen die Herausgeber mit 

dem Philosophen Moses Mendelssohn weit in 

die Geschichte zurück. H. Gaisbauer zeigt Si-

mone Weil als „Sammlerin von Samenkörnern 

der Wahrheit“, die die Schwelle zur Kirche 

nicht zu überschreiten vermochte. Gebührend 

erwähnt wird auch der unermüdliche Pinchas 

Lapide als Brückenbauer zwischen Christen 

und Juden. Clemens Thoma SVD, ein Schüler 

Kurt Schuberts, verweist auf die jüdisch-christ-

lichen Wurzeln des Dialogs. 

Einigen Wegbereitern des interreligiösen 

Dialogs mit den fernöstlichen Religionen ist 

der dritte Abschnitt des Buches gewidmet. 

Dabei steht zuerst Indien mit seiner Tradition 

im Vordergrund. K. E. Neumann suchte die 

„Innere Verwandtschaft buddhistischer und 

christlicher Lehren“ schon 1891 deutlich zu 

machen. Das Buch schließt ab mit dem Por-

trait von John C. H. Wu (+ 1986), Chinese und 

katholischer Christ, einem „Gläubigen jenseits 

von Ost und West“ (M. Christian).

Josef Weismayer

Petrus Bsteh / Brigitte Proksch (Hrsg.)
Wegbereiter des interreligiösen Dialogs
Band II

Spiritualität im Dialog. Bd. 10,
Wien: LIT Verlag 2018, 358 S.,
ISBN 978-3643508904, € 29,90.

Hinter dieser Publikation steht das „Forum für 

Weltreligionen“ (vormals „Kontaktstelle für 

Weltreligionen“) in Wien. Petrus Bsteh, der 

Leiter des Forums, ist ein unermüdlicher Pio-

nier des Dialogs zwischen den Religionen. Das 

Forum gibt seit 1994 die Quartalsschrift Religi­

onen unterwegs heraus, die Grundsätzliches und 

Aktuelles aus den verschiedenen Religionen in 

gut verständlicher Form darstellt. 

Ein zentrales Anliegen des Forums war und ist 

die Begegnung der Spiritualitäten, die „Spiritu-

alität im Dialog“. Bereits 1999 hatte man be-

gonnen, jährlich eine Tagung für Ordensleute 

auszurichten mit dem Ziel, diese Gruppe für 

den interreligiösen Dialog zu sensibilisieren 

und zu qualifizieren. Dabei wurden die gros-

sen Themen geistlichen Lebens, wie etwa die 

Frage der „Unterscheidung der Geister“ oder 

des Miteinanders von actio und contemplatio, 

behandelt. In den letzten Jahren konnten 

etliche Referate dieser Tagungen in der Reihe 

„Spiritualität im Dialog“ publiziert werden, 

herausgegeben von P. Bsteh und B. Proksch. 

Bereits 2012 widmete sich Bd. 4 dieser Reihe 

„Wegbereitern des interreligiösen Dialogs“ 

und legte 48 Lebensbilder von Pionier(inn)en 

des Gesprächs zwischen den Religionen vor. 

Der zweite Band der „Wegbereiter“ präsentiert 

jetzt 27 Personen, 25 Männer und – wie die 

Hrsg. bedauernd feststellen – nur zwei Frauen: 

Maria Alberta Lücker (1907–1983) und Simone 

Weil (1909–1943). Wie in der Einleitung an-

Lektüre

434



Michel de Certeau
Der Fremde oder Einheit in Verschiedenheit

Übers. u. hrsg. v. A. Falkner.
Stuttgart: W. Kohlhammer 2018, 232 S.,
ISBN 978-3-17-034054-1, € 40,00.

In seinem frühen Interview befragt Antonio 

Spadaro Papst Franziskus auch nach seiner 

Verankerung in der Gesellschaft Jesu. Dabei 

kommt die Sprache auf den ersten Priester 

im Umkreis des hl. Ignatius, Peter Faber 

(1506–1546), und in diesem Zusammenhang 

auf den französischen Jesuiten Michel de Cer-

teau (1925–1986). Dieser hat sich sehr früh für 

Faber interessiert und sein Tagebuch neu über-

setzt. Über Certeau fand Papst Franziskus auch 

Zugang zur französischen Mystik, vor allem 

bei den Jesuiten Louis Lallement (1578–1635) 

und Jean-Joseph Surin (1600–1665). Noch im 

Jahr seiner Erwählung zum Papst trug Franzis-

kus Peter Faber in die Liste der Heiligen ein.

In der Einleitung zu seiner am 27. Dezember 

2017 veröffentlichten Apostolischen Konstitu-

tion Gaudium Veritatis Nr. 4 nennt Franziskus 

im Hinblick auf die Erneuerung der kirchli

chen Studien in einer missionarischen Kirche 

im Aufbruch vier Grundkriterien: 

a) die Kontemplation und geistliche, intellek-

tuelle sowie existentielle Ausrichtung auf das 

in Jesus Christus geoffenbarte Antlitz Gottes,

b) den Dialog auf allen Gebieten als eine wah

re Kultur der Begegnung zwischen allen ech-

ten und vitalen Kulturen, c) eine im Licht der 

Offenbarung mit Weisheit und Kreativität aus-

geübte Inter- und Transdisziplinarität, d) die 

Notwendigkeit, ein „Netzwerk“ zwischen den 

verschiedenen Einrichtungen zu bilden, die 

auf der ganzen Welt die kirchlichen Studien 

pflegen und fördern.

Auch wenn der Name de Certeaus hier nicht 

fällt, erscheinen diese Aussagen des Papstes 

wie ein Reflex der Überlegungen, die sich in 

dem hier vorgestellten Buch des französischen 

Denkers finden. Der österreichische Jesuit An

dreas Falkner hat die 2005 posthum erschiene

ne Ausgabe des in seiner Grundfassung auf 

das Jahr 1969 zurückgehenden Buches zur 

Grundlage seiner Übersetzung gemacht. So wie 

es vorliegt, mit der Einleitung der Hrsg. Luce 

Giard, kann es zu Recht als eine Einführung in 

Leben und Werk des französischen Denkers ge-

lesen werden. Ich spreche bewusst von einem 

Denker, weil die Lebensausrichtung des fran-

zösischen Jesuiten in seinem vielseitigen wis-

senschaftlichen Interesse mit dem Stichwort 

„Theologie“ viel zu engmaschig beschrieben 

wäre. Er war in der Altphilologie und Philoso-

phie zu Hause, in der Psychologie, Soziologie 

und Pädagogik, in der Religionswissenschaft 

und Kulturantrhopologie. Das führte ihn zu 

der von Papst Franziskus geforderten Transdis-

ziplinarität.

In dem Buch sind eine Reihe von Aufsätzen 

verarbeitet und aufgenommen, die er zu ver-

schiedenen Zeiten vor allem für die beiden 

Jesuiten-Zeitschriften verfasst hat, deren Mit

arbeiter er war, Christus und Etudes. In gewis

sem Sinne war er seiner Zeit insofern voraus, 

als im Mittelpunkt seiner Überlegungen die 

konkrete Situation der Menschen und die sich 

ändernde Lage des Christentums standen. 

Dabei ist nicht zuletzt zu beachten, dass die 

Zeit zwischen der Erstveröffentlichung und der 

späten Neuausgabe die schon in den Jahren 

nach dem Konzil erkennbaren Veränderungen 

weiter zugespitzt hat. Dabei ging es nicht um 

Buchwissen, sondern um die konkreten Erfah-

rungen, in denen Menschen lebten.

L. Giard setzte an den Anfang ihrer Neuaus-

gabe Certeaus Artikel „Geistliche Erfahrung“. 

In ihm finden sich die Grundbegriffe, die eine 

solche Erfahrung auszeichnen. Geistlich ist 

sie insofern, als es um den in der Geschichte 

verborgenen Gott geht. Das lässt nach den Or-

ten suchen, an denen Gott zu finden ist, und 

macht die Geschichte wesentlich zu einem 

Weg, auf dem uns Fremde und Fremdes begeg-

nen. Das wiederum macht klar, dass wir unser 

Ziel nur im Blick auf Andere und in Gemein-

schaft erreichen. Wir leben in Beziehungen. 

Certeau schreibt: „Sinn gibt es nur als etwas, 

das ohne andere Momente, ohne andere Be-

gegnungen unbegreiflich bleibt.“ (33)

Buchbesprechungen

435



heit in der Verschiedenheit und die Mission, 

die Sendung des Sohnes und sein Kommen. 

Gerade weil es um die Einheit geht, ruft aber 

die Verschiedenheit nach ihrer Apologie. Da-

mit kehrt das Buch an seinen Anfang zurück: 

die Pluralität der Erfahrungen, die Menschen 

machen. Es endet mit einer biblisch geleiteten 

Meditation, die unter dem Titel steht: Wie ein 

Dieb – der Fremde heute mitten unter uns.

Hans Waldenfels SJ

Sergij Bulgakov
Aus meinem Leben
Autobiographische Zeugnisse

Hrsg. v. B. Hallensleben u. R. M. Zwahlen.
Epiphania, Bd. 10. Sergij Bulgakov Werke, Bd. 2,
Münster: Aschendorff 2017, VI. u. 281 S.,
ISBN 978-3-402-12036-1, € 42,00.

Die „Forschungsstelle Sergij Bulgakov“ an der 

Universität Fribourg (CH) hat sich zur Aufgabe 

gemacht, Leben und Werk dieses herausragen

den russischen Gelehrten und orthodoxen 

Theologen, der in der ersten Hälfte des 20. Jh. 

an verschiedenen Orten Europas gewirkt hat, 

einem breiteren deutschsprachigen Leserkreis 

zugänglich zu machen. Die vorliegende Publi-

kation ist der 2. Band im Rahmen der Bulga-

kov-Gesamtausgabe; mit den autobiographi-

schen Zeugnissen gemeinsam ist als 3. Band 

eine umfangreiche Bibliographie erschienen. 

Die vorliegende Publikation gliedert sich in 

zwei Hauptteile: „I. Autobiographische Schrif-

ten“ und „II. Sergij Bulgakov – Leben und 

Werk“, wobei der erste Teil in zwei Abschnit-

ten zerfällt: „A. Autobiographische Aufzeich-

nungen“ und „B. Autobiographische Notizen“. 

Die Autobiographischen Aufzeichnungen wur-

den bereits 1946 (zwei Jahre nach Bulgakovs 

Tod) in russischer Sprache von Lev Zander, 

einem seiner Schüler, der als Professor am (von 

Bulgakov 1924 gegründeten) Institut „St. Ser-

gij“ in Paris wirkte, herausgegeben.

Der zweite Teil des Werkes beinhaltet die An-

sprache von Metropolit Evlogij bei der Beerdi-

gung von Bulgakov 1944; weiters einen Beitrag 

Der Fremde ist aber dann für ihn zunächst 

kein anderer als Jesus. So beginnt Teil I des 

Buches mit der Erinnerung an die Emmausge-

schichte, in der es zur Begegnung mit einem 

Fremden kommt, der am Brotbrechen erkannt 

wird. Dieser auferstandene Jesus lebt auch 

heute vielfach als der Fremde unter uns; er ist 

das Leitmotiv des Buches.

Menschen verlangen nach Frieden. Das aber 

heißt zugleich: Sie leben in Konflikten, die 

bestimmten Regeln folgen. Konflikte ergeben 

sich schon deshalb, weil die Menschen ver-

schieden sind. Der letzte Konflikt, aus dem 

es keine Lösung gibt, ist der Tod. Mit all dem 

hat auch die Kirche zu tun. Wer in Konflikten 

zurechtkommen will, muss unterscheiden 

lernen. Von der Kirche fordert Certeau: „Kein 

Katholik kann vom Urteil absehen, das andere 

zu recht über ihn fällen, und die Kirche darf 

nicht mehr Zwischenrufe und Analysen zu-

rückweisen, die ihr, theologisch gesehen, nicht 

gefallen.“ (64) Daraus folgt: Man muss andere 

zu Wort kommen lassen. Ausführlich kommen 

dann pädagogische Erfahrungen zur Sprache, 

die Regeln des Dialogs, seine Praxis, die Rolle, 

die Tradition darin spielt, auch ihre Schuld, 

die in die Gegenwart hinein wirkt. 

Den Missionar sieht Certeau in einem Prozess 

von der Entwicklungshilfe zum „Gemeinsam 

leben“ und dabei auf dem Weg zur verständ-

lichen Sprache. Er muss selbst eine Bekehrung 

durchmachen, darf nicht „schon veraltete 

Formen für definitiv halten oder eine Sprache 

für notwendig erachten, die vielleicht mo-

derner sein will, aber nicht der Erfahrung der 

Gläubigen entspricht“ (114). Interessant ist 

die Deutung, die es für das Wort „Revolution“ 

gibt. Im 18. Jh. bezog es sich auf den Lauf der 

Sterne, ihren Lauf und Rücklauf, so dass Revo-

lution im Sinne des „Zurück zu den Anfängen“ 

einen Neuanfang markieren kann (vgl. 128 ff.). 

Das lässt sich auf das Christentum übertragen.

Der kürzere Teil II ist überschrieben: Glaube 

bewegt. Er handelt nochmals ausführlich von 

der religiösen Sprache, die eine Sprache des 

Alltags sein muss. In gewissem Sinne geht es 

um den zweiten Teil des Buchtitels, die Ein-

Lektüre

436



Anton Rotzetter
Leidenschaft für Franz von Assisi
Ein Lesebuch

Hrsg. v. A. Holderegger.
Münster: Aschendorff 2018, 458 S.,
ISBN 978-3-402-13312-5, € 42,00.

Jede Epoche des Christentums steht vor der 

Aufgabe, die großen Gestalten des christlichen 

Glaubens zu interpretieren. Um ein Franzis

kus-Bild für die Gegenwart zu entwerfen, 

müssen die franziskanischen Quellen im Blick 

behalten werden. Dazu braucht es Quellen-

kundige, aber auch Exeget(inn)en und Ver

mittler(innen) ins Heute. Dem 2016 verstor-

benen Schweizer Kapuziner Anton Rotzetter 

(A. R.) war es gegeben, dies in seiner Person zu 

vereinen (vgl. GuL 89 [2016], 255–260). A. R. 

beschäftigte sich zeitlebens mit Franz von Assi-

si. Die Frucht waren unzählige Studien, Bücher 

und Vorträge: historische Arbeiten, aktualisie-

rende spirituelle Texte, hagiographische Minia

turen, Meditationen, Exhorten, liturgische 

Vorlagen. Sein Ordensbruder Adrian Holdereg-

ger, „langjähriger Weggefährte“ (16), wählte 

aus der überreichen Fülle der Schriften die 

wichtigsten Texte für ein „repräsentatives ‚Le-

sebuch‘“ (9) aus. Dabei leiteten folgende Ge-

sichtspunkte: Eine „Hinführung zu Franz von 

Assisi“ (1. Kap., 19–138) steckt den Rahmen ab 

für die vertiefende Reflexion im „Nachdenken 

über Franz von Assisi“ (2. Kap., 139–218). Die-

se führt in die Fragen und Problemstellungen 

der Gegenwart. Solchen Aktualisierungen 

widmen sich das 3. Kap. „Orientierung an 

Franz von Assisi“ (219–294) und das 4. Kap. 

„Spiritualität des langen Atems“ (295–411). In 

diesem Abschnitt finden sich auch die für eine 

Theologie der Spiritualität wichtigen Überle-

gungen A. R.s „Theologie und Spiritualität“ 

(297–314). Der „franziskanische Lehrmeister“ 

widmete sich auch liturgischen Fragen (5. Kap.: 

„Liturgie und Poesie“, 412–450). Der Anhang 

(451–458) enthält Abkürzungen und den Hin-

weis auf wichtige Bücher A. R.s. Dem Ganzen 

ist eine Einleitung vorangestellt (7–17) mit 

„Zum ‚Philosophen‘-Porträt von Michael V. 

Nesterov“ (Autorenschaft nicht ausgewiesen) 

und den ausführlichen Lexikonartikel „Bulg-

akov“ aus der „Orthodoxen Enzyklopädie“, 

der 2003 in Moskau in russischer Sprache 

erschienen ist. Die Verfasserin dieses Artikels 

gibt einen guten Überblick über Leben und 

Werk Bulgakovs und lässt dabei seine überre-

gionale Bedeutung  anklingen, wobei sie bei 

allem einen wissenschaftlich sachlichen Stil an 

den Tag legt. Auf S. 190–197 finden wir einen 

tabellarischen Lebenslauf und ein Foto von 

Sergij Bulgakov (gemacht von L. Zander) aus 

dem Jahre 1935 in Paris. Ein umfangreicher 

Anhang (I. Namensverzeichnis; II. Erläute-

rungen zum Text; Register: Personen und Orte) 

rundet die Publikation ab.

Der vorliegende Sammelband mit seinen un

terschiedlichen Beiträgen gibt dem/der inte

ressierten Leser(in) einen differenzierten Ein-

blick in das Leben dieses außergewöhnlichen 

russisch-orthodoxen Theologen, dessen Leben 

von gewaltigen politischen Umbrüchen ge-

prägt ist. Um den jeweiligen zeithistorischen 

Kontext, in denen die einzelnen Beiträge ste-

hen, besser einordnen zu können, ist es hilf-

reich, die Lektüre mit der ausführlichen Bio-

graphie von Anna I. Reznicenko aus der bereits 

erwähnten „Orthodoxen Enzyklopädie“ zu 

beginnen. Dann werden sich die oft sehr per-

sönlich gehaltenen Einzeldarstellungen Bulga-

kovs leichter erschließen. Die Verfasserin führt 

den/die Leser(in) auch in spezifisch orthodoxe 

Kontroversen ein, z.B. in die Sophiologie, die 

oft zu Missverständnissen bei den Theologen 

im Westen führte. Die „Erläuterungen zum 

Text“ im zweiten Teil des Anhangs wurden 

„von Regula Zwahlen auf Grundlage der Kom-

mentare russischer Ausgaben erarbeitet und 

mit Recherchen und Erkenntnissen aus der 

neuesten Forschung ergänzt“ (Geleitwort der 

Herausgeberinnen, S. VI). Diese Erläuterungen 

sind für die westliche Leserschaft äußerst 

wertvoll und helfen, tiefer in das orthodoxe 

Leben und Denken russischer Ausprägung ein-

zudringen.

Rudolf Prokschi

Buchbesprechungen

437



Zugang zum Hauptwerk dieses wichtigen geist-

lichen Schriftstellers. In einer ausführlichen 

Einleitung zeichnet der Hrsg. den Lebensweg 

Molinos nach und verortet sein Werk im Kon-

text der spanischen Mystik. Dabei begnügt 

sich Mariano Delgado, der an der Universität 

Freiburg in der Schweiz Kirchengeschichte 

lehrt, nicht damit, den aktuellen Forschungs-

stand zu resümieren. Er ergänzt ihn darüber 

hinaus um eine wichtige Entdeckung, die er 

selbst als eine „List der Geschichte“ beschreibt. 

Er macht nämlich darauf aufmerksam, dass 

das bekannte „Nada te turbe“, das gemeinhin 

Teresa von Ávila zugeschrieben wird, sich 

im Hauptwerk Molinos‘ findet. Der Pietist 

Gottfried Arnold übersetzte es bereits 1699 

ins Deutsche: „Lass dich nichts verunruhigen 

noch erschrecken; sintemahl alles vergehet 

und ein Ende hat, Gott aber allein unwan-

delbar ist, und die Geduld alles überwindet. 

Wer Gott hat, der hat alles; und wer ihn nicht 

hat, dem mangelt alles.“ In Kombination 

mit der Erkenntnis, dass das Gebet bei Teresa 

bislang nicht nachgewiesen werden konnte 

(und das angebliche Autograph vermutlich 

eine Fälschung darstellt), kommt Delgado 

zum Schluss, dass dieser Text vermutlich von 

Molinos selbst stammt. Die spirituelle Lehre 

Molinos ist dann, unter dem Namen seiner 

vielleicht wichtigsten Inspirationsquelle, in 

Gestalt dieses ermutigenden Zuspruchs heute 

weiter stärker präsent, als man vermutet hätte. 

Doch auch der Gesamttext des Guía espiritual 

(in der vorliegenden Ausgabe etwas altertüm-

lich übersetzt mit „Geistliches Weggeleit“) hat 

die neuzeitliche Kontemplationslehre nicht 

nur systematisiert, sondern selbst mitgeprägt.  

In seiner Einordnung und Deutung des Textes, 

der von M. Lauble sorgfältig übersetzt wurde, 

führt Delgado den Begriff der „mystischen 

Falle“ ein. Er verwendet ihn sowohl für eine 

Fixierung auf spirituelle Erfahrungen, die Mo-

linos selbst ablehnt, als auch für dessen eigene 

Einseitigkeiten, die ihm dann zum Verhängnis 

geworden sind. Tatsächlich klingen manche 

Aussagen in dem Werk überspannt und hart. 

Es fragt sich dennoch, ob das Interpretament 

einer Skizze zu Person und Werk A. R.s (9–17). 

Nimmt man in Betracht, dass das Werk A. R.s 

721 Nummern umfasst – beinahe 90 selbst 

verfasste und etwa 100 mit anderen herausge

gebene Bücher, 500 Zeitschriftenartikel, Buch

beiträge und Kleinschriften (vgl. 91) –, gewinnt 

das vorliegende Lesebuch an Wert. Es holt zu

sammen, wählt aus, ordnet und präsentiert 

einen geistlichen Schriftsteller, „der seine Bü

cher nicht am Schreibpult entwirft, sondern 

aus der ‚Ergriffenheit für Franz von Assisi‘ auf 

problemgeladene Momente der Gegenwart in 

Kirche und Gesellschaft reagiert“ (11). Leiden-

schaft ist demnach ein Schlüsselwort, das A. R. 

charakterisiert, passend zum Armen aus Assisi. 

Die Bindung an den Bruder, die Bindung an 

die Armut, die Bindung an die Kirche, die kon-

sequente Orientierung am Evangelium und der 

universale Horizont – was für Franz von Assisi 

wichtig war, leitete, wie das Lesebuch zeigt, 

auch den Schweizer Kapuziner. Das präzise 

Quellenstudium, das am Anfang von A. R.s 

Tätigkeit stand, führte oft zu einer Korrektur 

des zeitgenössischen Franziskus-Bildes. Aber 

nie ging es ihm nur um die geschichtliche 

Gestalt des Heiligen, sondern immer um die 

Übersetzung und Vermittlung in die Moderne. 

Das lässt sich jetzt dank dieses Lesebuches gut 

nachvollziehen.

Christoph Benke 

Miguel de Molinos
Geistliches Weggeleit zur vollkommenen 
Kontemplation und zum inneren Frieden

Hrsg., eingel. u. kommentiert v. M. Delgado. 
Übers. v.  M. Lauble.
Freiburg i. Br.: Herder Verlag 2018, 256 S.,
ISBN 978-3-451-38337-3, € 45.

Miguel de Molinos gehört zu jenen Schlüsselfi-

guren der christlichen Spiritualitätsgeschichte, 

deren Bedeutung durch den Schatten einer 

kirchlichen Verurteilung lange verdeckt blieb. 

Mit der vorliegenden Publikation eröffnet sich 

für deutschsprachige Leser(innen) ein neuer 

Lektüre

438



melband aufgenommen – leider ohne Bearbei-

tung. Der Begriff der Identität wird von den 15 

Autor(inn)en aus Sicht der klassischen Philoso-

phie, Phänomenologie, biblischen Theologie, 

Ethik, Geschichtswissenschaften und Ordens-

spiritualität unter besonderer Berücksichtigung 

der Bedeutung der Leiblichkeit und hinsicht-

lich einer Vielzahl aktueller gesellschaftlicher 

Entwicklungen erörtert. Darunter fallen z.B. 

die Suche nach menschlicher Identität im 

Zusammenhang mit Transhumanismus und 

künstlicher Intelligenz, die Bedeutung von 

Leiblichkeit in einer Postmoderne, in der Kör-

perfetischismus und Körperverneinung paral-

lel voranzuschreiten scheinen oder die Rolle 

von Leiblichkeit in der Gegenwartskunst. Trotz 

der interdisziplinären Aufstellung des Tagungs-

bandes, überwiegt die phänomenologische 

Perspektive mit acht Aufsätzen. Insgesamt hät-

te der Band von einer thematischen anstelle 

seiner disziplinären Strukturierung profitiert. 

Die Vielseitigkeit der aktuellen Bezugspunkte 

macht das Buch für eine breite Leser(innen)-

schaft attraktiv. Dabei bleibt die Kritik gegen

wärtiger gesellschaftlicher Trends jedoch teil

weise etwas oberflächlich, sodass kirchliche 

Lehren und Traditionen allzu schnell als Heil-

mittel vermeintlicher gegenwärtiger Probleme 

propagiert werden. Am stärksten findet sich 

diese Tendenz in Elmar Nass‘ sozialethischer 

Reaktion auf die „Genderperspektive“, welche 

er mit ausschließlichem Bezug auf die Arbeiten 

Marianne Heimbach-Steins‘ und ohne Aus-

einandersetzung mit einschlägigen Werken, 

wie denen von Judith Butler, als letztlich 

unverträglich mit dem christlichen Glauben 

bewertet. Dabei umgeht Nass den Kern der 

brisanten Debatte, indem er allzu leichtfertig 

eine Dichotomie zwischen biologischem und 

sozialem Geschlecht in der Gendertheorie 

behauptet, welche von Butler doch gerade be-

stritten wird. 

Der phänomenologisch reflektierende Haupt-

teil des Bandes hingegen zeigt Wege auf, den 

modernen Leib-Seele-Dualismus zu überwin-

den, indem er sich der Bedeutung der leib-

lichen Wahrnehmung für das Tradieren von 

der „mystischen Falle“ und der durchgängig 

herangezogene Vergleich mit Teresa die Origi-

nalität Molinos‘ nicht verdeckt. Liest man sein 

Werk in einer Hermeneutik des Wohlwollens, 

so kann man in ihm die heilsame Provokation 

wahrnehmen, sich auf den Wegen christlichen 

Betens nicht an Formen und Vorstellungen zu 

klammern, sondern radikal auf die unmittel-

bare Gegenwart Gottes einzulassen und zu ver-

trauen. Dass Molinos nicht nur Altes wieder-

holen, sondern auch Neues mitteilen wollte, 

zeigt seine Begründung, weshalb es noch neue 

spirituelle Texte braucht, nachdem schon so 

viel Wichtiges und Wahres geschrieben wur-

de: „Gott muss ja immer neue Erkenntnisse 

mitteilen“ (68). Man muss sich zweifellos 

zunächst an den herben und mitunter etwas 

lehrhaften Stil des Spaniers gewöhnen. Doch 

kann es einem bei der Lektüre des in neuer Fri-

sche zugänglichen Textes widerfahren, nicht 

nur Neues über Molinos selbst, sondern auch 

über die Wege christlicher Kontemplation zu 

entdecken. 

Simon Peng-Keller

Guido Meyer / Marco Sorace / Clara Vasseur / 
Johannes Bündgens (Hrsg.)
Identitätsbildung
Spiritualität der Wahrnehmung und Krise der 
Moderne

Freiburg i. Br.: Verlag Karl Alber 2018, 304 S.,
ISBN 978-3-495-48828-7, € 36,00.

Der vorliegende Sammelband befasst sich 

auf größtenteils sehr zugängliche Weise mit 

Fragen der Wahrnehmung individueller wie 

kollektiver Identität, desjenigen also, was eine 

Person oder Gemeinschaft ausmacht. Gerade 

zu Zeiten, in denen Identitäten immer weni-

ger festgelegt und vorgeschrieben sind, bietet 

dieses Buch Orientierung aus katholischer 

Perspektive. Basierend auf einer gleichnamigen 

Tagung, die im Herbst 2015 an der Bischöf-

lichen Akademie Aachen stattgefunden hat, 

wurden einige Tagungsbeiträge in den Sam-

Buchbesprechungen

439



vorgelegten Aufsatzsammlung, die zentrale 

Gedanken seiner Habilitationsschrift „Dia

logisches Dogma“ weiterentwickelt, auf den 

Grund. Denn seit dem Zweiten Vatikanischen 

Konzil steht fest, dass Gottes Geist auch au-

ßerhalb der „Mauern“ der katholischen Kirche 

wirkt und es zum interreligiösen Dialog keine 

Alternative gibt. 

Allerdings sind Stubenrauchs Studien nicht 

von der Intention geleitet, eine systematisch 

geschlossene Religionstheologie zu entwerfen. 

Vielmehr geht es ihm darum, den universalen 

Wahrheitsanspruch des Christentums auf der 

Hintergrundfolie der theologischen Erkennt-

nislehre und eines kenotischen Offenbarungs-

verständnisses (Phil 2,5–11) zu reformulieren. 

Auf diese Weise begründet Stubenrauch die 

Vereinbarkeit des biblisch bezeugten univer-

salen Heilswillens Gottes mit der Lehre von 

der Heilsnotwendigkeit der Kirche und leitet 

aus seinen Einsichten letztlich auch missions

theologische Konsequenzen ab. Entgegen 

der verbreiteten Tendenz, sich in der interre-

ligiösen Begegnung auf einen vermeintlich 

neutralen Metastandpunkt zurückzuziehen 

oder die Christologie zu deabsolutieren, plä-

diert Stubenrauch für einen offenen wie auch 

authentischen Dialog, in dem Unterschiede 

nicht nivelliert werden.Wenn Christ(inn)en 

von der Wahrheit sprechen, die sie erfüllt, 

kann dies niemals in einer Überlegenheitshal-

tung geschehen, denn der christliche „Abso-

lutheitsanspruch trägt das Signum gehorsamer 

Selbstbescheidung in sich: Gott ist so zu ver-

künden, wie er sich selbst gegeben hat – aus 

Liebe zerschlagen und insofern nicht mehr 

bloß ‚für viele‘ reklamierbar.“ (116) 

Angesichts der Tatsache, dass die verschiede

nen Religionen und Kulturen in unserer Zeit 

immer enger aneinanderrücken, sollten Stu-

benrauchs Denkimpulse im theologischen 

Diskurs nicht unbeachtet bleiben. Wer sich 

eingehender mit den in seinem Werk aufge-

worfenen Fragestellungen beschäftigen will, 

kann sich an der am Ende jedes Beitrags ausge-

wiesenen Literatur orientieren. 

Britta Mühl

Werten in Prozessen der Identitätssuche wid-

met. Nicht nur Paul Ricoeurs Vorstellungen 

einer narrativen Identität und Vorschläge zur 

Identitätsbildung in der Begegnung mit (lei-

denden) Anderen in Anlehnung an Emmanuel 

Lévinas, sondern auch Michel Henrys Phä-

nomenologie des Lebens und Marcel Jousses 

phänomenologische Reflexionen über die 

Weitergabe von Traditionen in oralen Kulturen 

werden hier auf verschiedene aktuelle Frage-

stellungen bezogen. Besonders originell sind 

Antje Kapusts Überlegungen zu spirituellen 

Übungen im Alltag, in denen Transzendenz 

in und mit der eigenen Leiblichkeit erfahren 

wird. Ebenfalls regen Clara Vasseurs Vorschlä

ge zu einer leiblichen Übermittlung von 

Schrift und Tradition mittels bestimmter kör-

perlicher Rhythmen als wesentliches Element 

einer zeitgenössischen Neuevangelisierung 

zum weiteren Nachdenken an. Vasseur hebt 

zurecht hervor, dass in Katechese wie Liturgie 

noch stärker berücksichtigt werden könnte, 

dass Menschen das Universum und Gott mit 

ihrem ganzen Körper wahr- und aufnehmen. 

Christiane Alpers

Bertram Stubenrauch
Pluralismus statt Katholizität?
Gott, das Christentum und die Religionen

Regensburg: Verlag F. Pustet 2017, 186 S.,
ISBN 978-3-7917-2916-9, € 29,95.

Ist interreligiöser Dialog auf Augenhöhe mög-

lich, ohne den Wahrheitsanspruch der eigenen 

Religion auf der Linie der pluralistischen Reli

gionstheologie einzuklammern oder zu relati

vieren? Wie können religiöse Überzeugungen 

begründet und eingelöst werden, ohne Anders-

glaubende vorschnell missionarisch zu ver-

einnahmen oder vom theologischen Diskurs 

auszuschließen? Können Begegnung und Ge-

spräch angesichts z.T. stark divergierender An-

sichten überhaupt gelingen? Diesen hochak-

tuellen Fragen geht der Münchner Dogmatiker 

Bertram Stubenrauch in seiner im Jahr 2017 

Lektüre

440


