Nachfolge

Peter Gemeinhardt | Géttingen

geb. 1970, Dr. theol., Professor fiir Kirchen-
geschichte an der Georg-August-Universitit
Gottingen

Peter.Gemeinhardt@theologie.uni-goettingen.de

Vom Nutzen der Heiligen

Die Frage ,,Was niitzt das?“ ist allgegenwartig. Sie richtet sich auf den Ertrag ei-
ner Tatigkeit (,Wozu soll ich das tun?”), einer Kompetenz (, Warum muss ich
das konnen?“) oder einer Lebensweise (, Weshalb soll ich mich einschranken?“).
Nach dem Nutzen kann politisch, organisatorisch oder 6konomisch gefragt
werden — und muss gefragt werden, damit nicht Zeit, Kraft, Geld und andere
Ressourcen unniitz eingesetzt, im schlimmsten Fall vergeudet werden. Das er-
zeugt Rechtfertigungsdruck, zumal da, wo nach messbarem Nutzen gefragt wird.
Nun gibt es im menschlichen Leben Dinge, die nicht messbar sind, deren Sinn
deshalb aber trotzdem nicht zu bestreiten ist; in lockerer Anlehnung an Schleier-
macher nenne ich Kunst, Bildung, Geselligkeit und auch Religion. Hier muss

der Begriff des Nutzens anders bestimmt werden: Bildung ist zweifellos niitzlich,
insofern die Teilhabe am Bildungssystem berufliche und damit finanzielle Per-
spektiven erdffnet. Aber darin geht der Sinn von Bildung nicht auf. Wenn Bil-
dung auf die Einlibung eines reflexiven Verhaltnisses zu Gott, Welt und Selbst
zielt, darf sie auch dann noch als niitzlich gelten? Oder ist sie in radikaler Weise
Lunniitz“? Sich zu bilden, hat seinen Zweck in sich, es dient der Bestimmung des
Menschen, zu sich selbst zu kommen. Das filschlich so genannte ,Bildungssys-
tem” kann dies nicht operationalisieren, es kann allenfalls die Rahmenbedin-
gungen schaffen, damit Menschen {iber sich selbst, ihre Mitmenschen sowie den
Grund und das Ziel ihres Daseins ins Reflektieren kommen. Wo dieser transzen-
dente — aus christlicher Perspektive schopfungstheologische — Hintergrund ins
Spiel kommt, kann Bildung grundsitzlich keinen verrechenbaren Nutzen haben.

Kann Heiligkeit einen Nutzen haben?

Auch Religion - so scheint es — ist immer unniitz. Religion einen (fragwiirdigen)
Nutzen zu attestieren, ist eine klassische Denkfigur der Religionskritik (,Opium



Vom Nutzen der Heiligen

firs Volk”). Religion ist kein Vehikel der Selbstoptimierung, Fasten kein Mittel
der Gewichtsreduzierung, Spiritualitdt keine Technik zur Bewdltigung des Alltags.
All das sind vielleicht hilfreiche Strategien zum (Uber-)Leben. Aber Religion ist
mehr als das, woraus ich Nutzen ziehe.

Von hier aus kann die Frage, ob Heiligkeit einen Nutzen hat, eindeutig beant-
wortet werden: nein, natiirlich nicht! Jedenfalls nicht in religiosem Sinne (dass
sich z.B. mit Wallfahrten und Devotionalien ein gutes Geschift machen ldsst, ist
eine andere Geschichte). Unter ,Heiligen” verstehe ich Menschen, deren Handeln
von Zeitgenoss(inn)en und Nachwelt als authentisch christlich anerkannt wird.
Heiligkeit bedeutet, den Ruf zur Nachfolge Jesu Christi, der allen Menschen gilt,
in einer Weise umzusetzen, dass andere sehen und anerkennen: Ja, dieser Mensch
hat dem heiligen Gott entsprechend gelebt (Num 19,2; 1 Thess 4,3)!' Kann das
einen Nutzen haben? Schon die frithen Christ(inn)en glaubten, dass die Mérty-
rer ohne Umweg in den Himmel gelangen wiirden?, das Erleiden des Todes fiir
das Christusbekenntnis also ewigen Lohn nach sich ziehen wiirde. Aber dass sie
zueinander gesagt hatten: ,Es hat sich gelohnt, sich von den Rémern hinrichten
zu lassen” — davon horen wir nichts. Umso bemerkenswerter ist es, dass von dem
Theologen Origenes (f 253) niemand anderem als Christus selbst die Frage des
Nutzens seines Todes in den Mund gelegt wird: ,,Welchen Nutzen hat mein Blut,
wenn ich zur Verwesung hinabsteige?’ (Ps 30,10) Warum habe ich den Menschen
solchen Nutzen gebracht? Was haben sie getan, das des Blutes wiirdig ware, das
ich fiir sie vergossen habe? (...) Ich bin vom Himmel hinabgestiegen, habe mich
der Verganglichkeit ausgeliefert, habe einen menschlichen Leib getragen. Was ha-
ben die Menschen Rechtes getan, das dessen wiirdig ware?“3

Die modern scheinende Frage — ,,Was hat das gebracht?”“ — wird Jesus selbst
zugeschrieben: Wozu das Ganze? Wenn niemand meinem Beispiel folgt, war es
dann unntitz? Origenes hort, nicht anders als seine Zeitgenossen, in den Psalmen
Christus selbst reden; doch ist es ungewdhnlich, dass der, der das Heilswerk voll-
bracht hat, klagt, dass dies vergeblich gewesen seil! Wenn unter den Menschen
jemand diese Klage Christi Liigen gestraft hédtte, dann waren das in der Sicht der
Alten Kirche die Heiligen, die authentischen Nachfolger(innen) Christi. Ich moch-
te daher die Frage nach dem Nutzen der Heiligkeit an einem besonders aussage-
kraftigen Beispiel bedenken: Wie kann ein Gott entsprechendes Leben ,niitzlich”
sein — und fiir wen?

1 Im Folgenden ist von Heiligkeit im Sinne einer Zuschreibung die Rede, nicht als Resultat einer
formlichen Kanonisation. Auch letztere kann ja nur eine menschliche und damit wandelbare Aner-
kennung dokumentieren. Solche Zuschreibungen kénnen allerdings durchaus stabil sein und tiber
Konfessionsgrenzen hinausreichen. Vgl. P. Gemeinhardt, Die Heiligen. Von den friihchristlichen Mcirty-
rern bis zur Gegenwart. Miinchen 2010, bes. 123.

2 Tertullian, De anima 55,5.

3 Origenes, Homiliae in Jeremiam 14,6, in: Origenes. Die Homilien zum Buch Jeremia (OWD 11). Ubers.

v. A. First u. H. E. Lona. Berlin — Boston 2018, 347. Vgl. C. Reemts, Gespréich zwischen Himmel und
Erde. Das Psalmengebet aus Sicht der friihen Christen, in: GuL 91 (2018), 261-270, hier: 269.



Nachfolge

Antonius - Ein ,nttzlicher” Heiliger

Das semantische Feld und das theologische Konzept des Nutzens ist in spatanti-
ken Viten von Heiligen unterschiedlich ausgepragt. Besonders deutlich kommt
es in der Vita Antonii zum Ausdruck; dies mochte ich im Folgenden etwas néaher
beleuchten und nach den Griinden dafiir fragen. Antonius (ca. 251-356 n. Chr.)
gilt in der Tradition als der erste Eremit — der erste, der sich in die Wiiste zurtick-
zog, um sich dort, wo Jesus Christus vierzig Tage lang vom Teufel versucht wor-
den war (Mt 4,1-11), in dessen Nachfolge den Ddmonen zu stellen und zu einem
kontinuierlichen Leben mit Gott zu finden. Ob er tatsiachlich der allererste war,
der so etwas versuchte, sei dahingestellt; schon im 4. Jahrhundert behauptete
Hieronymus ( 419), in Wahrheit sei Paulus von Theben der wirklich erste Wiis-
tenasket gewesen, und die spatere ikonographische Tradition stellte beide als
Begriinder des Eremitentums nebeneinander.* In den Apophthegmata Patrum, den
»Sprichen der Wiistenviter”, steht Antonius allerdings als der Begriinder der
weltfliichtigen asketischen Lebensweise unangefochten an erster Stelle. Die breite
Wirkung der Antoniusgestalt verdankt sich aber vor allem der Lebensbeschrei-
bung, die Bischof Athanasius von Alexandrien (f 373) bald nach dem Tod seines
Protagonisten verfasste. Dieser Text wurde regelrecht zu einem Bestseller und
wirkte stilbildend fiir die christliche Hagiographie.’

In der Vita Antonii ist nun auffallend oft von ,Nutzen” (griech. ophéleia) die
Rede. Was war es, das an diesem Heiligen so ,niitzlich” erschien? Bereits im Pro-
log bekundet Athanasius, er sei der Bitte seiner ungenannten Adressaten — andere
Monche - gerne nachgekommen: , Denn auch fiir mich ist es ein grofler Gewinn
an Nutzen, mich an Antonius zu erinnern. Ich weif§ aber, dass auch ihr, wenn ihr
das gehort habt, diesen Mann nicht nur bestaunen, sondern auch seinem Vorsatz
nacheifern wollen werdet. Fiir Monche ist ndmlich das Leben des Antonius ein
geeignetes Leitbild der asketischen Ubung“ (VA prol. 3).

Wir haben es also mit einem doppelten Nutzen zu tun: Zunéichst fiir den Ha-
giographen, der nicht weiter spezifiziert, was genau er damit meint; erst spater
wird deutlich, dass Antonius hier in eine Reihe mit anderen Autorititen, denen
»,Gedenken” gebtihrt, gertickt wird, ndmlich mit den Aposteln (VA 2,4) und der
Heiligen Schrift (3,7). Der verstorbene Asket, so konnte man dies zuspitzen, setzt
die Tradition der Apostel fort und lehrt und verkorpert wie diese die Botschaft
der Bibel! Nutzen entsteht aber auch fiir die Empfanger seines Werkes, die sich
darin als rechte Asketen erweisen, dass sie das Wunderbare, das Athanasius zu be-

4 Naiheres zu Antonius’ Gestalt und Wirkungsgeschichte bietet P. Gemeinhardt, Antonius: Der erste
Monch. Leben — Lehre — Legende. Miinchen 2013, hier bes. 138-153 zum Nachleben in der Spatantike.

5 Alle Zitate aus der Vita Antonii (= VA) sind entnommen: Athanasius von Alexandrien, Vita Antonii.
Leben des Antonius. Eingel., tibers. u. kommentiert v. P. Gemeinhardt (FC 69). Freiburg u.a. 2018.



Vom Nutzen der Heiligen

richten weif3, nicht nur anstaunen, sondern Antonius’ Vorbild nachfolgen. Sein
Leben soll fiir ihres wie ein , Pragestempel” (charakter) sein, und zwar — das wird
dann im Laufe der Erzahlung deutlich — als eine Lebensform, die durch konse-
quente Bemiithung (dskeésis) erworben werden will. Ddmonen zu widerstehen,
ins geistliche Zwiegesprach mit Gott einzutreten, korperliche Entbehrungen zu
ertragen und in lebensfeindlicher Umgebung Freiheit zu erlangen - das will trai-
niert sein, und dafiir bedarf es eines Leitbildes. Solche Freiheit wird also schwer
erkdmpft, tragt aber — wie Athanasius an Antonius’ Leben zeigen will —eine grofie
Verheifdung in sich: ,Dies lest nun den anderen Briidern vor, damit sie lernen,
wie das Leben der Modnche sein muss, und sich tiberzeugen lassen, dass unser
Herr und Erl6ser Jesus Christus die preist, die ihn preisen, und die, die ihm bis
zum Ende dienen, nicht allein in das Reich der Himmel fiihrt, sondern auch
schon hier diejenigen, welche verborgen sind und danach streben, sich zurtick-
zuziehen, tiberall bekannt und berithmt macht um ihrer Tugend und ihres Nut-
zens fiir die anderen willen” (VA 94,1).

Aus dieser Passage — dem vorletzten Satz der Vita — ist dreierlei festzuhalten:
(1) Niemand anderes als Jesus Christus selbst schenkt seinen Nachfolger(inne)n
ihren Lohn, ndmlich ein Leben im Reich Gottes, wie es zuvor nur den Mirtyrern
zu winken schien; (2) die, die eigentlich gar nicht in die Offentlichkeit streben,
sondern sich aus ihr zuriickziehen, macht er gerade in aller Welt bekannt; (3)
und dies erfolgt aufgrund ihrer Tugendhaftigkeit, weshalb man seinerzeit die
konsequenten Asketen auch die christlichen ,Philosophen” nannte — sowie ,we-
gen ihres Nutzens fiir die anderen”. Zugespitzt gesagt: Antonius’ Vorbild dient
anderen Asketen nicht nur zur Ausbildung einer gottgefdlligen Lebensweise, sie
werden damit selbst zu solchen, die anderen (hier nicht weiter konkretisierten)
Menschen Nutzen bringen. Ist der erste Aspekt in der Hagiographie naturgemaf
verbreitet, so ist der zweite durchaus nicht selbstverstandlich. Heiligkeit® bringt
nicht nur denen etwas, die danach streben, sondern auch anderen, die sich
nicht selbst um ein heiliges Leben bemiihen, aber durchaus davon profitieren,
dass andere das tun. Fiir Athanasius sind also nicht nur Wiistenmoénche im Blick,
von denen es bei Antonius’ Tod eine betrdchtliche Anzahl gab, sondern auch
Menschen in der ,Welt”. Und wenn auch in der Vita eine Gruppe von Asketen
angeredet wird, ,fiir deren Lebensweise die Bezeichnung als Modnche etabliert
ist” (VA prol. 1), so zielt Athanasius doch ohne Zweifel auf eine Leserschaft jen-
seits geschlossener asketischer Zirkel — und auch diese Menschen sollen Antonius
nicht nur bestaunen, sondern sich ein Beispiel an ihm nehmen.

6 Die Vita Antonii selbst spricht von Antonius als ,selig” (makdrios) und nennt nur biblische Gestal-
ten ,heilig” (hdgios); an einer Stelle (VA 46,1) spricht der Text von den ,heiligen Martyrern”, die
auch einer normativen Vergangenheit angehoren. Der spatantike Sprachgebrauch ist uneinheitlich,
seit dem 5. Jh. setzten sich hdgios im Griechischen bzw. sanctus im Lateinischen als termini technici
durch.



Nachfolge

Das heif$t nun nicht, dass alle Welt auf Beruf, Familie und Privatbesitz verzich-
ten und in die Wiiste pilgern sollte. Antonius’ Vorbild und seine geistliche Leh-
re zog nach Athanasius eine Menge Gefolgsleute an, ,und die Wiiste wurde zu
einer Stadt der Einsiedler, die ihren Besitz zuriickgelassen (vgl. Lk 18,28) und
sich fiir die Biirgerschaft im Himmel eingeschrieben hatten (vgl. Hebr 12,23)“
(VA 14,7). Das konnte von vorneherein nicht jedermanns Sache sein, und Atha-
nasius, der Bischof von Alexandrien, der Metropole Agyptens schlechthin, hit-
te kaum einer Entvolkerung seiner Gemeinden zugunsten einer ,Mega City”

in der Wiiste das Wort geredet. Aber genau hier stellte sich ihm anscheinend
die Frage, was es denn dann bringen sollte, Antonius als das Leitbild weniger
Hardcore-Asketen zu preisen — und darum, so meine Vermutung, werden der
Begriff und das Konzept des Nutzens insbesondere in der zweiten Hélfte der Vi-
ta verstarkt gebraucht.

Nach der Schilderung der Herausbildung der asketischen Praxis des Antonius
bis zu seiner Lebensmitte (VA 1-15), einer ausfithrlichen Unterweisung anderer
Monche iiber den Umgang mit Ddmonen und Versuchungen (VA 16-43) und
dem Riickzug des Antonius in die absolute Einsamkeit auf dem Berg Kolzim (VA
44-50) folgt ndmlich ein bestdndiges Wechselspiel: Antonius verldsst regelma-
Rig sein Refugium auf dem ,inneren Berg”, tief in der Wiiste, und begibt sich
an den Rand des Kulturlandes auf den ,duf3eren Berg”, den Berg Pispir, siidlich
von Memphis, wo er Besucher empfangt, lehrt, heilt und rit, bevor er wieder
in die Einsamkeit geht, um sozusagen den asketischen Akku wieder aufzuladen.
Zwar trifft er hier wiederum auf Monche, denen er ,wie ein Vater” (vgl. VA 15,3;
16,2) ,von dem mitteilt, was niitzlich ist” (VA 54,6) und denen er um ihres Nut-
zens willen sogar eine ndchtliche Vision enthiillt (VA 66,8). Das Gros der Begeg-
nungen, von denen Athanasius berichtet, sind allerdings Kontakte mit nicht-
monastischen Personen: Nutzen empfangen Kranke und Besessene (VA 62,1),
die geheilt wurden, ebenso wie Richter, denen Antonius zuredete, Gerechtigkeit
walten zu lassen und Gottes Gericht zu fiirchten (VA 84,6), schlie8lich auch
Soldaten und Reiche. Deren Nutzanwendung des Gehorten und Erlebten be-
stand darin, dass sie ,die Biirden dieses Lebens aufgaben und selbst Mdnche
wurden” (VA 87,2). Antonius’ Wirken bezieht also den Leib und die Seele ein,
so dass der folgende Satz, er sei ,wie ein Arzt, der Agypten von Gott geschenkt
worden war” (VA 87,3), sich nicht nur auf korperlich Kranke bezieht, zumal Je-
sus Christus in der Spatantike oft als Arzt — ebenfalls im ganzheitlichen Sinne
- angesehen wurde. Umgekehrt zieht Antonius, der vor allem die innere Wach-
samkeit vor den Ddmonen lehrt, ganz handgreifliche Hoffnungen auf sich: Bei
seinem Besuch in Alexandrien im Sommer 337 ,wiinschten viele Heiden den
Greis nur zu beriihren, weil sie glaubten, dass (ihnen) das niitzen wiirde“, 4hn-
lich wie die ,blutfliissige Frau” Jesus beriihren wollte (Mt 9,20-22).



Vom Nutzen der Heiligen

Der Heilige, die Kleriker und die Philosophen

Bemerkenswert sind schlie8lich zwei andere Professionen, die Nutzen empfangen:
Athanasius betont das freundschaftlich-entspannte Verhiltnis des Eremiten zu
kirchlichen Amtstrdgern (wahrend es tatsachlich in der Spédtantike — und nicht
nur dann - verschiedentlich zwischen Ménchen und Klerikern heftig knirschte!).
Konkret liest sich das so: Antonius , scheute sich nicht, vor den Bischofen und
Priestern das Haupt zu senken. Wenn nun ein Diakon um des Nutzens willen

zu ihm kam, setzte er (ihm) auseinander, was von Nutzen sei; im Gebet lief$ er
jenem den Vortritt, da er sich selbst nicht zu lernen schamte. Er fragte oft und
wiinschte von den Anwesenden etwas zu horen; und er bekannte, Nutzen erfah-
ren zu haben, wenn jemand etwas Hilfreiches gesagt hatte” (VA 67,2 f.).

Nutzen zu schaffen ist also keine Einbahnstra3e — der Lehrende kann auch
lernen; das ist in den Apophthegmata Patrum sogar ein Konstruktionsprinzip.
Hier treten immer wieder ,Vdter” als Schiiler und umgekehrt auf. Zugleich fragt
man sich, was mit ,,um das Nutzens willen” eigentlich gemeint ist. Gangige
Ubersetzungen bieten etwa im Deutschen ,der Erbauung wegen” (Hans Mertel),
im Franzosischen ,dans un but d’édification” (Gérard J. M. Bartelink), im Eng-
lischen , seeking help” (Tim Vivian und Apostolos Athanassakis). Die Antonius
zugeschriebene ophéleia beinhaltet aber nicht nur den Aspekt der seelischen oder
geistlichen Erbauung, sondern auch denjenigen der Bildung und Zuriistung fiir
die Praxis des Glaubens, hier eines kirchlichen Amtstragers.

Das wird ganz besonders deutlich in den Gesprdachen des Antonius mit den
»Philosophen” und ,Sophisten”, die ihn mehrfach auf dem &ufieren Berg besu-
chen (VA 72-80) und ihn mit ihrer argumentativen Kunst ob seiner Unbildung
verspotten wollen (VA 73,1). Antonius widerlegt sie mit seinem naturgegebenen,
scharfen Verstand (VA 73,3 u.0.) und hdlt ihnen eine lange apologetische Rede
iber den Glauben an die falschen Gotter und iiber das Kreuz Christi.” Die Sophis-
ten ,wunderten sich dariiber, zogen sich, nachdem sie ihn umarmt hatten, zu-
riick und bekannten, Niitzliches von ihm empfangen zu haben” (VA 80,7). Die
philosophischen Streitgesprache schliefen also — in Ubereinstimmung mit dem
Prolog der Vita Antonii — mit dem Staunen und mit der (hier nur impliziten) Er-
wartung, dass das Lebensvorbild und die Lehre des Asketen bei denen, die mit
ihm in Kontakt kommen, Friichte tragen. Die Askese des Antonius erweist sich
insbesondere daran fiir andere als fruchtbar, dass er seine Erfahrung zum Gegen-
stand der Belehrung macht (vgl. schon VA 16,2).

Das aber ist alles andere als eine Nebensdchlichkeit. Vielmehr verbinden sich
die Begriffe des Nutzens, der Lehre und der Askese genau zur Mitte der Vita zu

7 Die zahlreichen Parallelen zu Athanasius’ apologetischem Doppelwerk Contra gentes / De incarna-
tione Verbi legen offen, dass in diesen Kapiteln vor allem der Hagiograph spricht, nicht der Heilige
selbst.

1



Nachfolge

einer biindigen Formulierung der Bedeutung des Antonius-Lebens fiir seine Mit-
welt. Im Jahr 311, zur Zeit der Christenverfolgung unter Kaiser Maximinus Daia,
begibt sich Antonius erstmals seit seinem Riickzug in die Wiiste in die Zivilisa-
tion, konkret in die Metropole Alexandrien, ,damit auch wir, wenn wir berufen
werden, kimpfen oder wenigstens die Kimpfenden anschauen” (VA 46,1); dabei
geht es ihm natirlich nicht um Voyeurismus, sondern um ein geistliches Sehen
(theoria). Das erwiinschte Martyrium — der Tod als Blutzeuge — bleibt ihm jedoch
verwehrt: ,Er wiinschte sich namlich, dass auch er selbst Zeugnis ablegen diirfe.
Es schien ihn sehr zu schmerzen, dass er kein Martyrer geworden war. Der Herr
selbst aber war es, der ihn zu unserem und zum Nutzen anderer bewahrte, da-
mit er auch in Bezug auf die Askese, die er selbst aus der Schrift gelernt hatte,
zum Lehrer fiir viele wiirde” (VA 46,6).

Der Drang zum Martyrium, die Unterstiitzung fiir Verurteilte und schlief3-
lich die Bewahrung zum Nutzen anderer begegnen auch in Eusebs Bericht tiber
Origenes?; hier ist das Vorbild fiir die Darstellung des verhinderten Martyrers
Antonius durch Athanasius zu suchen. Es ist entscheidend, dass Antonius das
Martyrium nicht zuféllig verpasst, sondern von Gott davor bewahrt wird, der
ein Ziel mit dem Asketen verfolgt: ihn zum Lehrer ,fiir viele” zu machen, der
den eigenen Lernprozess, der mit dem Hoéren der Bibellesungen im Gottesdienst
(VA 3,7) begonnen hatte, zum Vorbild fiir andere macht. So ermahnt Antonius
auf dem Totenbett seine Monchsbriider, , den festen Glauben an unseren Herrn
Jesus Christus zu bewahren, den ihr aus der Schrift gelernt habt und den ich
euch hiufig in Erinnerung gerufen habe” (VA 89,6).

Damit wird von der Mitte der Vita her klar, wie Antonius in die weitere Of-
fentlichkeit wirken soll (bzw. wie Athanasius diese Wirkung intendiert): Nach
der Ausbildung der eigenen Form der Askese und der Vermittlung an Modnchs-
kreise weitet sich der Horizont auf die Kirche, die Gesellschaft und alle Hilfsbe-
dirftigen. Gerade als ,Anachoret” — , Zuriickgezogener” — gilt das Wirken des
Antonius den ,Vielen”. Die Frage, was Heiligkeit ,bringt” oder was sie niitzt, be-
antwortet Athanasius glasklar: unglaublich viel fiir erstaunlich viele! Ein solcher
Heiliger ist kein Aussteiger oder Sonderling, sondern steht im Leben, und an
ihm konnen alle sehen und erfahren, wie Gott in einem authentischen Nachfol-
ger Christi den Menschen nahekommt.

Vom Nutzen des Lesens tiber Heilige
Die Vita Antonii beantwortet — ohne dass man einen unmittelbaren Zusammen-

hang herstellen miisste — die von Origenes vorgetragene Klage Jesu, sein Tod
habe keinen Nutzen gebracht. Antonius, der nicht mit seinem Blut Zeuge fiir

8 Eusebius von Caesarea, Historia ecclesiastica VI 2,3 £.; 3,4.



Vom Nutzen der Heiligen

Christus werden durfte, brachte als Lehrer des asketischen Lebens, Vorbild, Me-
dium von Wundern und lebendiger Hinweis auf Gottes wirksame Gnade grof3en
Nutzen. Athanasius machte das neue Ideal des Asketen eben mit dem Stichwort
»,Nutzen” plausibel. Andere Hagiographen folgten ihm, z.B. Theodoret von Kyros,
der ein Jahrhundert spater seine Historia religiosa iber Sdulensteher, Kettentrager
und Grasfresser im syrischen Hinterland schrieb: Auch diese brachten ihren Mit-
menschen Nutzen - als Lebende, vor allem aber als Figuren in Theodorets hagio-
graphischem Narrativ. Andere, das sei nicht verschwiegen, stellten den Nutzen
nicht in den Vordergrund; es waren dann oft Autoren, die nicht als Bischofe fiir
die christliche Offentlichkeit schrieben (wie Athanasius und Theodoret), sondern
fir die eigene Monchsgemeinschaft. Gerade darum halte ich es fiir erhellend, wo
in der Spatantike der Nutzen von Heiligkeit postuliert wurde, um das durchaus
nicht einhellig begriif3te Ideal des Heiligen als eines Ausnahmemenschen fiir die
vielen seltsamen Heiligen des Alltags anschlussfihig zu machen.

Dass der Verfasser dieser Zeilen als evangelischer Kirchenhistoriker dafiir pla-
diert, nach dem Nutzen von Heiligkeit zu fragen, konnte befremden. Immerhin
erklarte Martin Luther 1521 in seinem Traktat De votis monasticis, die ,simulierte
Heiligkeit” der Monche sei ,ein doppeltes Unrecht, da offensichtlich ist, dass
solche (sc. scheinbar heiligméfiigen) Werke nicht nur nicht notwendig, sondern
ginzlich zu vermeiden und zu fliehen sind!“? Aber es geht auch gar nicht darum,
auf Werke von Heiligen zu vertrauen. Die Confessio Augustana hielt wenige Jahre
spater fest, was einen evangelischen , Heiligendienst” ausmachen konnte: ,,Vom
Heiligendienst wird von den Unseren so gelehrt, dass man der Heiligen geden-
ken soll, damit wir unseren Glauben starken, wenn wir sehen, wie ihnen Gnade
widerfahren und auch wie ihnen durch den Glauben geholfen worden ist; au-
Berdem soll man sich an ihren guten Werken ein Beispiel nehmen, ein jeder in
seinem Beruf” (CA 21).%°

Das Heiligengedenken hat hiernach durchaus einen konkreten Nutzen, nam-
lich den Glauben zu stirken; dieser Nutzen erwidchst aber aus dem Sehen und
Staunen, das auch in der Vita Antonii immer wieder begegnet, aber nicht als
Staunen iiber Antonius’ Macht, sondern — wie immer wieder betont wird — als
Staunen tiiber Gottes helfendes Handeln, das daher auch nicht dem Heiligen zu-
zuschreiben ist. Sich ein Beispiel zu nehmen, heif3t entsprechend nicht, diesen
oder jenen Heiligen eins zu eins kopieren zu wollen; es bedeutet vielmehr, ,in
meinem Beruf” — da, wo Gott mich nun einmal hingestellt hat — die eigene Wei-
se des Glaubens, Handelns und Lebens zu finden, dabei aber dankbar auf die zu
blicken, bei denen ich und auch andere das sichere Gefiihl haben: Hier ist Leben
mit Gott gelungen, je und je oder auch dauerhaft.

9 Martin Luther, De votis monasticis (WA 8, 608,35-37).
10 Hierzu und zum Folgenden vgl. P. Gemeinhardt, Die Heiligen, 91 f.; 96-103 [s. Anm. 1].

13



Nachfolge

In diesem Sinne ,bringt es etwas”, tiber Heilige nachzudenken und ihnen hier
und jetzt — und d.h. ganz anders — nachzuleben. Der Vita Antonii zufolge ist der
primédre Nutzen des Heiligen, dass er Christus nachfolgt, von ihm lehrt und auf
ihn verweist, damit aber von sich selbst weg. Das bringt Athanasius ganz am En-
de der Vita noch einmal schon auf den Punkt: ,(Antonius wurde) weder durch
Schriften noch durch die von auflen kommende Weisheit oder wegen irgendei-
ner Kunstfertigkeit bertihmt, sondern allein wegen seiner Gottesfurcht. Dass
dies aber ein Geschenk Gottes war, wird wohl niemand bestreiten” (VA 93,4).

Heilige sind demnach die, an denen andere erkennen, wie Gott den Men-
schen Nutzen bringt. Solcher Nutzen ist nicht messbar, sondern unermesslich;
er ist nicht einfach da, vielmehr liegt er im Auge des Betrachters. Es bedarf of-
fener Augen, um ihn zu sehen, nicht unbedingt an Spektakuldrem, sondern
auch und gerade an Alltdglichem. Wenn jedem Menschen von Gott zugemutet
wird, ein Heiliger oder eine Heilige zu sein, bedarf es keiner Wiiste zur Heilig-
keit. Aber von Antonius und anderen Heiligen zu lesen und zu horen, konnte
seinen Nutzen haben.



