Spiritualitat fur Fiihrungskrafte

Michael Bordt SJ | Miinchen

geb. 1960, Professor fiir Philosophie und Vorstand
des Instituts fiir Philosophie und Leadership der
Hochschule fiir Philosophie, Miinchen
michael.bordt@hfph.de

Johannes Lober | Miinchen

geb. 1983, Lehrbeauftragter fiir Fiihrungsethos und
Geschiftsfiihrer des Instituts fiir Philosophie und
Leadership der Hochschule fiir Philosophie, Miinchen
johannes.lober@hfph.de

Akademie ,Fuhrung und Personlichkeit®

Ignatianische Spiritualitat fir kiinftige Fuhrungskréfte

In den kommenden Zeilen mochte wir ein Projekt vorstellen, dass wir ausge-
hend von den Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola entwickelt haben:
Die sogenannte ,Akademie Fithrung und Personlichkeit” fiir hochbegabte jun-
ge Erwachsene zwischen Mitte 20 und Anfang 30. Die Teilnehmer(innen) der
Akademien haben meist schon ein oder sogar mehrere Unternehmen gegriin-
det, wachsen in die Ubernahme des eigenen Familienunternehmens hinein
oder zdhlen zu den ,high potentials” und mdochten in den Strukturen eines
Konzerns Karriere machen. Die weit tiberwiegende Mehrheit kommt aus dem
Bereich der sogenannten MINT-Ficher, also der Mathematik, den Ingenieurs-
wissenschaften, den Naturwissenschaften und der Technik. Wie fiir viele junge
Erwachsene aus diesem Milieu spielt Religion in ihrem Leben kaum eine Rolle.
Ungefdhr die Halfte der Teilnehmer(innen) hatte bisher biografisch mit Reli-
gion und Glaube noch keinen engeren Kontakt. Der Name ,Akademie” fiir
unsere einwochigen Kurse ist missverstdndlich, denn anders als beispielsweise
in den klassischen Ferienakademien von Begabtenforderwerken werden in un-
serem Kurs keine Vortrdge gehalten, Texte gelesen oder die Teilnehmer(innen)
zur Diskussion ermuntert. Wir begleiten die jungen Erwachsenen vielmehr in
einem Prozess, der sich eng an den Prozess der ignatianischen Exerzitien an-
lehnt und von daher seine Kraft und Dynamik gewinnt, in dem aber die Reli-
gion nicht zum Thema gemacht wird.

15




Nachfolge

Spiritualitat ohne einen religiosen Rahmen

Wie kann man einen einwochigen Kurs nach dem Prozess der ignatianischen Ex-
erzitien konzipieren und durchfithren, ohne dabei die Religion zu thematisieren?
Jede grof3e Religion, so kdnnte man etwas holzschnittartig sagen, beruht auf vier
Saulen: Die erste Sdule ist die Institution, also beispielsweise die institutionelle
Verfasstheit einer Kirche. Die zweite Sdule: Das Dogma und die oft mit dem Dog-
ma verbundene Ethik, also das, was derjenige, der in der Religion lebt, fiir richtig
halten soll oder auch fiir richtig halt. Die dritte Sdule ist der Kult oder die Liturgie,
also die Art und Weise, wie Gottheiten angerufen oder zu Gott gebetet wird, und
die vierte ist die Spiritualitédt einer Religion. Wihrend sich die Religionen in ihren
ersten drei Sdulen, der Institution, dem Dogma und dem Kult, stark voneinander
unterscheiden, gibt es in Bezug auf die Spiritualitit viele Gemeinsamkeiten. Die-
se Gemeinsamkeiten betreffen zum einen Uberscheidungen in der spirituellen
Praxis, der Meditation; ob man in einem christlich-kontemplativen Meditations-
haus, einem buddhistischen Zendo oder einem hinduistischen Ashram meditie-
ren bt — immer wird die Achtsamkeit und die Wahrnehmung des Atmens eine
grofie Rolle spielen. Zum anderen betreffen die Gemeinsamkeiten aber auch die
spirituelle Dimension des Menschen. Jede Religion will Antworten auf die grofien
Fragen menschlicher Existenz geben: Woher komme ich, wohin gehe ich und was
soll das eigentlich alles hier auf Erden? Die konkreten Antworten mogen in den
verschiedenen Religionen zwar unterschiedlich sein, aber dass Religionen Ant-
worten auf die letzten groflen Fragen der menschlichen Existenz geben mochten,
ist allen gemeinsam. Religionen, so konnte man sagen, halten die existentiellen
Fragen des Menschen offen. Sie machen uns Menschen bewusst, dass wir mehr
sind als computerdhnliche Gehirne in einem Korper oder Wesen, die notwendig
von Lustempfindungen oder Nutzenerwagungen getrieben sind.

Die ersten drei Sdulen spielen in unseren Kursen keine Rolle. Der Schwerpunkt
liegt allein auf der vierten Sdule, auf der Spiritualitdt. Eine Akademie ist, auf eine
Kurzformel gebracht, ein Exerzitienkurs, der den spirituellen Aspekt der Exerziti-
en beibehilt, aber auf die drei anderen Sdulen verzichtet. Ohne unseren Kontext
im Institut fir Philosophie und Leadership der Hochschule fiir Philosophie in
Miinchen zu kennen, ist solch ein Projekt vielleicht schwer nachvollziehbar. Wir
miissen deswegen ein wenig ausholen.

Fortbildungskurse fiir Spitzenfuihrungskrafte der Wirtschaft

Das Institut fiir Philosophie und Leadership wurde 2011 gegriindet, um eine
institutionelle Basis in der Hochschule fiir Philosophie zu schaffen, mit der wir
auf die zunehmenden Anfragen seitens grofer deutscher Industriekonzerne und
Familienunternehmen antworten kénnen. Es sind Anfragen, die darauf zielen,



Spiritualitat fur Fiihrungskrafte

Unterstiitzung und Hilfe in ihrer Arbeit in den Unternehmen zu bekommen. Ein
erster grofler Kunde waren die Mitglieder des Vorstands und die weltweit etwa 60
Bereichsleiter der BMW Group, fiir die wir einen mehrjiahrigen Fortbildungskurs
konzipiert und durchgefiihrt haben, der um Themen der Personlichkeit, des Cha-
rakters und Leadership kreiste. Entscheidend ist fiir uns dabei die Uberzeugung,
dass Fiihrungskréfte in Spitzenpositionen in der Lage sein miissen, sich selbst
Antworten auf spirituelle Fragen zu erarbeiten, selbst dann, wenn die Antworten,
die konkrete Religionen darauf geben, nicht ihre eigenen Antworten sind. Eine
Teilnehmerin unserer Kurse hat einmal auf die Frage, welches die wichtigste Ei-
genschaft einer Fiihrungskraft ist, geantwortet, sie miisse mit sich selbst im Rei-
nen sein. Eine bessere Antwort kann man, so finden wir, kaum geben und genau
dazu leisten unsere Kurse einen Beitrag.

Auch wenn der Gedanke, man konne die Spiritualitdt von einer konkreten
Religion sinnvoll unterscheiden und losgelost von ihr betrachten, zundchst
vielleicht fremd erscheinen mag: Mit einem solchen Programm stehen wir in
Miinchen nicht allein. Es gibt zunehmend Bereiche, in denen die Spiritualitit
des Menschen zum Thema gemacht wird, ohne dabei auch die Religion in den
Blick zu nehmen. Im Bereich ,spiritual care” beispielsweise werden Arzte, Kran-
kenschwestern und -pfleger darin ausgebildet, mit totkranken Menschen tiber
tiefe und letzte existentielle Fragen ins Gesprdch zu kommen, ohne sich dabei
in einem religiosen Bezugsrahmen zu bewegen, der in vielen Fillen sowohl ih-
nen selbst wie auch den Sterbenden fremd ist. Auch bestimmte Praktiken und
Ubungen, die urspriinglich ihren Ort in Religionen haben, werden in therapeu-
tischen Praktiken genutzt, um Menschen zu heilen. Wegweisend ist seit den
60er-Jahren beispielsweise der Arzt und Psychotherapeut Jon Kabat-Zinn, der be-
stimmte buddhistische Meditationspraktiken zu therapeutischen Zwecken, u.a.
auch als Therapie fiir Burnout-Patienten nutzt. Am bekanntesten ist sicherlich
der Einzug der Mindfulness-Meditation in Wirtschaftsunternehmen. Auch wenn
wir den Umgang mit der Meditation in wirtschaftlichen Kontexten sehr kritisch
sehen, so hat uns doch die Ahnlichkeit der Mindfulness-Meditation mit den Ar-
ten der Meditation, die man in einem christlich-kontemplativ gepriagten Exerzi-
tienhaus finden kann, tiberrascht.

Der Rahmen der Akademien ist dem Rahmen von klassischen Exerzitien ange-
lehnt, auch wenn es Unterschiede gibt. Zeiten der Meditation und Stille, inhalt-
liche Impulse und die Moglichkeit zu Einzelgesprdchen gibt es bei uns ebenso
wie in klassischen Exerzitien. Ein Unterschied ist sicher, dass in den sechs Tagen
der Akademie nicht durchgingig geschwiegen wird. Am frithen Nachmittag gibt
es einen oft intensiven Austausch tiber den Prozess der Akademie, der bis zu 90
Minuten dauern kann; aulerdem werden an drei Abenden Fiihrungskrafte fiir
ein Gesprach mit den Teilnehmer(inne)n eingeladen. Bei diesen Gesprachen
geht es freilich nicht um ihre eigene Firma oder Tipps und Tricks fiir den Karrie-

17



Nachfolge

reweg, sondern um die Frage, wie die Fiihrungskrifte es selbst schaffen, mit sich
selbst als Menschen in solch anspruchsvollen Tdtigkeiten umzugehen und woraus
sie leben.

Die Meditation

Jeder Tag beginnt um 7 Uhr mit einer Stunde Yoga und einer Stunde Meditation.
In der Woche folgen wir in den Meditationstibungen weitgehend dem Aufbau
und der Methode, die Franz Jalics SJ in seinen Kontemplativen Exerzitien beschrie-
ben hat, allerdings ohne ein Mantra (bzw. den Namen Jesu) einzufiihren. Auch
wiéhlen wir ein ganz anderes ,wording”, um die Meditation Techniker(inne)n
und Ingenieur(inn)en nahezubringen!. Am ersten Tag liegt der Schwerpunkt auf
ersten Erfahrungen mit der Wahrnehmung des eigenen Korpers, dem sogenann-
ten body scan. Hier werden die Meditierenden angeleitet, ihre Aufmerksamkeit auf
einzelne Korperteile zu richten und so den ganzen Koérper wahrzunehmen. Die
25-miniitige Ubung ist fiir die einzelnen oft sehr anstrengend und intensiv. Sie
miissen erfahren, kaum in der Lage zu sein, die Aufmerksamkeit tatsdchlich an
den Korperstellen zu halten. Miidigkeit, viele Gedanken und Fragen, Bilder, kor-
perliches Unwohlsein schieben sich in den Vordergrund und ziehen die Aufmerk-
samkeit von den jeweiligen Korperteilen ab. ,,Zum Herrn bzw. zur Frau der eige-
nen Aufmerksamkeit werden” und diese Aufmerksamkeit systematisch zu tiben,
ist deswegen der erste Schritt in die Meditation. Es ist den Teilnehmer(inne)n,
auch aus einem religionsfernen Kontext, unmittelbar plausibel, dass in einem
Alltag, in dem alles an unserer Aufmerksamkeit zerrt, die Fahigkeit, die Aufmerk-
samkeit dort zu halten, wo man sie selbst halten will, ausgesprochen vorteilhaft
wdre. Am zweiten Tag steht die Wahrnehmung des Atmens im Vordergrund. Am
dritten Tag ist der Anker, der hilft, seinen Geist in die Sammlung zu bringen und
die Aufmerksamkeit zu halten, die Hinde bzw. die Mitte der Handinnenflachen.
Es war fiir uns, als wir 2013 mit den Akademien begonnen haben, {iberraschend
zu sehen, wie fruchtbar und hilfreich diese von Franz Jalics eingefiihrte Medita-
tionstechnik ist. Viele Teilnehmer(innen) bleiben die restlichen Tage dabei der
Wahrnehmung der Hinde oder lassen den Atem in die Hande flieBen. Vom vier-
ten bis siebten Tagist es den Teilnehmer(inne)n selbst tiberlassen, mit welchem
,2Anker” (Atmen oder Hande) sie meditieren mochten. Dabei fiihren wir tiber
»Herr/Frau der eigenen Aufmerksamkeit werden” zwei weitere inhaltliche Punkte
ein: ,Selbstwahrnehmung. Die Informationsbasis iiber sich selbst erweitern” und
,Innere Freiheit”. Wir machen die Teilnehmer(innen) darauf aufmerksam, dass
das, was uns in der Meditation immer wieder von dem Fokus der Aufmerksamkeit

1 Sehr hilfreich fanden wir dabei C.-M. Tan, Search Inside Yourself. Miinchen 2015. Tan gehort zur
ersten Fiihrungsmannschaft bei Google und hat wesentlich dazu beigetragen, Meditation in Unter-
nehmen einzufiihren.



Spiritualitat fur Fiihrungskrafte

und der Sammlung wegzieht, oft viel mehr iber uns aussagt als alle gedanklichen
Konstrukte und mithsam festgehaltenen Selbstbilder. Deswegen konnen die ,,Sto-
rungen” in der Meditation eine grofie Hilfe auf dem Weg zu einer realistischen
Selbsteinschdtzung sein, die fiir Entscheidungsfindungen ein solides Fundament
abgeben kann. Es geht freilich nicht darum, sich mit den ,Stérungen” wahrend
der Meditation zu beschiftigen, sondern sich am Ende der Meditationseinheit ei-
nen Augenblick Zeit zu nehmen: Wie ist es mir in der Meditation ergangen? Wie
bin ich mit mir selbst umgegangen? Denn auch die Art und Weise, wie man in der
Meditation mit sich selbst umgeht, ob man sich beispielsweise in die Wahrneh-
mung zurlickpriigelt und sich selbst bewertet oder ob man schnell aufgibt und
vor sich hin dost, sagt oft sehr viel dariiber aus, wie wir auch sonst im Alltag mit
uns umgehen. Die innere Freiheit entsteht dadurch, dass die Teilnehmer(innen)
die Moglichkeit erleben, sich nicht mit ihren Gefiihlen, aber auch nicht mit ih-
ren Gedanken identifizieren zu miissen. Solange man die Gefiihle und Gedanken
wahrnehmen kann, hat man einen prinzipiellen Abstand zu ihnen. Die innere
Freiheit besteht darin, eine Haltung zu sich selbst einzunehmen und sich fragen
zu konnen, womit ich mich eigentlich identifizieren und was davon ich in Ent-
scheidungen und Handlungen umsetzen mochte.

Die Themen der Tage

Nach dem Friihstiick erhalten die Teilnehmer(innen) einen inhaltlichen Impuls,
der hochstens 10 Minuten dauert und in dem die Themen des Exerzitienprozes-
ses angesprochen werden. Wer mit den ignatianischen Exerzitien vertraut ist,
wird wissen, dass sie einem bestimmten Aufbau folgen, und dass dieser Aufbau
auf eine bestimmte innere Dynamik des Exerzitanten bzw. der Exerzitantin zielt.
Die erste Phase (oder der erste Tag) ist die Phase des Fundaments. In dieser Pha-
se betrachtet der/die Exerzitant(in) Texte, oft aus den Psalmen genommen, die
seine/ihre Dankbarkeit gegeniiber Gott und die Liebe, von der er/sie sich getra-
gen weif$ oder getragen hofft, zum Ausdruck bringen. Die Betrachtung der Liebe
Gottes fiihrt zur zweiten Phase der Exerzitien, in der die Schuld und Siindhaftig-
keit des Menschen im Mittelpunkt stehen. In der dritten Phase geht es um die
Berufung. Hier stehen Betrachtungen des Lebens Jesu im Vordergrund, die in
dem/der Beter(in) das Verlangen wecken sollen, Jesus immer umfassender nach-
zufolgen und ihm gleich zu werden. Die vierte Phase ist der Passionsgeschichte
und dem Tod Jesu gewidmet, in der flinften meditiert der Beter Texte zur Aufer-
stehung Jesu und die ,Betrachtungen um Liebe zu erlangen” aus den Geistlichen
Ubungen des Ignatius von Loyola.

Die Impulse der Akademie bestehen nun darin, den existentiell-spirituellen
Kern jeder der fiinf Phasen des Exerzitienprozesses zu bewahren, aber von dem
konkreten religiosen Kontext abzusehen. Am ersten Tag (erste Phase) fragen wir

19



Nachfolge

deswegen nach dem Fundament des eigenen Lebens: Was tragt mich eigentlich
im Leben oder, anders und besser gefragt: Von was werde ich getragen? Was
kommt mir durch andere Menschen, aber auch vielleicht durch Naturerfahrun-
gen oder Erfahrungen von Schonheit, von Religion oder von Weltanschauun-
gen, die ich habe, entgegen — ohne dass ich etwas leisten und , machen” muss?
Was trdgt mich im Leben, ohne dass ich etwas festhalten und die Wirklichkeit
manipulieren muss? Der zweite Tag (zweite Phase) hat Verletzungen zum The-
ma. Was wire im eigenen Leben besser nicht passiert? Welche Ereignisse aus
der Vergangenheit pragen mich in meinem Erleben und Verhalten heute noch?
Woran arbeite ich mich noch ab? Und: Gibt es Zusammenhinge zwischen mei-
nen Verletzungen und meinem Fundament? Am dritten Tag (dritte Phase) geht
es um die Berufung, wobei wir den ,Ruf” in der Berufung als ein immer tieferes
Einlassen auf sich selbst und die eigene Stimme verstehen. Die eigene Stimme
immer sensibler wahrnehmen, um selbstbestimmt leben zu konnen — dieses Ziel
liegt dem dritten Tag zugrunde. Die Ubung, zu der wir auffordern, besteht darin,
sich die inneren Bilder des eigenen gegliickten, guten und gelingenden Lebens
mit allen Sinnen vorzustellen: Wie mochte ich in 20 oder 30 Jahren leben? Lebe
ich allein, in einer Partnerschaft, mit einer Familie? Lebe ich in der Stadt oder
auf dem Land? Welchen Beruf tibe ich aus und welchen Stellenwert hat er im
Leben? Kurz: Wie wird mein Leben ausschauen, wenn es gut ist? Dieses Bild

gilt es dann im zweiten Schritt zu hinterfragen: Wie hdngt das innere Bild mit
dem Fundament und den Verletzungen zusammen? Die zentrale Frage dabei —
und eigentlich fiir die ganze Woche — ist: Wie sehr ruht das innere Bild meines
gelungenen Lebens auf dem Fundament? Sind meine Verletzungen in das Bild
integriert oder lebt das innere Bild davon, dass die Verletzungen nie mehr vor-
kommen diirfen? Ist meine innere Grundbewegung, dass ich getrieben bin, in
meinem Leben grofartige Dinge zu realisieren — das ist oft eine Bewegung weg
von den Verletzungen —, oder fiihle ich mich positiv von einer bestimmten Art
zu leben angezogen? Am vierten Tag stehen Konflikte und Widerstande im Mit-
telpunkt. Mit welchen Konflikten und Widerstinden muss ich rechnen, wenn
ich meiner eigenen Berufung folgen will? Mit wem miisste ich vielleicht in einen
Konflikt gehen, um ein besseres Gespiir fiir meine eigene Stimme, fiir meine Be-
rufung im Leben zu finden? In welchen Punkten miisste ich mir selbst gegen-
uber Widerstand leisten, um klarer und abgegrenzter das leben zu koénnen, was
ich leben mochte?

Vorbereitung auf den Alltag
Am fiinften und sechsten Tag geht es darum, ohne grof3e Vorsdtze einen neuen

Blick auf den Alltag zu wagen, indem man eine Haltung, die man in den Akade-
mien sich selbst gegentiber erarbeitet hat, auf den Alltag tibertragt. Als hilfreich

20



Spiritualitat fur Fiihrungskrafte

hat sich dabei am fiinften Tag ein Rollenspiel erwiesen. Die Teilnehmer(innen)
der Akademie werden willkirlich durch Abzdhlen in zwei Gruppen eingeteilt,
voneinander rdaumlich getrennt und erhalten die Aufgabe, Punkte dadurch zu
sammeln, dass sie sich fiir eine Farbe, rot oder blau, entscheiden. Wenn beide
Gruppen sich unabhidngig voneinander fiir rot entscheiden, bekommen beide
drei Punkte. Wenn eine Mannschaft blau und die andere rot wahlt, bekommt
die erste Mannschaft sechs Pluspunkte, die zweite drei Minuspunkte usw. Die
Aufgabenstellung ist bewusst unklar: Jede Mannschaft soll so spielen, dass ein
moglichst gutes Ergebnis erreicht wird. Worin das , gute Ergebnis” besteht, wird
freilich nicht gesagt. Die Pointe des Rollenspiels ist, dass innerhalb der Gruppe
und am Ende zwischen beiden Gruppen haufig emotionale Situationen entste-
hen, in denen sich die Teilnehmer(innen) vom Schwung und der Spannung des
Spiels mitreiflen lassen. Deswegen besteht der zweite und eigentlich wichtige
Teil des Tages darin, die Teilnehmer(innen) zu bitten, nach dem Spiel noch ein-
mal einen genauen Blick auf sich selbst zu werfen: Wie hdangt das Verhalten in
dem Spiel mit ihren Erfahrungen in der Meditation und den vier grofien The-
men der vorhergehenden Tage zusammen? Worauf werden sie achten und ihren
Blick richten miissen, wenn sie nach der Akademie in den Alltag zurtickkehren?

Was wir gelernt haben

Die Erfahrung, die wir iiber die Jahre in der Begleitung der Akademien gesam-
melt haben, hat uns zunéchst irritiert: Der Exerzitienprozess entwickelt auch
losgeldst vom religiosen Kontext eine ausgesprochen starke Dynamik, ja sogar
eine Kraft, die sich in der Begleitung von Exerzitien im religiosen Kontext nicht
oft erleben ldsst. Wir haben den Eindruck gewonnen, wer sich in einem religio-
sen Rahmen auf Gott einldsst und klassische Exerzitien macht, der gerat leicht
in die Gefahr, zu meinen, es ginge in den Exerzitien darum, sich intensiv mit
Gott auseinanderzusetzen, aber nicht mit sich selbst. Die Krisen in den Exerzi-
tien werden oft schnell als Krisen des Glaubens gedeutet, aber nicht als Krisen,
die ihre Ursache in der eigenen Person haben. Wenn der religiose Rahmen -
man konnte beinahe vom Uberbau sprechen — wegfillt, dann wird die heilsame
Dynamik, die unglaublich kluge innere Logik des Prozesses, viel greifbarer, die
den Exerzitien zugrundeliegt. Vielleicht ist auch hier ein Grund dafiir zu fin-
den, warum, wie manche Jesuiten auch im Hinblick auf ihre eigenen Exerzitien
feststellen, die Geistlichen Ubungen manchmal nicht wirklich im Leben der Men-
schen greifen und viele Menschen sich, obwohl sie regelméaflig Exerzitien ma-
chen, dann doch so wenig verdndern.

Diese Dynamik betrifft vor allem die Zusammenhdnge der Phasen, genauer:
die Zusammenhange zwischen dem Fundament, der Schuld und der Berufung.
In den ersten beiden Themen vergewissert man sich seiner Biografie, seiner Ver-

21



Nachfolge

gangenheit und schaut zuriick. In den letzten beiden geht es um die Frage, wie
auf dem Hintergrund der eigenen Biografie die Zukunft gestaltet werden kann,
was der richtige Weg fiir einen ist. Bei herkdmmlichen Exerzitien gerdt der Zu-
sammenhang, vor allem der zwischen der Schuld und der Berufung, manchmal
in den Hintergrund. Man konnte den Eindruck bekommen, mit einer Beichte
am Ende der zweiten Woche sei das Thema Schuld erledigt und nun kénne man
frisch und unbelastet an die Frage der Berufung gehen. Damit wiren die Exerzi-
tien wohl missverstanden, aber faktisch erleben manche den Exerzitienprozess
wohl so. Ignatius von Loyola hat vor einem solchen Verstindnis gewarnt, wenn
er immer wieder betont hat, dass wir als Stinder(innen) berufen sind. Welches
aber der Zusammenhang zwischen Siinde und Berufung ist, bleibt oft unklar.
Manchmal wird die Formel so verstanden, als solle sie Jesuiten vor Uberheblich-
keit und Arroganz warnen. Dabei geht es wohl um etwas anderes. Ist in der Beru-
fung, so wie ich sie leben mdochte, tatsdchlich Platz fiir die Verwundungen und
die Schuld, die mich als Mensch auch prédgen, oder dient die Berufung dazu, den
Verwundungen ein fiir allemal aus dem Weg zu gehen? Wie integriert sind die
Verletzungen in die Berufung? Fiir die Frage, ob ein Leben gelingen kann oder
misslingt, scheint uns diese Frage ganz zentral zu sein. Gerade hochbegabte jun-
ge Erwachsene sind in der Gefahr, durch ihre auflerordentlichen intellektuellen
Fahigkeiten ein nach auflen hin glinzendes und attraktiv wirkendes Leben zu
fiihren, das innerlich aber hart und leer ist.

Als einen letzten Aspekt konnte man den subversiven Charakter des Exerzi-
tienprozesses nennen. Durch die Kombination von Yogaiibungen, Meditation,
Stille, den Tagesthemen, gemeinsamem Austausch und Einzelgesprachen bekom-
men die Teilnehmer(innen) ja vor allem Methoden und Werkzeuge an die Hand.
Mit diesen konnen sie sich der Frage ndhern, inwiefern die inneren Bilder des
Lebens, das sie fiihren mochten, Bilder sind, denen sie Vertrauen schenken kon-
nen, weil in ihnen ihre eigene Vorstellung vom gelungenen Leben zum Tragen
kommt. Oder ob es Bilder sind, die ihre Energie davon bekommen, es anderen
Menschen rechtmachen zu wollen und Verletzungen aus dem Weg zu gehen.
Gerade hochbegabte junge Erwachsene sehen sich mit sehr vielen Appellen und
Wiinschen an sie konfrontiert: Sie sollen das leben, was die Eltern nie leben
konnten; sie haben eine hervorragende Ausbildung genossen und ihnen wird
gesagt, nun resultierten daraus bestimmte Pflichten und eine besondere Form
der Verantwortung; sie zehren von der 6ffentlichen Anerkennung, die mit der
Griindung eines Startups und einer Firma verbunden ist — immerhin ist das, was
friher der DJ war, heute ein Startupler; sie fithlen sich verpflichtet, einen Fami-
lienbetrieb zu tibernehmen, ohne sich zu fragen, ob sie sich dieses Projekt selbst
zu eigen machen konnen und darin ihr Leben bejahen konnen. Wir wollen mit
unseren Akademien den jungen Erwachsenen einen Raum zur Verfiigung stellen,
in dem sie in einen grundsdtzlichen Abstand allen Wiinschen und Appellen ge-

22



Spiritualitat fur Fiihrungskrafte

geniiber kommen und sich dann selbstbestimmt fragen konnen, welcher dieser
Wiinsche zu ihnen passt, mit welchem moralischen Appell sie sich identifizie-
ren mochten — und mit welchen auch nicht. Anders gesagt: Welche Lebensform
auf ihrem Fundament ruht, in welcher Weise sie ihrer Sehnsucht Raum geben
und Verletzungen integrieren konnen und das, was ihnen wichtig ist und was
sie lieben, im dufleren Leben immer stdarker Ausdruck findet.

Die Akademien, die wir seit 2013 sechsmal im Jahr durchfiihren und von der
Karl Schlecht Stiftung grofiziigig gefordert werden, sind im letzten Jahr mit sehr
guten Ergebnissen vom Deutschen Stifterverband evaluiert worden. Besonders
interessant war dabei fiir uns die Befragung der Alumni, deren Akademieteilnah-
me teilweise schon mehrere Jahre zurticklag. Es hat sich gezeigt, dass die The-
men der Akademie, aber vor allem die Haltung und Perspektive dem eigenen Le-
ben gegeniiber, die Teilnehmer(innen) noch Jahre nach ihrem Akademiebesuch
pragt. Die besondere Stirke liegt dabei in der Kombination von Meditation und
Reflexion, wie sie fiir die Ignatianische Spiritualitdt charakteristisch ist. Durch
die Meditation spiiren die Teilnehmer(innen) immer sensibler, welche Kraifte
in ihnen wirken und was sie jenseits von Alltagsfragen eigentlich beschaftigt;
durch die Reflexion lernen sie, die inneren Bewegungen immer besser zu verste-
hen und zu deuten. So hoffen wir, dass auch abseits des christlichen Glaubens
im engen Sinn das ignatianische Ideal des contemplativus in actione von zukiinf-
tigen Fihrungskriften in Spitzenposition gelebt werden kann; oder, anders aus-
gedriickt, dass zukiinftige Fiihrungskrifte eine Haltung lernen, die Frére Roger,
der Griinder der Gemeinschaft von Taizé, mit dem Ausdruck ,Mit versohntem
Herzen kdmpfen” eindriicklich beschrieben hat.

23



