
Akademie „Führung und Persönlichkeit“
Ignatianische Spiritualität für künftige Führungskräfte 

In den kommenden Zeilen möchte wir ein Projekt vorstellen, dass wir ausge­
hend von den Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola entwickelt haben: 
Die sogenannte „Akademie Führung und Persönlichkeit“ für hochbegabte jun­
ge Erwachsene zwischen Mitte 20 und Anfang 30. Die Teilnehmer(innen) der 
Akademien haben meist schon ein oder sogar mehrere Unternehmen gegrün­
det, wachsen in die Übernahme des eigenen Familienunternehmens hinein 
oder zählen zu den „high potentials“ und möchten in den Strukturen eines 
Konzerns Karriere machen. Die weit überwiegende Mehrheit kommt aus dem 
Bereich der sogenannten MINT-Fächer, also der Mathematik, den Ingenieurs­
wissenschaften, den Naturwissenschaften und der Technik. Wie für viele junge 
Erwachsene aus diesem Milieu spielt Religion in ihrem Leben kaum eine Rolle. 
Ungefähr die Hälfte der Teilnehmer(innen) hatte bisher biografisch mit Reli­
gion und Glaube noch keinen engeren Kontakt. Der Name „Akademie“ für 
unsere einwöchigen Kurse ist missverständlich, denn anders als beispielsweise 
in den klassischen Ferienakademien von Begabtenförderwerken werden in un­
serem Kurs keine Vorträge gehalten, Texte gelesen oder die Teilnehmer(innen) 
zur Diskussion ermuntert. Wir begleiten die jungen Erwachsenen vielmehr in 
einem Prozess, der sich eng an den Prozess der ignatianischen Exerzitien an­
lehnt und von daher seine Kraft und Dynamik gewinnt, in dem aber die Reli­
gion nicht zum Thema gemacht wird. 

Michael Bordt SJ | München
geb. 1960, Professor für Philosophie und Vorstand 
des Instituts für Philosophie und Leadership der 
Hochschule für Philosophie, München
michael.bordt@hfph.de

Johannes Lober | München
geb. 1983, Lehrbeauftragter für Führungsethos und 
Geschäftsführer des Instituts für Philosophie und 
Leadership der Hochschule für Philosophie, München
johannes.lober@hfph.de

15

Spiritualität für Führungskräfte



Spiritualität ohne einen religiösen Rahmen

Wie kann man einen einwöchigen Kurs nach dem Prozess der ignatianischen Ex­
erzitien konzipieren und durchführen, ohne dabei die Religion zu thematisieren? 
Jede große Religion, so könnte man etwas holzschnittartig sagen, beruht auf vier 
Säulen: Die erste Säule ist die Institution, also beispielsweise die institutionelle 
Verfasstheit einer Kirche. Die zweite Säule: Das Dogma und die oft mit dem Dog­
ma verbundene Ethik, also das, was derjenige, der in der Religion lebt, für richtig 
halten soll oder auch für richtig hält. Die dritte Säule ist der Kult oder die Liturgie, 
also die Art und Weise, wie Gottheiten angerufen oder zu Gott gebetet wird, und 
die vierte ist die Spiritualität einer Religion. Während sich die Religionen in ihren 
ersten drei Säulen, der Institution, dem Dogma und dem Kult, stark voneinander 
unterscheiden, gibt es in Bezug auf die Spiritualität viele Gemeinsamkeiten. Die­
se Gemeinsamkeiten betreffen zum einen Überscheidungen in der spirituellen 
Praxis, der Meditation; ob man in einem christlich-kontemplativen Meditations­
haus, einem buddhistischen Zendo oder einem hinduistischen Ashram meditie­
ren übt – immer wird die Achtsamkeit und die Wahrnehmung des Atmens eine 
große Rolle spielen. Zum anderen betreffen die Gemeinsamkeiten aber auch die 
spirituelle Dimension des Menschen. Jede Religion will Antworten auf die großen 
Fragen menschlicher Existenz geben: Woher komme ich, wohin gehe ich und was 
soll das eigentlich alles hier auf Erden? Die konkreten Antworten mögen in den 
verschiedenen Religionen zwar unterschiedlich sein, aber dass Religionen Ant­
worten auf die letzten großen Fragen der menschlichen Existenz geben möchten, 
ist allen gemeinsam. Religionen, so könnte man sagen, halten die existentiellen 
Fragen des Menschen offen. Sie machen uns Menschen bewusst, dass wir mehr 
sind als computerähnliche Gehirne in einem Körper oder Wesen, die notwendig 
von Lustempfindungen oder Nutzenerwägungen getrieben sind. 

Die ersten drei Säulen spielen in unseren Kursen keine Rolle. Der Schwerpunkt 
liegt allein auf der vierten Säule, auf der Spiritualität. Eine Akademie ist, auf eine 
Kurzformel gebracht, ein Exerzitienkurs, der den spirituellen Aspekt der Exerziti­
en beibehält, aber auf die drei anderen Säulen verzichtet. Ohne unseren Kontext 
im Institut für Philosophie und Leadership der Hochschule für Philosophie in 
München zu kennen, ist solch ein Projekt vielleicht schwer nachvollziehbar. Wir 
müssen deswegen ein wenig ausholen. 

Fortbildungskurse für Spitzenführungskräfte der Wirtschaft

Das Institut für Philosophie und Leadership wurde 2011 gegründet, um eine 
institutionelle Basis in der Hochschule für Philosophie zu schaffen, mit der wir 
auf die zunehmenden Anfragen seitens großer deutscher Industriekonzerne und 
Familienunternehmen antworten können. Es sind Anfragen, die darauf zielen, 

16

Nachfolge



Unterstützung und Hilfe in ihrer Arbeit in den Unternehmen zu bekommen. Ein 
erster großer Kunde waren die Mitglieder des Vorstands und die weltweit etwa 60 
Bereichsleiter der BMW Group, für die wir einen mehrjährigen Fortbildungskurs 
konzipiert und durchgeführt haben, der um Themen der Persönlichkeit, des Cha­
rakters und Leadership kreiste. Entscheidend ist für uns dabei die Überzeugung, 
dass Führungskräfte in Spitzenpositionen in der Lage sein müssen, sich selbst 
Antworten auf spirituelle Fragen zu erarbeiten, selbst dann, wenn die Antworten, 
die konkrete Religionen darauf geben, nicht ihre eigenen Antworten sind. Eine 
Teilnehmerin unserer Kurse hat einmal auf die Frage, welches die wichtigste Ei­
genschaft einer Führungskraft ist, geantwortet, sie müsse mit sich selbst im Rei­
nen sein. Eine bessere Antwort kann man, so finden wir, kaum geben und genau 
dazu leisten unsere Kurse einen Beitrag. 

Auch wenn der Gedanke, man könne die Spiritualität von einer konkreten 
Religion sinnvoll unterscheiden und losgelöst von ihr betrachten, zunächst 
vielleicht fremd erscheinen mag: Mit einem solchen Programm stehen wir in 
München nicht allein. Es gibt zunehmend Bereiche, in denen die Spiritualität 
des Menschen zum Thema gemacht wird, ohne dabei auch die Religion in den 
Blick zu nehmen. Im Bereich „spiritual care“ beispielsweise werden Ärzte, Kran­
kenschwestern und -pfleger darin ausgebildet, mit totkranken Menschen über 
tiefe und letzte existentielle Fragen ins Gespräch zu kommen, ohne sich dabei 
in einem religiösen Bezugsrahmen zu bewegen, der in vielen Fällen sowohl ih­
nen selbst wie auch den Sterbenden fremd ist. Auch bestimmte Praktiken und 
Übungen, die ursprünglich ihren Ort in Religionen haben, werden in therapeu­
tischen Praktiken genutzt, um Menschen zu heilen. Wegweisend ist seit den 
60er-Jahren beispielsweise der Arzt und Psychotherapeut Jon Kabat-Zinn, der be­
stimmte buddhistische Meditationspraktiken zu therapeutischen Zwecken, u.a. 
auch als Therapie für Burnout-Patienten nutzt. Am bekanntesten ist sicherlich 
der Einzug der Mindfulness-Meditation in Wirtschaftsunternehmen. Auch wenn 
wir den Umgang mit der Meditation in wirtschaftlichen Kontexten sehr kritisch 
sehen, so hat uns doch die Ähnlichkeit der Mindfulness-Meditation mit den Ar­
ten der Meditation, die man in einem christlich-kontemplativ geprägten Exerzi­
tienhaus finden kann, überrascht. 

Der Rahmen der Akademien ist dem Rahmen von klassischen Exerzitien ange­
lehnt, auch wenn es Unterschiede gibt. Zeiten der Meditation und Stille, inhalt­
liche Impulse und die Möglichkeit zu Einzelgesprächen gibt es bei uns ebenso 
wie in klassischen Exerzitien. Ein Unterschied ist sicher, dass in den sechs Tagen 
der Akademie nicht durchgängig geschwiegen wird. Am frühen Nachmittag gibt 
es einen oft intensiven Austausch über den Prozess der Akademie, der bis zu 90 
Minuten dauern kann; außerdem werden an drei Abenden Führungskräfte für 
ein Gespräch mit den Teilnehmer(inne)n eingeladen. Bei diesen Gesprächen 
geht es freilich nicht um ihre eigene Firma oder Tipps und Tricks für den Karrie­

17

Spiritualität für Führungskräfte



 1	 Sehr hilfreich fanden wir dabei C.-M. Tan, Search Inside Yourself. München 2015. Tan gehört zur 
ersten Führungsmannschaft bei Google und hat wesentlich dazu beigetragen, Meditation in Unter­
nehmen einzuführen.

reweg, sondern um die Frage, wie die Führungskräfte es selbst schaffen, mit sich 
selbst als Menschen in solch anspruchsvollen Tätigkeiten umzugehen und woraus 
sie leben. 

Die Meditation

Jeder Tag beginnt um 7 Uhr mit einer Stunde Yoga und einer Stunde Meditation. 
In der Woche folgen wir in den Meditationsübungen weitgehend dem Aufbau 
und der Methode, die Franz Jalics SJ in seinen Kontemplativen Exerzitien beschrie­
ben hat, allerdings ohne ein Mantra (bzw. den Namen Jesu) einzuführen. Auch 
wählen wir ein ganz anderes „wording“, um die Meditation Techniker(inne)n 
und Ingenieur(inn)en nahezubringen1. Am ersten Tag liegt der Schwerpunkt auf 
ersten Erfahrungen mit der Wahrnehmung des eigenen Körpers, dem sogenann­
ten body scan. Hier werden die Meditierenden angeleitet, ihre Aufmerksamkeit auf 
einzelne Körperteile zu richten und so den ganzen Körper wahrzunehmen. Die 
25-minütige Übung ist für die einzelnen oft sehr anstrengend und intensiv. Sie 
müssen erfahren, kaum in der Lage zu sein, die Aufmerksamkeit tatsächlich an 
den Körperstellen zu halten. Müdigkeit, viele Gedanken und Fragen, Bilder, kör­
perliches Unwohlsein schieben sich in den Vordergrund und ziehen die Aufmerk­
samkeit von den jeweiligen Körperteilen ab. „Zum Herrn bzw. zur Frau der eige­
nen Aufmerksamkeit werden“ und diese Aufmerksamkeit systematisch zu üben, 
ist deswegen der erste Schritt in die Meditation. Es ist den Teilnehmer(inne)n, 
auch aus einem religionsfernen Kontext, unmittelbar plausibel, dass in einem 
Alltag, in dem alles an unserer Aufmerksamkeit zerrt, die Fähigkeit, die Aufmerk­
samkeit dort zu halten, wo man sie selbst halten will, ausgesprochen vorteilhaft 
wäre. Am zweiten Tag steht die Wahrnehmung des Atmens im Vordergrund. Am 
dritten Tag ist der Anker, der hilft, seinen Geist in die Sammlung zu bringen und 
die Aufmerksamkeit zu halten, die Hände bzw. die Mitte der Handinnenflächen. 
Es war für uns, als wir 2013 mit den Akademien begonnen haben, überraschend 
zu sehen, wie fruchtbar und hilfreich diese von Franz Jalics eingeführte Medita­
tionstechnik ist. Viele Teilnehmer(innen) bleiben die restlichen Tage dabei der 
Wahrnehmung der Hände oder lassen den Atem in die Hände fließen. Vom vier­
ten bis siebten Tag ist es den Teilnehmer(inne)n selbst überlassen, mit welchem 
„Anker“ (Atmen oder Hände) sie meditieren möchten. Dabei führen wir über 
„Herr/Frau der eigenen Aufmerksamkeit werden“ zwei weitere inhaltliche Punkte 
ein: „Selbstwahrnehmung. Die Informationsbasis über sich selbst erweitern“ und 
„Innere Freiheit“. Wir machen die Teilnehmer(innen) darauf aufmerksam, dass 
das, was uns in der Meditation immer wieder von dem Fokus der Aufmerksamkeit 

18

Nachfolge



und der Sammlung wegzieht, oft viel mehr über uns aussagt als alle gedanklichen 
Konstrukte und mühsam festgehaltenen Selbstbilder. Deswegen können die „Stö­
rungen“ in der Meditation eine große Hilfe auf dem Weg zu einer realistischen 
Selbsteinschätzung sein, die für Entscheidungsfindungen ein solides Fundament 
abgeben kann. Es geht freilich nicht darum, sich mit den „Störungen“ während 
der Meditation zu beschäftigen, sondern sich am Ende der Meditationseinheit ei­
nen Augenblick Zeit zu nehmen: Wie ist es mir in der Meditation ergangen? Wie 
bin ich mit mir selbst umgegangen? Denn auch die Art und Weise, wie man in der 
Meditation mit sich selbst umgeht, ob man sich beispielsweise in die Wahrneh­
mung zurückprügelt und sich selbst bewertet oder ob man schnell aufgibt und 
vor sich hin döst, sagt oft sehr viel darüber aus, wie wir auch sonst im Alltag mit 
uns umgehen. Die innere Freiheit entsteht dadurch, dass die Teilnehmer(innen) 
die Möglichkeit erleben, sich nicht mit ihren Gefühlen, aber auch nicht mit ih­
ren Gedanken identifizieren zu müssen. Solange man die Gefühle und Gedanken 
wahrnehmen kann, hat man einen prinzipiellen Abstand zu ihnen. Die innere 
Freiheit besteht darin, eine Haltung zu sich selbst einzunehmen und sich fragen 
zu können, womit ich mich eigentlich identifizieren und was davon ich in Ent­
scheidungen und Handlungen umsetzen möchte.

Die Themen der Tage

Nach dem Frühstück erhalten die Teilnehmer(innen) einen inhaltlichen Impuls, 
der höchstens 10 Minuten dauert und in dem die Themen des Exerzitienprozes­
ses angesprochen werden. Wer mit den ignatianischen Exerzitien vertraut ist, 
wird wissen, dass sie einem bestimmten Aufbau folgen, und dass dieser Aufbau 
auf eine bestimmte innere Dynamik des Exerzitanten bzw. der Exerzitantin zielt. 
Die erste Phase (oder der erste Tag) ist die Phase des Fundaments. In dieser Pha­
se betrachtet der/die Exerzitant(in) Texte, oft aus den Psalmen genommen, die 
seine/ihre Dankbarkeit gegenüber Gott und die Liebe, von der er/sie sich getra­
gen weiß oder getragen hofft, zum Ausdruck bringen. Die Betrachtung der Liebe 
Gottes führt zur zweiten Phase der Exerzitien, in der die Schuld und Sündhaftig­
keit des Menschen im Mittelpunkt stehen. In der dritten Phase geht es um die 
Berufung. Hier stehen Betrachtungen des Lebens Jesu im Vordergrund, die in 
dem/der Beter(in) das Verlangen wecken sollen, Jesus immer umfassender nach­
zufolgen und ihm gleich zu werden. Die vierte Phase ist der Passionsgeschichte 
und dem Tod Jesu gewidmet, in der fünften meditiert der Beter Texte zur Aufer­
stehung Jesu und die „Betrachtungen um Liebe zu erlangen“ aus den Geistlichen 
Übungen des Ignatius von Loyola. 

Die Impulse der Akademie bestehen nun darin, den existentiell-spirituellen 
Kern jeder der fünf Phasen des Exerzitienprozesses zu bewahren, aber von dem 
konkreten religiösen Kontext abzusehen. Am ersten Tag (erste Phase) fragen wir 

19

Spiritualität für Führungskräfte



deswegen nach dem Fundament des eigenen Lebens: Was trägt mich eigentlich 
im Leben oder, anders und besser gefragt: Von was werde ich getragen? Was 
kommt mir durch andere Menschen, aber auch vielleicht durch Naturerfahrun­
gen oder Erfahrungen von Schönheit, von Religion oder von Weltanschauun­
gen, die ich habe, entgegen – ohne dass ich etwas leisten und „machen“ muss? 
Was trägt mich im Leben, ohne dass ich etwas festhalten und die Wirklichkeit 
manipulieren muss? Der zweite Tag (zweite Phase) hat Verletzungen zum The­
ma. Was wäre im eigenen Leben besser nicht passiert? Welche Ereignisse aus 
der Vergangenheit prägen mich in meinem Erleben und Verhalten heute noch? 
Woran arbeite ich mich noch ab? Und: Gibt es Zusammenhänge zwischen mei­
nen Verletzungen und meinem Fundament? Am dritten Tag (dritte Phase) geht 
es um die Berufung, wobei wir den „Ruf“ in der Berufung als ein immer tieferes 
Einlassen auf sich selbst und die eigene Stimme verstehen. Die eigene Stimme 
immer sensibler wahrnehmen, um selbstbestimmt leben zu können – dieses Ziel 
liegt dem dritten Tag zugrunde. Die Übung, zu der wir auffordern, besteht darin, 
sich die inneren Bilder des eigenen geglückten, guten und gelingenden Lebens 
mit allen Sinnen vorzustellen: Wie möchte ich in 20 oder 30 Jahren leben? Lebe 
ich allein, in einer Partnerschaft, mit einer Familie? Lebe ich in der Stadt oder 
auf dem Land? Welchen Beruf übe ich aus und welchen Stellenwert hat er im 
Leben? Kurz: Wie wird mein Leben ausschauen, wenn es gut ist? Dieses Bild 
gilt es dann im zweiten Schritt zu hinterfragen: Wie hängt das innere Bild mit 
dem Fundament und den Verletzungen zusammen? Die zentrale Frage dabei – 
und eigentlich für die ganze Woche – ist: Wie sehr ruht das innere Bild meines 
gelungenen Lebens auf dem Fundament? Sind meine Verletzungen in das Bild 
integriert oder lebt das innere Bild davon, dass die Verletzungen nie mehr vor­
kommen dürfen? Ist meine innere Grundbewegung, dass ich getrieben bin, in 
meinem Leben großartige Dinge zu realisieren – das ist oft eine Bewegung weg 
von den Verletzungen –, oder fühle ich mich positiv von einer bestimmten Art 
zu leben angezogen? Am vierten Tag stehen Konflikte und Widerstände im Mit­
telpunkt. Mit welchen Konflikten und Widerständen muss ich rechnen, wenn 
ich meiner eigenen Berufung folgen will? Mit wem müsste ich vielleicht in einen 
Konflikt gehen, um ein besseres Gespür für meine eigene Stimme, für meine Be­
rufung im Leben zu finden? In welchen Punkten müsste ich mir selbst gegen­
über Widerstand leisten, um klarer und abgegrenzter das leben zu können, was 
ich leben möchte? 

Vorbereitung auf den Alltag

Am fünften und sechsten Tag geht es darum, ohne große Vorsätze einen neuen 
Blick auf den Alltag zu wagen, indem man eine Haltung, die man in den Akade­
mien sich selbst gegenüber erarbeitet hat, auf den Alltag überträgt. Als hilfreich 

20

Nachfolge



hat sich dabei am fünften Tag ein Rollenspiel erwiesen. Die Teilnehmer(innen) 
der Akademie werden willkürlich durch Abzählen in zwei Gruppen eingeteilt, 
voneinander räumlich getrennt und erhalten die Aufgabe, Punkte dadurch zu 
sammeln, dass sie sich für eine Farbe, rot oder blau, entscheiden. Wenn beide 
Gruppen sich unabhängig voneinander für rot entscheiden, bekommen beide 
drei Punkte. Wenn eine Mannschaft blau und die andere rot wählt, bekommt 
die erste Mannschaft sechs Pluspunkte, die zweite drei Minuspunkte usw. Die 
Aufgabenstellung ist bewusst unklar: Jede Mannschaft soll so spielen, dass ein 
möglichst gutes Ergebnis erreicht wird. Worin das „gute Ergebnis“ besteht, wird 
freilich nicht gesagt. Die Pointe des Rollenspiels ist, dass innerhalb der Gruppe 
und am Ende zwischen beiden Gruppen häufig emotionale Situationen entste­
hen, in denen sich die Teilnehmer(innen) vom Schwung und der Spannung des 
Spiels mitreißen lassen. Deswegen besteht der zweite und eigentlich wichtige 
Teil des Tages darin, die Teilnehmer(innen) zu bitten, nach dem Spiel noch ein­
mal einen genauen Blick auf sich selbst zu werfen: Wie hängt das Verhalten in 
dem Spiel mit ihren Erfahrungen in der Meditation und den vier großen The­
men der vorhergehenden Tage zusammen? Worauf werden sie achten und ihren 
Blick richten müssen, wenn sie nach der Akademie in den Alltag zurückkehren? 

Was wir gelernt haben

Die Erfahrung, die wir über die Jahre in der Begleitung der Akademien gesam­
melt haben, hat uns zunächst irritiert: Der Exerzitienprozess entwickelt auch 
losgelöst vom religiösen Kontext eine ausgesprochen starke Dynamik, ja sogar 
eine Kraft, die sich in der Begleitung von Exerzitien im religiösen Kontext nicht 
oft erleben lässt. Wir haben den Eindruck gewonnen, wer sich in einem religiö­
sen Rahmen auf Gott einlässt und klassische Exerzitien macht, der gerät leicht 
in die Gefahr, zu meinen, es ginge in den Exerzitien darum, sich intensiv mit 
Gott auseinanderzusetzen, aber nicht mit sich selbst. Die Krisen in den Exerzi­
tien werden oft schnell als Krisen des Glaubens gedeutet, aber nicht als Krisen, 
die ihre Ursache in der eigenen Person haben. Wenn der religiöse Rahmen – 
man könnte beinahe vom Überbau sprechen – wegfällt, dann wird die heilsame 
Dynamik, die unglaublich kluge innere Logik des Prozesses, viel greifbarer, die 
den Exerzitien zugrundeliegt. Vielleicht ist auch hier ein Grund dafür zu fin­
den, warum, wie manche Jesuiten auch im Hinblick auf ihre eigenen Exerzitien 
feststellen, die Geistlichen Übungen manchmal nicht wirklich im Leben der Men­
schen greifen und viele Menschen sich, obwohl sie regelmäßig Exerzitien ma­
chen, dann doch so wenig verändern. 

Diese Dynamik betrifft vor allem die Zusammenhänge der Phasen, genauer: 
die Zusammenhänge zwischen dem Fundament, der Schuld und der Berufung. 
In den ersten beiden Themen vergewissert man sich seiner Biografie, seiner Ver­

21

Spiritualität für Führungskräfte



gangenheit und schaut zurück. In den letzten beiden geht es um die Frage, wie 
auf dem Hintergrund der eigenen Biografie die Zukunft gestaltet werden kann, 
was der richtige Weg für einen ist. Bei herkömmlichen Exerzitien gerät der Zu­
sammenhang, vor allem der zwischen der Schuld und der Berufung, manchmal 
in den Hintergrund. Man könnte den Eindruck bekommen, mit einer Beichte 
am Ende der zweiten Woche sei das Thema Schuld erledigt und nun könne man 
frisch und unbelastet an die Frage der Berufung gehen. Damit wären die Exerzi­
tien wohl missverstanden, aber faktisch erleben manche den Exerzitienprozess 
wohl so. Ignatius von Loyola hat vor einem solchen Verständnis gewarnt, wenn 
er immer wieder betont hat, dass wir als Sünder(innen) berufen sind. Welches 
aber der Zusammenhang zwischen Sünde und Berufung ist, bleibt oft unklar. 
Manchmal wird die Formel so verstanden, als solle sie Jesuiten vor Überheblich­
keit und Arroganz warnen. Dabei geht es wohl um etwas anderes. Ist in der Beru­
fung, so wie ich sie leben möchte, tatsächlich Platz für die Verwundungen und 
die Schuld, die mich als Mensch auch prägen, oder dient die Berufung dazu, den 
Verwundungen ein für allemal aus dem Weg zu gehen? Wie integriert sind die 
Verletzungen in die Berufung? Für die Frage, ob ein Leben gelingen kann oder 
misslingt, scheint uns diese Frage ganz zentral zu sein. Gerade hochbegabte jun­
ge Erwachsene sind in der Gefahr, durch ihre außerordentlichen intellektuellen 
Fähigkeiten ein nach außen hin glänzendes und attraktiv wirkendes Leben zu 
führen, das innerlich aber hart und leer ist. 

Als einen letzten Aspekt könnte man den subversiven Charakter des Exerzi­
tienprozesses nennen. Durch die Kombination von Yogaübungen, Meditation, 
Stille, den Tagesthemen, gemeinsamem Austausch und Einzelgesprächen bekom­
men die Teilnehmer(innen) ja vor allem Methoden und Werkzeuge an die Hand. 
Mit diesen können sie sich der Frage nähern, inwiefern die inneren Bilder des 
Lebens, das sie führen möchten, Bilder sind, denen sie Vertrauen schenken kön­
nen, weil in ihnen ihre eigene Vorstellung vom gelungenen Leben zum Tragen 
kommt. Oder ob es Bilder sind, die ihre Energie davon bekommen, es anderen 
Menschen rechtmachen zu wollen und Verletzungen aus dem Weg zu gehen. 
Gerade hochbegabte junge Erwachsene sehen sich mit sehr vielen Appellen und 
Wünschen an sie konfrontiert: Sie sollen das leben, was die Eltern nie leben 
konnten; sie haben eine hervorragende Ausbildung genossen und ihnen wird 
gesagt, nun resultierten daraus bestimmte Pflichten und eine besondere Form 
der Verantwortung; sie zehren von der öffentlichen Anerkennung, die mit der 
Gründung eines Startups und einer Firma verbunden ist – immerhin ist das, was 
früher der DJ war, heute ein Startupler; sie fühlen sich verpflichtet, einen Fami­
lienbetrieb zu übernehmen, ohne sich zu fragen, ob sie sich dieses Projekt selbst 
zu eigen machen können und darin ihr Leben bejahen können. Wir wollen mit 
unseren Akademien den jungen Erwachsenen einen Raum zur Verfügung stellen, 
in dem sie in einen grundsätzlichen Abstand allen Wünschen und Appellen ge­

22

Nachfolge



genüber kommen und sich dann selbstbestimmt fragen können, welcher dieser 
Wünsche zu ihnen passt, mit welchem moralischen Appell sie sich identifizie­
ren möchten – und mit welchen auch nicht. Anders gesagt: Welche Lebensform 
auf ihrem Fundament ruht, in welcher Weise sie ihrer Sehnsucht Raum geben 
und Verletzungen integrieren können und das, was ihnen wichtig ist und was 
sie lieben, im äußeren Leben immer stärker Ausdruck findet. 

Die Akademien, die wir seit 2013 sechsmal im Jahr durchführen und von der 
Karl Schlecht Stiftung großzügig gefördert werden, sind im letzten Jahr mit sehr 
guten Ergebnissen vom Deutschen Stifterverband evaluiert worden. Besonders 
interessant war dabei für uns die Befragung der Alumni, deren Akademieteilnah­
me teilweise schon mehrere Jahre zurücklag. Es hat sich gezeigt, dass die The­
men der Akademie, aber vor allem die Haltung und Perspektive dem eigenen Le­
ben gegenüber, die Teilnehmer(innen) noch Jahre nach ihrem Akademiebesuch 
prägt. Die besondere Stärke liegt dabei in der Kombination von Meditation und 
Reflexion, wie sie für die Ignatianische Spiritualität charakteristisch ist. Durch 
die Meditation spüren die Teilnehmer(innen) immer sensibler, welche Kräfte 
in ihnen wirken und was sie jenseits von Alltagsfragen eigentlich beschäftigt; 
durch die Reflexion lernen sie, die inneren Bewegungen immer besser zu verste­
hen und zu deuten. So hoffen wir, dass auch abseits des christlichen Glaubens 
im engen Sinn das ignatianische Ideal des contemplativus in actione von zukünf­
tigen Führungskräften in Spitzenposition gelebt werden kann; oder, anders aus­
gedrückt, dass zukünftige Führungskräfte eine Haltung lernen, die Frère Roger, 
der Gründer der Gemeinschaft von Taizé, mit dem Ausdruck „Mit versöhntem 
Herzen kämpfen“ eindrücklich beschrieben hat.

23

Spiritualität für Führungskräfte


