
1	 V. Léon / E. Décsey, Der Musikant Gottes. Vier volkstümliche Bilder aus dem Leben Anton Bruckners. 
Wien 1924, 14.

Anton Bruckners Frömmigkeit

„Von hinter der Szene hört man Bruckner jauchzen, beinahe wie einen Jodler: 
Gloria in excelsis Deo! (...) Bruckner kommt durchs Tor: Lodenanzug, lange Hose, 
Joppe, breiter Hut mit breitem, grünen Band; er ist etwa 30 Jahre, sieht aber jün­
ger aus: frisch, derb, gemütlich, offenherzig, naiv, unterwürfig und von katholi­
scher Frömmigkeit: Gloria in excelsis Deo!“1

So lautet die Regieanweisung zum ersten Auftritt der Titelfigur des Schauspiels 
Der Musikant Gottes von Victor Léon und Ernst Décsey. Katholische Frömmigkeit 
als äußerliches Erkennungsmerkmal, gleichbedeutend mit Lodenanzug, Hut mit 
grünem Bande und vor allem: Naivität und Unterwürfigkeit.

Ein entstelltes Künstlerbild

Im Werk der beiden Autoren, an dem Ernst Décsey den größeren Anteil hatte, 
stimmt so gut wie kein einziges biographisches Detail. Lediglich die (ebenfalls 
völlig frei erfundene) Schlussszene sei herausgegriffen: Sie spielt in Bruckners 
Wohnzimmer, einem „rundgebauten Salon im Belvédèreschloß mit reicher, hö­
fischer Einrichtung“. Er hat eben erfahren, dass seine Klavierschülerin Prinzes­
sin Marie Christine Abensperg, von der er sich geliebt glaubt, den Prinzen Cren­
neville heiraten wird. Er ist von dieser Nachricht bis ins Innerste getroffen. Da 
wird er plötzlich vom lang und qualvoll entbehrten Einfall des „Tibi omnes an­
geli“ aus dem Te Deum heimgesucht: „Als ob das Firmament sich auftun möcht‘ 
(...) und da stehen die drei, die himmlischen Wächter (...), der Gabriel, der un-	
sern Heiland verkündet hat (...), der Rafael, der mich auf meiner irdischen Pil­
gerfahrt beschützt, und der starke deutsche Michel (...). Non confundar in ae­
ternum! Ich werde nicht verworfen sein in Ewigkeit!“

Elisabeth Maier | Wien

geb. 1947, Mag. theol., Dr. phil., wissenschaftliche 
Mitarbeiterin des Instituts für kunst- und musikhis­
torische Forschungen der Österreichischen Akade­
mie der Wissenschaften (ÖAW)

elisabeth.maier@assoc.oeaw.ac.at

24

Nachfolge



Dieser banale Umgang mit existentiell wesentlichen Themen im Leben eines Men­
schen und Künstlers ist für die Rezeption besonders des Bruckner-Bildes sympto­
matisch geworden, und wurde von Leon-Décseys Machwerk entscheidend mitbe­
einflusst. Es ist daher zu fragen: Wie erschien Bruckners Zeitgenoss(inn)en – auch 
seinem näheren persönlichen Umfeld – denn eigentlich sein fraglos geäußertes 
und praktiziertes katholisches Christentum? Welchen Blick hatte das damalige 
liberale Wien im Allgemeinen auf katholische Gläubige?

Kirchliches Leben im Wien der Bruckner-Zeit

Der Wiener Kirchenhistoriker Rupert Klieber2 beschreibt die Jahre 1840–1870 als 
einen eindeutigen Tiefpunkt kirchlichen Lebens in Wien. Die Kirchen standen 
fast leer, zu den „Praktizierenden“ gehörten fast nur Frauen, nur rund 5% der 
Männer bekannten sich öffentlich zur Kirche. Eine gehörige Portion Antiklerika­
lismus habe in weiten Teilen des mittleren und höheren Bürgertums, in Lehrer­
kreisen und bei den Arbeitern gleichsam sogar zum „guten Ton“ gehört. Erst die 
christlich-soziale Bewegung habe diesen Trend gestoppt. 

So blieb es bis zum Todesjahr Bruckners, in dem Karl Lueger zum Bürgermei­
ster von Wien gewählt wurde. Ab nun gehörte zum „guten Ton“ plötzlich nicht 
mehr der Antiklerikalismus, sondern im Gegenteil eine gewisse „Kirchlichkeit“, 
die allerdings bei vielen Katholik(inn)en persönlich recht diffus blieb.3 Vor die­
sem Hintergrund ist die Tatsache, dass Bruckners praktizierte Katholizität vielen 
seiner Wiener Zeitgenoss(inn)en als absonderliche Schrulle erschien, schon etwas 
besser zu verstehen.

Ganz anders war zuvor die Situation in Linz gewesen: Als Dom- und Stadtpfar­
rorganist, in den Jahren 1855–1868, zählte Bruckner zum kleinen Kreis der das 
Kulturleben der Stadt Linz tragenden Männer. In den ersten Rezensionen zu Auf­
führungen seiner Werke wird kein einziges Mal seiner persönlichen Frömmigkeit 
Erwähnung getan – sie hatte sachlich hier nichts verloren und scheint nieman­
dem als absonderlich und eigens erwähnenswert aufgefallen zu sein.

Bruckner in der Kritik

Anders gestaltete sich die Situation in der Wiener Zeit, in diesem Milieu der Cer­
cles und Salons, mit dem vom Glauben recht weit entfernten Bürgertum, in dem 
man sich morgens genüsslich zum Kaffee dem neuesten Feuilleton (und dem 
neuesten Tratsch), etwa im Neuen Wiener Tagblatt, widmete, in dem der Brahms-
Freund und gefürchtete Musikkritiker Max Kalbeck (1850–1921) seine spitze Feder 

2	 R. Klieber, Nur eine „schöne Leich‘“? Katholische Kirche und Katholizismus im liberalen Vor-Lueger-Wien, 
in: E. Maier / E. Wolfgang Partsch (Hrsg.), Anton Bruckners Messen. Wien 2013, 21–31, bes. 23 f.

3	 Ebd., 31.

25

Anton Bruckner



4	 Kritik über die Erste Symphonie (WAB 101). Montags-Revue, 21. Dezember 1891.
5	 Kritik über den Psalm 150 (WAB 38). Montags-Revue, 19. Dezember 1892.
6	 Ebd.

wetzte. Ende der 1880er-Jahre wurden Kalbecks Attacken auf Bruckner immer 
aggressiver. Selbst unter den damals mit ihren Opfern äußerst schonungslos um­
springenden Journalisten stellen Kalbecks Ausfälle einen Gipfel dar. Er verbiss 
sich in seinen Bruckner-Rezensionen zunehmend in zwei zentrale Themen: De­
ren erstes, Bruckners vermeintliche Wagner-Abhängigkeit, hatte in einer Musik­
kritik durchaus legitim seinen Platz. Deren zweites jedoch zielte auf etwas Per­
sönliches, für Bruckner sehr Wertvolles, ja existentiell Tragendes, nämlich sein 
katholisches Christentum. Dieser Punkt reizte Kalbeck an Bruckner derart, dass 
in fast jeder Rezension Anspielungen darauf oder typische Vokabeln zu finden 
waren. Bruckner war für ihn der „fromme Einsiedel“, der an einem „gelehrten 
Werke, vielleicht an der Vertheidigung des Cölibats“ schrieb4, er ist der „heilige 
Anton“5, der „Ansfeldener Messias“.6

Als Zusammenfassung dieser „Blütenlese“ aus Kalbecks Rezensionen mag nun 
jener Satz aus dem Feuilleton des Neuen Wiener Tagblattes stehen, mit dem er die 
Leser(innen) des 3. Februar 1900 zu amüsieren hoffte: „Anton Bruckners Es-dur-
Symphonie (die ‚romantische‘) hat im sechsten Philharmonischen Concert un­
ter Mahler‘s Direction ein glänzendes Fest der Wiedergeburt gefeiert. Zum ersten 
Male wurde das ganze große Publicum in die Zauberkreise des wunderlichen Ma­
giers gebannt, der so stark im Glauben und so schwach im Denken war.“

Bruckners Frömmigkeit 

In seinem Buch Bruckner. Versuch eines Lebens (erschienen 1919) schrieb Ernst 
Décsey über die Beweggründe, die ihn zur Abfassung der Bruckner-Biographie 
veranlassten: „Noch gab es ein Thema herauszuarbeiten und zum Hauptmotiv 
zu machen: den ethischen Gedanken, das Christentum des Künstlers. Die Musik 
als Geberdenkunst [sic] zu betrachten und aus Bruckners Sinfonie Bruckners in­
nere Haltung zu deuten.“ Deutung der Musik also als Möglichkeit, dem Geheim­
nis der Person auf die Spur zu kommen!

Dieser biographische Versuch Décseys, als pars pro toto für viele andere Ver­
suche anderer Autoren stehend, hatte zwar insgesamt seriösere Motive als sein 
eingangs erwähntes sehr triviales Theaterstück, doch schenkt auch er keinen 
Einblick in Bruckners schwer zugängliche Psyche, die sich nur manchmal und 
nur im vertrauten Gespräch kurz auftat. Den meisten seiner Zeitgenoss(inn)en 
schien es einfach mit dem Bild eines Künstlers unvereinbar, dass sich dieser täg­
lich lange Zeit dem Gebet widmete und die kirchlichen Vorschriften (wie regel­
mäßige Beichte, Kirchenbesuch, Fastenzeiten etc.) zu beachten versuchte.

26

Nachfolge



7	 Sämtliche erhaltenen Taschenkalender sind in kommentierter Übertragung und in Faksimile mit 
einer einleitenden Studie ediert: E. Maier, Verborgene Persönlichkeit. Anton Bruckner in seinen privaten 
Aufzeichnungen. 2 Bde. (Anton Bruckner. Dokumente & Studien 11). Wien 2001.

8	 A. Göllerich / M. Auer, Anton Bruckner. Ein Lebens- und Schaffensbild. Regensburg 1922–1937, Bd.  
4/3, 512.

Bruckner war ein trotz aller scheinbarer Mitteilungsfreudigkeit und Geselligkeit 
im Grunde sehr verschlossener Mensch. Das hatte er mit seinem Zeitgenossen 
Johannes Brahms gemeinsam. Was aber bei Brahms, der ein freies und wohlha­
bendes Leben führen konnte, der sich auf dem gefährlich glatten Parkett der 
Wiener Gesellschaft durchaus zu Hause fühlte, ja dem man jede Grobheit und 
jeden Sarkasmus nachsah und als legitime Scheu und persönliche Mimikry ver­
zieh, wurde an Bruckner, dem lebenslänglich in das Joch eines Brotberufes Ein­
gespannten, dem sich nirgends beheimatet Fühlenden, ewig Unzufriedenen, als 
eine Art Autismus ausgelegt, als geistige Beschränkung, als Defekt.

Dazu trat unzweifelhaft eine große verbale Unbeholfenheit, die sich in den 
Briefen nur notdürftig hinter einer lebenslänglich beibehaltenen vormärzlichen 
Formelsprache zu verschanzen wusste. Seine Briefe geben nur in den seltensten 
Fällen Einblick in sein persönliches Inneres. Was ihm mitteilenswert erschien, 
betraf so gut wie ausschließlich sein Werk, nicht seine Person.

Bruckners Gebetsaufzeichnungen

Einen umso größeren Stellenwert nehmen demnach seine einzigen wirklich per­
sönlichen Aufzeichnungen ein: seine Notizen in seinen ausschließlich für ihn 
bestimmten Taschen-Kalendern. Auch hier dürfen wir uns kein eloquentes Ta­
gebuch erwarten, auch hier bleibt Bruckner scheu und verschlossen, und seine 
Scheu steigert sich gerade proportional zur jeweiligen Betroffenheit. Doch gera­
de für die Frage nach Bruckners Religiosität sind seine persönlichen Notizkalen­
der eine intime Quelle von unschätzbarem Wert.7

Insgesamt sind uns 22 Notizkalender sowie mehrere Fragmente von Kalen­
dern erhalten. Bevor Bruckner am 4. Juli 1895 von seiner Wohnung in Wien 1., 
Heßgasse, in die ihm vom Kaiser bewilligte Hofwohnung im „Kustodenstöckl“ 
des Belvedere übersiedelte, unterzog er „die in hohen Stößen aufgestapelten 
Noten“ mit Hilfe seines Schülers und Sekretärs Anton Meißner einer rigorosen 
Sichtung, „wobei vieles auf Befehl des Meisters den Flammen übergeben werden 
mußte“.8Erstaunlicherweise entgingen jedoch diese 22 Kalender der Vernichtung, 
wohl, weil sie unzählige wichtige notierte Adressen enthielten. Uns liegen heute 
Notizen aus den Jahren 1860, 1872 und 1876 bis 1896 vor. Breiten Raum neh­
men darin die so genannten „Gebetsaufzeichnungen“ ein.

Bruckner hatte die Gewohnheit, sich täglich über sein Gebetsleben Rechen­
schaft zu geben. Vermutlich war er zur täglichen „Révision de vie“ von seinen 

27

Anton Bruckner



aus dem Jesuitenorden stammenden Beichtvätern, P. Karl Schneeweiß SJ (1808–
1887) und P. Karl Graff SJ (1827–1902) angeregt worden. Durch sein Verfahren, 
für die Gebetseintragungen nicht den jeweils aktuellen Kalender zu verwenden, 
sondern sie in die freien Seiten eines älteren Kalenders einzutragen, hat Bruck­
ner diese Notizen bis zu seinem Tod vor der Öffentlichkeit – und sogar vor sei­
nen Schülern, die Zutritt zu seiner Wohnung hatten – offenbar zu verbergen ver­
sucht. Dass ihm dies vollkommen gelang, wird nicht zuletzt aus der Tatsache 
ersichtlich, dass in keiner einzigen Anekdote, in keinem einzigen Erinnerungs­
bericht diese seine Angewohnheit erwähnt wird, im Gegensatz zu seinem unge­
nierten (und nach Meinung des liberalen Wien sehr oft unangebrachten) Beten 
in aller Öffentlichkeit. Wir müssen uns daher bewusst sein, dass wir hier an 
Bruckners Innerstes rühren. Die Gebete trägt Bruckner in Abkürzungen ein:
– R bedeutet „Rosenkranz“ oder zumindest ein Gesätz davon
– V bedeutet „Vater unser“
– A bedeutet „Ave Maria“
– S bedeutet vermutlich das „Salve Regina“
– Gl bedeutet das Glaubensbekenntnis oder „Gloria“.

Die Anzahl der verrichteten Gebete wird mit Strichen unter den jeweiligen Ab­
kürzungen vermerkt. In Summe ergibt dies eine tägliche Gebetszeit von bis zu 
zwei Stunden. Diese Gebetszeiten waren für Bruckner zweifellos eine Quelle der 
Kraft und des Haltes, denn seine Lebenszeit war ja auch eine Zeit großer intel­
lektueller und geistiger Umbrüche. Als Zeitgenosse Nietzsches gingen die drän­
genden weltanschaulichen Fragen sicherlich nicht spurlos an ihm vorbei. In 
diesem Zusammenhang sei eine Notiz im „Professoren- und Lehrer-Kalender für 
das (...) Jahr 1893/94“ zitiert.9 Sie gestattet einen tiefen Einblick in Bruckners re­
ligiöse Gedankenwelt und lautet: „Prof. Hyrtl 1864. Ist die Seele das Produkt des 
nach unabweislichen organischen Gesetzen arbeitenden Gehirns, oder ist dieses 
Gehirn vielmehr nur eine jener Bedingungen, durch welche der Verkehr eines 
immateriellen Seelenwesens mit der Welt im Raume vermittelt wird?“

Das Zitat stammt aus der Inaugurationsrede des Rektors der Wiener Univer­
sität im Studienjahr 1864/65, des Anatomen Prof. Josef Hyrtl. Hyrtl betonte in  
wachsendem Maße den Zusammenhang zwischen Glauben und Wissenschaft 
und verscherzte sich so die Sympathie des liberalen, „aufgeklärten“ Wien. Seine 
Rede sorgte für enorme Aufregung in Wiens Wissenschaftlerkreisen.

Dass Bruckner, ein gänzlich unliterarischer, im sprachlichen Ausdruck mehr 
als unbeholfener, aber intelligenter und durchaus an wissenschaftlichen Proble­
men interessierter Mensch, sich gerade die zentrale philosophische Frage des aus­

9	 Dieser Kalender ist verschollen, wir wissen jedoch von ihm aus einem Zeitungsartikel von J. Bi­
stron, Das Notizbuch Anton Bruckners. Ein musikhistorischer Fund, in: Neues Wiener Journal, 12. April 
1925. 

28

Nachfolge



gehenden 19. Jahrhunderts in der Formulierung des Anatomen Hyrtl notierte, 
stellt ihn mitten hinein in die Auseinandersetzungen und Anfechtungen seiner 
Zeit. Allzu schnell von diesem tiefen Einblick in Bruckners Gedankenwelt herme­
neutisch auf das Werk zu schließen, wäre ein Fehler, doch ist hier eine gedank­
liche Parallele zur Neunten Symphonie (WAB 109) nicht von der Hand zu weisen, 
an deren Adagio Bruckner in diesen Tagen arbeitete. Prof. Hyrtl war im Juli 1894 
verstorben, und vielleicht war sein Tod für Bruckner der Anlaß, die berühmte 
Inaugurationsrede zu lesen. Wie sehr sein Denken damals von existentieller Er­
schütterung und einem Ringen um letztgültige Aussagen bestimmt war, davon 
kündet in anderer Sprache das Adagio der Neunten, an dessen Beginn Bruckner 
– gleichsam beschwörend vor das in der weiteren Folge entfesselte Grauen – das 
mehrmalige Zitat eines alten Tonsymbols setzt, des „tonischen Symbols des 
Kreuzes“.

Komponieren als Gottesdienst

Die Angewohnheit Bruckners, seine Gebete zu notieren, war Gegenstand meh­
rerer Studien. Sie wird darin zu einem Teil als Relikt einer barocken Frömmig­
keitsübung, zu einem anderen aus der „leistungsbezogenen“ Spiritualität des 19. 
Jahrhunderts, und schließlich aus dem Skrupulantentum erklärt, das Bruckner 
von seiner schweren psychischen Krise im Jahr 1867 davongetragen habe.10 Da­
gegen erkennt Franz Kosch11 gerade in diesen Aufzeichnungen einen Beleg für 
„die Echtheit, Schlichtheit und Natürlichkeit“ von Bruckners Religiosität. Ob 
der Wunsch nach Fixierung der verrichteten Gebete tatsächlich aus einer durch 
Angst um das eigene Seelenheil bestimmten Haltung herrührt, mag dahingestellt 
bleiben. Niemals hat sich jedoch Bruckner auf seine Gebetsleistung bezogen, 
wenn das Gespräch sich um sein zukünftiges Schicksal drehte. Vielmehr sah er 
in der Erfüllung seines Berufes als Komponist seinen eigentlichen Lebensauftrag 
und seine Berufung auch im religiösen Sinn.12 Das mit äußerstem künstlerischen 
Verantwortungsbewusstsein gestaltete Werk war für Bruckner als ganzes Gottes­
dienst, weil es das Wuchern mit dem anvertrauten Talent darstellte. Aus dieser 
Perspektive einer Letztverantwortung ist auch viel von dem so langen und mü­
hevollen Ausbildungsweg zu erklären, vom langsamen Schaffen, vom Verwerfen, 
Neuschaffen, Überarbeiten, Kontrollieren des schon Geschaffenen. (Bruckner war 
eben alles andere als ein „Musikant“; auch hierin liegt ein großes Missverständnis 
Décseys!)

10	 L. M. Kantner, Die Frömmigkeit Anton Bruckners, in: ders., Anton Bruckner in Wien. Eine kritische Studie 
zu seiner Persönlichkeit. Graz 1980, 229–278.

11	 F. Kosch, Der Beter Anton Bruckner, in: F. Grasberger (Hrsg.), Bruckner-Studien. Wien 1964, 67–73.
12	 Vgl. hiezu etwa die Erinnerungen seines Arztes Dr. Richard Heller in A. Göllerich / M. Auer, Anton 

Bruckner. 4/3, 114 f. [s. Anm. 8].

29

Anton Bruckner



Das Finale

Der letzte Kalender, der Professoren- und Lehrer-Kalender für das Schuljahr 1894/95, 
zeigt die zittrigen Schriftzüge eines schwerkranken alten Mannes. Bruckner sucht 
seine Partituren zusammen, verpackt sie im Hinblick auf die bevorstehende 
Übersiedlung in die Hofwohnung im Belvedere, macht eine Liste seiner Wertge­
genstände – Doktorring, Uhrkette, goldene Dose, Diamantnadel –, notiert die 
Adresse seines Arztes und seines späteren Testamentsvollstreckers. Die Gebets­
eintragungen sind zunächst von wechselnder Deutlichkeit, qualvolle Zeugen 
der labilen psychischen Verfassung, und verwirren sich in zunehmendem Maße. 
Bruckner ringt um die Orientierung in der Zeit; Datumsangabe, Gebetsaufzeich­
nung und Notenköpfe werden in eins gesetzt, sind nur mehr Chiffren für eine 
zunehmende Entfernung aus der zeitlichen Existenz.

Kurzzeitige Besserungen wechseln mit erneuten, immer tieferen Abstürzen. 
In seinen letzten Lebenstagen wird die Schrift wieder etwas deutlicher. Auf zwei 
verschiedenen Kalenderseiten trägt Bruckner bis zum 10. Oktober, dem Tag vor 
seinem Tod, seine Gebete ein. Auf der zweiten Seite begegnet uns die Abkürzung 
„D D D“, die möglicherweise als Deus, Deus, Deus oder als Sigel für die Trinität zu 
deuten ist. Dann entzieht sich der Mensch Anton Bruckner ins Schweigen.

Das Finale seiner Neunten Symphonie hat Bruckner mit einem besonderen Cho­
ral, „mit einem Lob- und Preislied an den lieben Gott, dem ich so viel verdanke“, 
beenden wollen.13 Da dieser Bericht von dem Arzt Dr. Heller stammt, der mit gro­
ßer Nüchternheit in den Briefen an seine Frau14 von Bruckners körperlichem und 
geistigem Verfall schreibt, können wir dessen Erinnerungen ein hohes Maß an 
Authentizität nicht absprechen. Wie aber sollte dieser Choral klingen? Um seine 
Gestalt haben alle, die versucht haben, das Finalefragment der Neunten in eine 
aufführbare Fassung zu bringen, sehr gerungen und zu verschiedenen Ergebnis­
sen gefunden. Einigkeit besteht darin, dass dieser Schluss „einen prägenden und 
überwältigenden Eindruck des Aufschwungs zur laudatio“ hätte vermitteln sollen 
und dass es sich vermutlich um ein „non confundar“-Motiv gehandelt hätte.15 
Einige Zeit zuvor hatte Bruckner im Freundeskreis die Frage des Finales erörtert, 
und Rudolf Weinwurm habe ihm das alte Kirchenlied „Christ ist erstanden“ vor­
geschlagen. Dies berichtet auch übereinstimmend Franz Schneiderhan, der ehe­
malige Vorstand des Wiener Männergesangvereines. Er zitiert das Lied in der Ver­
sion „Der Heiland ist erstanden“.16 Dieser von Bruckner als Osterlied zitierte Ge- 	
sang findet sich in Bruckners letzten Lebensjahren auch in seinen Gebeten in der 
österlichen Zeit wieder. Es ist dies aber nichts anderes als das Motiv des „Non con-

13	 Ebd., 526 f. 
14	 Ebd., 570 f.
15	 J. A. Phillips, Neue Erkenntnisse zum Finale der Neunten Symphonie Anton Bruckners, in: Bruckner-

Jahrbuch 1989/90. Linz 1992, 115–203, hier: 181.

Nachfolge

30



 16 Beide Versionen des Liedes sind noch heute gebräuchlich.

fundar“, denn die letzte der beiden Strophen in der zweiten, von Michael Denis 
und Adolph Hasse stammenden Fassung lautet: „Mein Glaube darf nicht wan­
ken, / o tröstlicher Gedanken! Ich werde durch sein Auferstehn / gleich ihm aus 
meinem Grabe gehn. Halleluja!“

	
		

31

Anton Bruckner


