Kirche

Bernd Liebendérfer | Boblingen

geb. 1955, Dr. theol., Dekan der Evanglischen
Landeskirche in Wiirttemberg, Boblingen

bernd@liebendoerfer.com

Mehr als Gehorsam - Gott zuliebe

Ein zentrales Thema fiir den christlichen Glauben war und ist zu allen Zeiten der
Umgang mit den Geboten Gottes. Fiir manche macht sich Christ(in)-Sein gera-
dezu am Halten der Gebote Gottes fest, andere betonen die christliche Freiheit
und speziell auch, dass die Gebote, die dem jiidischen Volk einst gegeben wur-
den, fiir uns Christ(inn)en nicht mehr mafigeblich sind. In diesem Zusammen-
hang spielt die Frage des Gehorsams gegeniiber Gott eine entscheidende Rolle.
Doch dieser Gehorsam kann unterschiedlich verstanden werden.

Dietrich Bonhoeffer

Viele pflegen ein Verstindnis, nach dem Gottes Gebote einfach eingehalten wer-
den miissen. So, wie sie sind, miissen sie befolgt werden. Das ist ein hdufiges
Verstdandnis von Gehorsam. Ein Beispiel dafiir finden wir bei Dietrich Bonhoef-
fer. Fiir ihn gehorten Glauben und Gehorsam ganz eng zusammen. In seiner
1937 erschienenen Nachfolge schreibt er den weithin bekanntgewordenen Satz:
»Nur der Glaubende ist gehorsam, und nur der Gehorsame glaubt.“! Doch schon
1926 schrieb er als Student eine Arbeit zu Jak 1,21-25 und betonte auch dort
bereits den Gehorsam. Wenn Gott etwas gesagt hat, ,dann gibt es nur eine Ant-
wort: Gehorsam.”? Eine strikte Gehorsamsforderung findet sich bei Bonhoeffer
wieder in seiner Dissertation (1927), in seiner Habilitationsschrift (1930) und
abermals in seiner Vorlesung Schéopfung und Fall (1932/33). In seiner Nachfolge
wadhlt er fiir sein Verstindnis den Begriff des ,einféltigen Gehorsams”. Gemeint
ist damit ein Gehorsam, der ohne Zoégern und ohne Riickfragen unverziiglich

1 D. Bonhoeffer, Nachfolge, in: M. Kuske / I. Todt (Hrsg.), Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW 4). Giiters-
loh 32002, 52.

2 D. Bonhoeffer, Jugend und Studium 1918-1927, in: H. Pfeifer u.a. (Hrsg.), Dietrich Bonhoeffer Werke
(DBW 9). Miinchen 1986, 542.

36



Gehorsam

das umsetzt, was Gott gesagt hat. Fir ihn wird so der gnddige Ruf Jesu Christi
zum harten Gesetz: , Tue dies! Laf} jenes! (...) Erst sei gehorsam, tue das dufdere
Werk.”? Bonhoeffer illustriert sein Verstandnis von Gehorsam noch mit dem
Beispiel eines Vaters, der zu seinem Kind sagt, es solle ins Bett gehen. Dann
wisse das Kind genau, was es unverziiglich zu tun habe.*

Bonhoeffer vertritt mit seinem Buch Nachfolge insgesamt eine Vorstellung,
die zweifelsfrei das gesamte christliche Leben meint und somit existentiell fiir
den Menschen ist. Doch der Gehorsamsgedanke selbst bezieht sich dort immer
auf das ganz konkrete Tun. Er bleibt in diesem Sinne an der Oberfliche und
wirkt nicht existentiell, sondern eher rein ethisch, auf die einzelne Handlung
bezogen. Man kann demnach von einem ethischen Gehorsam sprechen. Was
bei Bonhoeffer dadurch nicht wirklich bedacht wird, ist die Frage nach der Moti-
vation fiir solch einen Gehorsam.

Motivlagen des Gehorsams |

Wenn es um Gehorsam geht, ist zundchst einmal vorausgesetzt, dass es eine kla-
re Anweisung gibt, ein Gebot oder eine Vorschrift, die befolgt werden muss. Dies
ist eine fremde, von auflen kommende Vorgabe, die Willensduferung eines an-
deren. Mit dieser Situationsbeschreibung ist aber schon die Frage aufgeworfen,
warum denn dieser Anweisung oder diesem Gebot Folge geleistet werden soll.
Warum soll man gehorsam sein? Dazu kann es verschiedene Griinde oder Moti-
vationslagen geben.

Vertrauen kann eine erste, ausgezeichnete Grundlage fiir den Gehorsam sein.
Man vertraut dem, der die Vorgabe macht. Er bzw. sie wird es besser wissen als
man selbst. Vielleicht hat er/sie mehr Einsicht oder mehr Uberblick. Man ver-
traut, dass er/sie den Weg zum Guten kennt. Dankbarkeit ist ebenfalls ein sehr
edles Motiv fiir Gehorsam. Gerade im Bereich des Glaubens erinnert sich der
Mensch an das, was Gott Gutes getan hat. Der Psalm 103 fordert ja deutlich auf,
nicht zu vergessen, was er uns Gutes getan hat. Aus guten Erfahrungen erwéchst
Dankbarkeit, die zum Gehorsam bereit ist und dann sicher mit dem Vertrauen
in Gott oft Hand in Hand geht.

Ein ganz anderes Motiv fiir einen Gehorsam kann z.B. Angst sein. Schiiler(in-
nen) erledigen ihre Hausaufgaben nicht zuletzt aus Angst vor der Strafe, die sie
sonst erwartet. Beim Einhalten der Hochstgeschwindigkeiten auf den Strafien
diirfte es nicht viel anders aussehen. In strengen Hierarchien spielt Gehorsam
aus Angst erst recht eine grofie Rolle. Und in manchen Religionen ist es wichtig,
durch Gehorsam die Gotter gnadig zu stimmen, sonst wiirden sie sich im Zorn

3 D. Bonhoeffer, Nachfolge (DBW 4), 56 [s. Anm. 1].
4 Ebd., 71.

37



Kirche

gegen den Menschen wenden.Auch hier spielt die Angst eine wichtige Rolle. Dies
kann aber schon tibergehen in eine vierte Motivationslage, ndmlich das Kalkiil.
Beim Gehorsam aus Kalkiil spielt die emotionale Ebene kaum eineRolle.Vielmehr
macht man sich tiber den Verstand klar, dass es besser ist, zu gehorchen. Man
verspricht sich durch den Gehorsam einen zukiinftigen Vorteil. Das kann die
Beforderung im Beruf bei der ndchsten Gelegenheit sein. Im religiosen Bereich
kann es ebenso Gehorsam aus dem Kalkiil heraus geben, ndmlich dass gerade so
das Erreichen des Himmelsreiches moglich sei.

Schlief8lich kann man noch an Gehorsam aus Verlockung denken. Wie beim
Kalkil geht es hier zundchst um den eigenen Vorteil der gehorchenden Person.
Im Unterschied zum Gehorsam aus Kalkiil spielt bei der Verlockung aber die emo-
tionale Ebene eine viel groflere Rolle. Aber warum soll man nicht gehorsam sein,
wenn einem dann viel Schones bliiht?

Dieser kleine Einblick mag schon zeigen, dass es Gehorsam aus ganz verschie-
denen Motivlagen heraus geben kann. Und damit ist bereits die Frage aufgewor-
fen, ob es egal ist, aus welcher Motivlage heraus der Gehorsam geleistet wird, zu-
mal wenn es um den Gehorsam Gott gegeniiber geht. Damit verbunden ist dann
die Frage, ob ein ethischer Gehorsam hinreichend ist oder ob es um mehr geht.

Paulus

Paulus war zundchst ein judischer Schriftgelehrter, der bei Rabbi Gamaliel ausge-
bildet wurde und die Schriften studiert hat (Apg 22,3). Er war ein eifernder Jude,
der sich selbst als Pharisder sah (Gal 1,14, Phil 3,5 f.). Anfangs verfolgte er Chris-
t(inn)en (Gal 1,13; Apg 9,1 £.; 22,4). In dieser Zeit war es ihm zweifellos ein gro-
Bes Anliegen, den Bund Gottes nicht zu brechen, vielmehr all die Gebote der
Thora zu halten (Phil 3,6). So miisste Paulus damals ein vorwiegend ethisches
Ver<standnis von Gehorsam gehabt haben, das dem Verstandnis Bonhoeffers
vielleicht gar nicht so fremd war.

Doch nach seinem Bekehrungserlebnis vor Damaskus hatte sich das grundle-
gend gedndert. Paulus setzte sich dafiir ein, dass die Heiden, die zum Glauben
kamen, nicht beschnitten werden und auch sonst nicht das ganze Gesetz des
Mose halten mussten (Gal 2,3-5; Apg 15,1-33). Fiir seine neue Position nahm er
sogar, als es um die Speisevorschriften ging, einen heftigen Konflikt mit Petrus in
Kauf (Gal 2,11-14). Fir ihn war zu dieser Zeit bereits klar, dass wir nicht durch
Werke des Gesetzes vor Gott gerecht wiirden (Gal 2,16).

Dennoch spricht Paulus im Romerbrief vom ,Gehorsam des Glaubens“ (1,5
u. 15,18). Zumindest hat Luther das so tibersetzt. Die Einheitsiibersetzung 2016
spricht vom , Glaubensgehorsam” (1,5)° bzw. nur vom ,, Gehorsam” (15,18).

5 Wenn nicht anders vermerkt, sind alle Bibelzitate der Einheitsiibersetzung 2016 entnommen.

38



Gehorsam

Diese Rede vom , Glaubensgehorsam® oder ,Gehorsam des Glaubens” kommt
bei Paulus also am Beginn und am Ende des Romerbriefs vor. An beiden Stellen
beschreibt er grundlegend den Auftrag, mit dem er unterwegs ist und den er er-
fillen will, ndmlich die Volker zu diesem Gehorsam zu fithren. Diese Aussagen
iiber seinen Auftrag legen sich wie eine Klammer um den ganzen Romerbrief,
wodurch der Brief wie eine Ausfiihrung dazu angesehen werden kann, was mit
dem Gehorsam des Glaubens gemeint ist.°

Paulus geht es dabei nicht um einen ethischen Gehorsam. Es geht ihm nicht
vorrangig um das Einhalten einzelner Gebote. Es geht Paulus vielmehr um etwas,
was hier ein existentieller Gehorsam genannt werden soll. Es geht um eine neue
geistliche Ausrichtung. Es geht bei diesem Gehorsam um ein Horen auf das Evan-
gelium - aber eben nicht nur um ein Horen des Evangeliums, sondern wirklich
um ein Horen auf das Evangelium. Das Horen auf schliefit ein Annehmen des
Evangeliums ein, also das Annehmen einer Grundwahrheit, die das Leben funda-
mental und nachhaltig verdndert. Mit diesem Horen auf das Evangelium, mit
diesem Schritt des Gehorchens, beginnt quasi eine neue Existenz. Deswegen
kann von einem existentiellen Gehorsam gesprochen werden.

Bei Paulus wird sehr deutlich, dass der Gehorsamsbegriff, wenn es um den
Glauben geht, in die Tiefe des Menschen reicht und eine rein ethisch-operatio-
nale Ebene nicht hinreichend ist. Doch bleibt bei Paulus diese Uberlegung noch
etwas im Dunkeln und fiihrt nicht zu der Klarheit, die wir suchen.

Johannes

Ein Blick in das Johannesevangelium kann hier weiterhelfen. Wer dort allerdings
den Begriff Gehorsam als Substantiv oder als Adjektiv sucht, wird in der Einheits-
ubersetzung 2016 vollig enttduscht. In der Lutheriibersetzung kommt er nur ein-
mal in Joh 3,36 vor, was fiir unseren Kontext aber auch nichts austragt.
Johannes spricht dafiir vom Halten der Gebote. Das Halten der Gebote darf
nicht sofort mit Gehorsam gleichgesetzt werden. Beim Gehorsam ist klar, dass es
um den Willen eines anderen geht. Dieser Wille ist ein fremder. Beim Halten der
Gebote muss es nicht um Gehorsam in dem Sinne gehen, dass man sich einem
fremden Willen unterordnet. Beim Halten der Gebote kann es sich auch um ein
Einwilligen oder ein Sich-zu-eigen-Machen des zundchst anderen Willens han-
deln. Dann wird der zunédchst fremde Wille mitgetragen und es handelt sich im
strengen Sinne nicht mehr um Gehorsam. Trotz dieses Unterschiedes hilft das
Johannesevangelium dabei, unseren Gedanken voranzubringen.

6 Auch in Rém 16,19 kann Paulus den Gehorsam der Rémer nochmals loben, er sei bekannt gewor-
den. Und im wohl sekundédren Anhang an diesen Brief ist in 16,26 ein weiteres Mal vom , Gehor-
sam des Glaubens” die Rede, diesmal in der Einheitsiibersetzung 2016 und in der Lutheriiberset-
zung 2017. Doch diese Stelle kann, eben weil sie wohl sekundar ist, hier unberticksichtigt bleiben.

39



Kirche

In Betracht kommen besonders Texte aus Joh 6, aber dann auch aus Joh 14 und
15. Zunichst wird dabei, wie vorher herausgestellt, deutlich, dass es um den Wil-
len eines anderen geht, namlich um den Willen Gottes und um seine Umsetzung.
So sagt Jesus schon von sich selbst, dass er nicht vom Himmel gekommen sei,
»um meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat”
(6,38). Auf derselben Linie sagt Jesus dann in Joh 14,24: ,Und das Wort, das ihr
hort, stammt nicht von mir, sondern vom Vater, der mich gesandt hat.” Es geht
also fiir alle, die zu ihm kommen, um das Wort des Vaters und dessen Willen.
Das ist ein zundchst fremder Wille und ein zundchst fremdes Wort. Doch wenn
jemand zu Jesus kommt, dann entsteht eine Gemeinschaft. In Joh 14,12 stellt Je-
sus den Zusammenhang her zwischen dieser Gemeinschaft und dem Handeln. Er
sagt: ,Wer an mich glaubt, wird die Werke, die ich vollbringe, auch vollbringen
und er wird noch groflere als diese vollbringen.”

Gleich darauf wird deutlich, dass der Zusammenhang zwischen Glauben und
Tun der Werke nicht der eines ethischen Gehorsams ist. In Vers 21 heif3t es nam-
lich: ,Wer meine Gebote hat und sie hailt, der ist es, der mich liebt; wer mich aber
liebt, wird von meinem Vater geliebt werden und auch ich werde ihn lieben und
mich ihm offenbaren.” Und auf die folgende Riickfrage von Judas antwortet Je-
sus nochmals ganz dhnlich: ,Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort hal-
ten; mein Vater wird ihn lieben und wir werden zu ihm kommen und bei ihm
Wohnung nehmen” (V 23). Damit wird die Grundaussage des Johannes deutlich
unterstrichen und hervorgehoben: Das Halten der Gebote geht mit der Liebe ein-
her. Damit ist gleichzeitig die Grundhaltung, die hinter dem Halten der Gebote
steht, erfasst. Es geht um eine Existenz in der Liebe und in der Gemeinschaft mit
Christus und mit Gott Vater, die samt dem Heiligen Geist bei dem Menschen
Wohnung nehmen werden, und damit eindeutig um eine existentielle Dimen-
sion. Wenn man mochte, kann man wieder von einem existentiellen Gehorsam
wie bei Paulus sprechen, nur dass hier noch spezifischer beschrieben ist, worum
es geht, ndmlich um eine Existenz in Gemeinschaft mit Gott in der Liebe.

Wie eng und existentiell diese Gemeinschaft ist, beschreibt das Johannesevan-
gelium gleich daraufim Gleichnis vom Weinstock und den Reben (15,1-8). Schon
dieses Gleichnis impliziert, wo der Ursprung liegt, auch der Ursprung fiir die Lie-
be. Entsprechend wird gleich im folgenden Vers erneut aufgezeigt, dass die Liebe
von Gott ausgeht, von ihm zum Sohn und vom Sohn zu uns. Danach wird der
enge Zusammenhang von Liebe und Halten der Gebote gleich noch einmal he-
rausgestrichen. Es heifdt in Joh 15,10: ,Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr
in meiner Liebe bleiben, so wie ich die Gebote meines Vaters gehalten habe und
in seiner Liebe bleibe.” Das Ziel von allem ist eine Gemeinschaft in der Liebe. Die-
se Gemeinschaft schlie3t das ewige Leben und die gemeinsame Freude ein. Das
wird deutlich, wenn Jesus sagt (15,11): , Dies habe ich euch gesagt, damit meine
Freude in euch ist und damit eure Freude vollkommen wird.”

40



Gehorsam

Als Ergebnis konnen wir festhalten, dass es Johannes wie Paulus um etwas Exis-
tentielles geht, wenn man die Gebote hilt oder gehorsam ist. Aber tiber Paulus
hinaus wird bei Johannes die Liebe eindeutig zum Néahrboden, in den das Halten
der Gebote eingebettet ist. Mit dem Stichwort der Liebe wird bei Johannes ein
neuer Akzent gesetzt, wenn es um das Halten der Gebote geht. Jesus fordert in
Joh 15,9 noch dazu auf: ,Bleibt in meiner Liebe!“

Doch wir miissen noch einen Schritt weitergehen und dabei stofien wir nun
auf eine Besonderheit des Johannesevangeliums. Wir lesen in Joh 13,34: ,Ein
neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt
auch ihr einander lieben.” Ganz dhnlich heif$t es wieder in Joh 15,12: ,Das ist
mein Gebot, dass ihr einander liebt, so wie ich euch geliebt habe.” Mit diesen
Worten werden die Jiinger aufgefordert, einander zu lieben. Als ein neues Gebot
wird das bezeichnet. Das mag man auf den ersten Blick einfach so hinnehmen.
Doch auf den zweiten Blick fallt auf, dass das Liebesgebot hier eben nur auf die
Mitmenschen bezogen ist.

Markus

Das Liebesgebot kennen wir auch aus Markus (12,28-34) und den anderen beiden
synoptischen Evangelien von Matthdus (22,35-40) und Lukas (10,25-28). Dort
begegnet es uns allerdings immer als dreifaches Gebot der Liebe. Jesus greift dort
Worte aus dem Alten Testament auf. Wir sollen demnach Gott lieben und unseren
Naichsten wie uns selbst.

Freilich ist einzugestehen, dass Jesus im Johannesevangelium die Jiinger auf-
fordert, in seiner Liebe zu bleiben. In seinem ersten Brief hebt Johannes auch
eindeutig hervor, dass es sehr wohl darum geht, Gott zu lieben (1 Joh 4,20 f.).
Dennoch tritt der Gedanke, Gott zu lieben, im Evangelium tiberraschend stark
zuriick und es geht immer wieder darum, dass wir einander lieben. Johannes hat
das Halten der Gebote und die Liebe in eine unauflosliche Verbindung gebracht
und damit einen starken Akzent gesetzt. Aber um seinen Gedanken noch weiter-
zufiihren, ist es unverzichtbar, mit Markus und den anderen Synoptikern in den
Blick zu nehmen, dass wir auch Gott lieben sollen. Dies muss sogar in den Fokus
riicken, wenn es um die Frage geht, wie wir Gottes Willen entsprechen.

Motivlagen des Gehorsams I

Damit kommen wir noch einmal auf die Motivlagen fiir den Gehorsam gegen-
iiber Gott zu sprechen. Dank Johannes sind wir auf die Liebe gestof3en und dank
Markus tritt uns noch klarer vor Augen, dass es prdzise um die Liebe zu Gott geht.
Damit ist eine neue Dimension gewonnen. Sie stellt eine Grundlage und Motiva-
tion fiir das Halten der Gebote dar, hinter die es kein Zuriick mehr gibt.

41



Kirche

Liebe meint eine Haltung gegentiiber dem anderen, die das Wohlergehen des an-
deren will und dabei sehr viel auf sich nimmt. Wenn nur der Verstand regiert,
handelt es sich noch nicht um Liebe. Liebe kommt von Herzen. Sie sucht das
Gute fiir den anderen, weil sie ihn schdtzt und er ihr wichtig ist. Liebe sucht die
enge Beziehung, von der Johannes schreibt. Liebe sehnt sich nach enger Gemein-
schaft. Sie schlief3t den Verstand gewiss nicht aus, aber zu ihr gehort eine andere
Grundhaltung, die auf einem breiteren Fundament ruht und mit positiven Affek-
ten oder gar Emotionen einhergeht. Liebe ist deswegen viel weiter. Weil die Liebe
so stark auf den anderen ausgerichtet ist, fragt sie freilich auch danach, was der
andere will. Sie versucht von sich aus, ihm und seinem Willen zu entsprechen.
Durch die Liebe bekommt der Wille des anderen einen ganz neuen, hohen Stel-
lenwert. Im Bereich des Glaubens wird damit der Wille Gottes in neuer Weise
wichtig. Die Liebe ist es, die dann von sich aus bestrebt ist, diesem Willen zu ent-
sprechen und ihn zu erfiillen.

Wenn wir die Liebe als Motivation fiir das Halten der Gebote und somit fiir ei-
nen existentiellen Gehorsam zugrundelegen, dann ist es gut, sie mit den anderen,
oben genannten moglichen Motivationen in Beziehung zu setzen. Liebe kann
sehr gut mit Dankbarkeit einhergehen. Dankbarkeit allein ist aber immer eine
Reaktion, wihrend Liebe auch selbstdndig agiert, also Aktion in sich schlief3t. Bei
einem Gehorsam aus Angst féllt sehr schnell auf, dass die Liebe sich nicht mit der
Angst als Motivation vertrdgt. In 1 Joh 4,18 heif3t es: ,Furcht ist nicht in der Lie-
be, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus.” Weiter ist von alleine
Klar, dass die Liebe nicht nur mit dem niichternen Kalkiil einhergehen kann. Sie
umfasst mehr und hat eine breitere Grundlage als nur den Verstand und seine
Erkenntnisse. Aulerdem hat der Gehorsam aus Kalkiil eine gewisse Tendenz, nur
den eigenen Vorteil im Blick zu haben, was bei der Liebe gerade nicht der Fall ist.
Sie sucht das Wohlergehen des Geliebten. Mit der Verlockung kann sich die Liebe
durchaus bis zu einem gewissen Grad vertragen. Warum sollte nicht verlockend
sein, was uns einer, der uns ebenfalls liebt, vor Augen stellt? Auch wenn wir ihn
lieben, kdnnen wir durchaus das Verlockende wahrnehmen und uns jetzt schon
daran und genauso auf das Kommende freuen. Doch als Motivation allein wére
das Verlockende sicherlich zu dirftig.

Es bleibt die Frage nach Liebe und Vertrauen. Vertrauen, gerade als Gottver-
trauen, ist an sich schon duflerst wertvoll und wichtig. Vertrauen ist eine Basis
fiir eine verldssliche Beziehung. Es ermoglicht, sich auf etwas einzulassen, das
man selber nicht tiberschaut. Das ist gerade als Gottvertrauen fiir ein Leben aus
dem Glauben unverzichtbar. Aber Vertrauen ist noch nicht alles. Denn es muss
noch nicht mit einer wirklich engen Beziehung einhergehen. Wir vertrauen vie-
len Menschen, die wir gar nicht kennen. Zu denken ist an Pilot(inn)en, die uns
fliegen, oder an die Hersteller von Medikamenten u.v.a.m. Es kann also Vertrauen
ohne Beziehung und somit ohne Liebe geben.

42



Gehorsam

Aber die Liebe strebt immer nach einer Beziehung, in der auch Vertrauen exis-
tiert. Sicherlich gibt es genug Beispiele solcher Beziehungen, in denen das Ver-
trauen zerbricht. Das ist dann bis in die Tiefen schmerzhaft, aber dieser Schmerz
ist allein schon wieder ein Hinweis, dass die Liebe es anders will. Sie sucht das
Vertrauen und findet nur Hand in Hand mit ihm ihre Vollendung.

Gott zuliebe

Wenn es um die Frage geht, wie es um das Halten der Gebote Gottes steht, dann
ist das nichts anderes als die Frage, wie wir Gottes Willen entsprechen. Wir ha-
ben zunichst gesehen, dass ein ethischer Gehorsam wie bei Bonhoeffer zu kurz
greift. Paulus fiihrt uns in einen existentiellen Gehorsam. Johannes konkreti-
siert, dass dieser existentielle Gehorsam in der Liebe seine Grundlage findet.
Und Markus stellt uns mit den anderen Synoptikern vor Augen, dass es dabei
sehr wohl auch um die Liebe zu Gott geht. Diese Liebe zu Gott kann und soll
nicht getrennt werden von der Liebe zum Nichsten und von einer gesunden
Liebe zu sich selbst. Das wird im jesuanischen Dreifachgebot der Liebe sehr
deutlich. Bei den Uberlegungen zum Gehorsam spielt die Liebe zu Gott selbst
eine hervorgehobene Rolle und steht im Fokus und dies gilt durchaus in drei-
facher Hinsicht.

Zum einen gilt das, weil es um das Thema geht, wie wir mit Gottes Willen
umzugehen haben, wie wir ihm gehorsam sind, wie wir seine Gebote halten
und seinem Willen entsprechen. Zum anderen aber — und das ist noch viel
wichtiger — gilt das, weil Gott selbst will, dass wir ihn lieben. Dadurch allein
bekommt die Liebe zu Gott ein einzigartiges Gewicht. Und zum dritten kann
die Liebe zu Gott eine sehr starke Motivation sein, seinen Willen umzusetzen
und zu tun, was ihm gefdllt. Das wird vielleicht gerade dann fiir uns besonders
spiirbar, wenn es uns Uberwindung kostet. Das kann z.B. allein schon mit Blick
auf den Umgang mit Menschen helfen, die zu lieben uns nicht leichtfillt. Wie
konnen wir Menschen lieben, die uns das Leben schwermachen? Wenn wir in
solchen Fillen den Ansatz wihlen, dass wir etwas Gott zuliebe tun, er6ffnen
sich neue Moglichkeiten in unserem Verhalten zu diesen Menschen. Zugespitzt
konnte man auch fragen, wie denn sonst das Gebot der Feindesliebe (Mt 5,44 f.)
akzeptiert und gar gelebt werden konnte. Es stellt ja eine ungeheure Zumutung
dar, seine Feinde zu lieben. Doch schon im Gebot selbst ist der Hinweis enthal-
ten, dass Gott seine Sonne aufgehen lisst iiber Bose und Gute und es regnen
lasst iiber Gerechte und Ungerechte. So wird Gottes Verhalten schon im Gebot
als Maf3stab und Vorbild gesetzt. Kann es uns nicht die Tir 6ffnen, wenn wir
uns bewusst machen, dass Gott selbst unsere Feinde liebt? Gott zuliebe kKonnen
wir uns dann auch diesen Menschen gegeniiber in neuer Weise verhalten und
damit seinem Gebot zumindest teilweise entsprechen.

43



Kirche

Ein anderes Beispiel konnte sein, wenn es um etwas geht, was nicht unseren
eigenen Plianen entspricht. Wie sieht es dann aus? Sind wir bereit, uns neu aus-
zurichten? Wenn wir es als Gottes Willen erkennen, dann sind wir nicht nur
durch mogliche Verheiffungen (Gehorsam durch Verlockung) motiviert, diesen
unerwarteten Weg zu gehen, sondern ebenso durch unsere Liebe zu ihm. Es
kann uns in solchen Situationen sehr motivieren, etwas Gott zuliebe zu tun.

Im Rahmen von menschlichen Beziehungen ist es durchaus tiblich, davon
zu sprechen, dass man etwas einem anderen Menschen zuliebe tut. Doch mit
Blick auf Gott kommt diese Ausdrucksweise bei uns praktisch nicht vor. Wa-
rum ist das so? Warum sollte diese Formulierung bei uns keinen Raum haben?
Wichtiger als die Formulierung ist freilich die Haltung, die dahintersteht. Man
konnte sie als eine wichtige Auswirkung des hochsten Gebotes ansehen, eben
dass wir Gott lieben sollen. Von dieser Basis aus ist es doch nur folgerichtig, dass
wir auch etwas Gott zuliebe tun.

Diese Skizze will diese Einsicht bewusst in den Raum stellen und dazu ermu-
tigen, dass wir uns entsprechend iiberpriifen. Wir sind von Gott aufgefordert,
ihn zu lieben und wir haben die grofiten Verheiffungen, wenn wir das tun, also
uns, den Mitmenschen und besonders Gott zuliebe! Das entspricht der Bezie-
hung, die Gott mit uns bauen will und mit der er uns in seine Gemeinschaft
einlddt. Auf dieser Grundlage ist es nur angebracht, etwas Gott zuliebe zu tun.

Kein neues Gebot - eine neue Motivation

Die Liebe bringt eine grofie Motivation mit sich, Gottes Willen umzusetzen.
Bei den Uberlegungen zum Gehorsam oben wurde zunéchst als Ausgangspunkt
beschrieben, dass es beim Gehorsam um die Verwirklichung eines fremden Wil-
lens gehe, des Willens eines anderen. Bei Johannes wurde darauf schon ver-
wiesen, dass ein Halten der Gebote nicht nur Gehorsam sein muss. Erst recht
kann sich das, was zundchst Gehorsam ist, unter der Liebe wandeln. Gerade in
einer engen Gemeinschaft der Liebe, wie Gott sie mit uns will, kann es zu einer
Entwicklung kommen, die vom urspriinglichen Gehorsam gegeniiber einem
fremden Willen zu einer Einwilligung in diesen Willen, ja sogar zu einer Wil-
lensgleichheit fithren kann. Damit ist dann das Verhdltnis zwischen Gott und
Mensch neu definiert. Die Ursprungssituation des Gehorsams muss nicht so
bleiben. Sie kann tiberwunden werden. Wenn wir etwas Gott zuliebe tun, kann
das auch damit einhergehen, dass wir uns in seinen Willen einfiigen und ihn
sogar Gibernehmen. Gerade in der Liebe kann es zu unserer Bitte werden: , Dein
Wille geschehe!”

44



Gehorsam

In Joh 13,34 wird es als ein neues Gebot bezeichnet, dass sich die Jinger lieben
sollen. Bei den hier vorgelegten Uberlegungen geht es um kein neues Gebot.
Aber es geht darum, wieder neu auf die Motivation aufmerksam zu machen, die
in der Liebe liegt, zu entdecken, was es heif3t, Gott zuliebe etwas zu tun.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Paul Deselaers,
Einiibung und Weisung. Das Hohelied
Salomos, in: GuL 71 (1998), 442-453.

45




