
Mehr als Gehorsam – Gott zuliebe

Ein zentrales Thema für den christlichen Glauben war und ist zu allen Zeiten der 
Umgang mit den Geboten Gottes. Für manche macht sich Christ(in)-Sein gera-
dezu am Halten der Gebote Gottes fest, andere betonen die christliche Freiheit 
und speziell auch, dass die Gebote, die dem jüdischen Volk einst gegeben wur-
den, für uns Christ(inn)en nicht mehr maßgeblich sind. In diesem Zusammen-
hang spielt die Frage des Gehorsams gegenüber Gott eine entscheidende Rolle. 
Doch dieser Gehorsam kann unterschiedlich verstanden werden.

Dietrich Bonhoeffer

Viele pflegen ein Verständnis, nach dem Gottes Gebote einfach eingehalten wer
den müssen. So, wie sie sind, müssen sie befolgt werden. Das ist ein häufiges 
Verständnis von Gehorsam. Ein Beispiel dafür finden wir bei Dietrich Bonhoef
fer. Für ihn gehörten Glauben und Gehorsam ganz eng zusammen. In seiner 
1937 erschienenen Nachfolge schreibt er den weithin bekanntgewordenen Satz: 
„Nur der Glaubende ist gehorsam, und nur der Gehorsame glaubt.“1 Doch schon 
1926 schrieb er als Student eine Arbeit zu Jak 1,21–25 und betonte auch dort 
bereits den Gehorsam. Wenn Gott etwas gesagt hat, „dann gibt es nur eine Ant-
wort: Gehorsam.“2 Eine strikte Gehorsamsforderung findet sich bei Bonhoeffer 
wieder in seiner Dissertation (1927), in seiner Habilitationsschrift (1930) und 
abermals in seiner Vorlesung Schöpfung und Fall (1932/33). In seiner Nachfolge 
wählt er für sein Verständnis den Begriff des „einfältigen Gehorsams“. Gemeint 
ist damit ein Gehorsam, der ohne Zögern und ohne Rückfragen unverzüglich 

1	 D. Bonhoeffer, Nachfolge, in: M. Kuske / I. Todt (Hrsg.), Dietrich Bonhoeffer Werke (DBW 4). Güters-
loh 32002, 52.

2	 D. Bonhoeffer, Jugend und Studium 1918–1927, in: H. Pfeifer u.a. (Hrsg.), Dietrich Bonhoeffer Werke 
(DBW 9). München 1986, 542.

Bernd Liebendörfer | Böblingen

geb. 1955, Dr. theol., Dekan der Evanglischen 
Landeskirche in Württemberg, Böblingen

bernd@liebendoerfer.com

36

Kirche



das umsetzt, was Gott gesagt hat. Für ihn wird so der gnädige Ruf Jesu Christi 
zum harten Gesetz: „Tue dies! Laß jenes! (…) Erst sei gehorsam, tue das äußere 
Werk.“3 Bonhoeffer illustriert sein Verständnis von Gehorsam noch mit dem 
Beispiel eines Vaters, der zu seinem Kind sagt, es solle ins Bett gehen. Dann 
wisse das Kind genau, was es unverzüglich zu tun habe.4

Bonhoeffer vertritt mit seinem Buch Nachfolge insgesamt eine Vorstellung, 
die zweifelsfrei das gesamte christliche Leben meint und somit existentiell für 
den Menschen ist. Doch der Gehorsamsgedanke selbst bezieht sich dort immer 
auf das ganz konkrete Tun. Er bleibt in diesem Sinne an der Oberfläche und 
wirkt nicht existentiell, sondern eher rein ethisch, auf die einzelne Handlung 
bezogen. Man kann demnach von einem ethischen Gehorsam sprechen. Was 
bei Bonhoeffer dadurch nicht wirklich bedacht wird, ist die Frage nach der Moti-
vation für solch einen Gehorsam.

Motivlagen des Gehorsams I

Wenn es um Gehorsam geht, ist zunächst einmal vorausgesetzt, dass es eine kla
re Anweisung gibt, ein Gebot oder eine Vorschrift, die befolgt werden muss. Dies 
ist eine fremde, von außen kommende Vorgabe, die Willensäußerung eines an-
deren. Mit dieser Situationsbeschreibung ist aber schon die Frage aufgeworfen, 
warum denn dieser Anweisung oder diesem Gebot Folge geleistet werden soll. 
Warum soll man gehorsam sein? Dazu kann es verschiedene Gründe oder Moti-
vationslagen geben.

Vertrauen kann eine erste, ausgezeichnete Grundlage für den Gehorsam sein. 
Man vertraut dem, der die Vorgabe macht. Er bzw. sie wird es besser wissen als 
man selbst. Vielleicht hat er/sie mehr Einsicht oder mehr Überblick. Man ver-
traut, dass er/sie den Weg zum Guten kennt. Dankbarkeit ist ebenfalls ein sehr 
edles Motiv für Gehorsam. Gerade im Bereich des Glaubens erinnert sich der 
Mensch an das, was Gott Gutes getan hat. Der Psalm 103 fordert ja deutlich auf, 
nicht zu vergessen, was er uns Gutes getan hat. Aus guten Erfahrungen erwächst 
Dankbarkeit, die zum Gehorsam bereit ist und dann sicher mit dem Vertrauen 
in Gott oft Hand in Hand geht.

Ein ganz anderes Motiv für einen Gehorsam kann z.B. Angst sein. Schüler(in-
nen) erledigen ihre Hausaufgaben nicht zuletzt aus Angst vor der Strafe, die sie 
sonst erwartet. Beim Einhalten der Höchstgeschwindigkeiten auf den Straßen 
dürfte es nicht viel anders aussehen. In strengen Hierarchien spielt Gehorsam 
aus Angst erst recht eine große Rolle. Und in manchen Religionen ist es wichtig, 
durch Gehorsam die Götter gnädig zu stimmen, sonst würden sie sich im Zorn 

3	 D. Bonhoeffer, Nachfolge (DBW 4), 56 [s. Anm. 1].
4	 Ebd., 71.

37

Gehorsam



5	 Wenn nicht anders vermerkt, sind alle Bibelzitate der Einheitsübersetzung 2016 entnommen.

gegen den Menschen wenden.Auch hier spielt die Angst eine wichtige Rolle. Dies 
kann aber schon übergehen in eine vierte Motivationslage, nämlich das Kalkül. 
Beim Gehorsam aus Kalkül spielt die emotionale Ebene kaum eineRolle.Vielmehr 
macht man sich über den Verstand klar, dass es besser ist, zu gehorchen. Man 
verspricht sich durch den Gehorsam einen zukünftigen Vorteil. Das kann die 
Beförderung im Beruf bei der nächsten Gelegenheit sein. Im religiösen Bereich 
kann es ebenso Gehorsam aus dem Kalkül heraus geben, nämlich dass gerade so 
das Erreichen des Himmelsreiches möglich sei.

Schließlich kann man noch an Gehorsam aus Verlockung denken. Wie beim 
Kalkül geht es hier zunächst um den eigenen Vorteil der gehorchenden Person. 
Im Unterschied zum Gehorsam aus Kalkül spielt bei der Verlockung aber die emo
tionale Ebene eine viel größere Rolle. Aber warum soll man nicht gehorsam sein, 
wenn einem dann viel Schönes blüht?

Dieser kleine Einblick mag schon zeigen, dass es Gehorsam aus ganz verschie-
denen Motivlagen heraus geben kann. Und damit ist bereits die Frage aufgewor-
fen, ob es egal ist, aus welcher Motivlage heraus der Gehorsam geleistet wird, zu-
mal wenn es um den Gehorsam Gott gegenüber geht. Damit verbunden ist dann 
die Frage, ob ein ethischer Gehorsam hinreichend ist oder ob es um mehr geht.

Paulus

Paulus war zunächst ein jüdischer Schriftgelehrter, der bei Rabbi Gamaliel ausge
bildet wurde und die Schriften studiert hat (Apg 22,3). Er war ein eifernder Jude, 
der sich selbst als Pharisäer sah (Gal 1,14, Phil 3,5 f.). Anfangs verfolgte er Chris- 
t(inn)en (Gal 1,13; Apg 9,1 f.; 22,4). In dieser Zeit war es ihm zweifellos ein gro
ßes Anliegen, den Bund Gottes nicht zu brechen, vielmehr all die Gebote der 
Thora zu halten (Phil 3,6). So müsste Paulus damals ein vorwiegend ethisches 
Ver<ständnis von Gehorsam gehabt haben, das dem Verständnis Bonhoeffers 
vielleicht gar nicht so fremd war.

Doch nach seinem Bekehrungserlebnis vor Damaskus hatte sich das grundle
gend geändert. Paulus setzte sich dafür ein, dass die Heiden, die zum Glauben 
kamen, nicht beschnitten werden und auch sonst nicht das ganze Gesetz des 
Mose halten mussten (Gal 2,3–5; Apg 15,1–33). Für seine neue Position nahm er 
sogar, als es um die Speisevorschriften ging, einen heftigen Konflikt mit Petrus in 
Kauf (Gal 2,11–14). Für ihn war zu dieser Zeit bereits klar, dass wir nicht durch 
Werke des Gesetzes vor Gott gerecht würden (Gal 2,16).

Dennoch spricht Paulus im Römerbrief vom „Gehorsam des Glaubens“ (1,5 
u. 15,18). Zumindest hat Luther das so übersetzt. Die Einheitsübersetzung 2016 
spricht vom „Glaubensgehorsam“ (1,5)5 bzw. nur vom „Gehorsam“ (15,18). 

38

Kirche



Diese Rede vom „Glaubensgehorsam“ oder „Gehorsam des Glaubens“ kommt 
bei Paulus also am Beginn und am Ende des Römerbriefs vor. An beiden Stellen 
beschreibt er grundlegend den Auftrag, mit dem er unterwegs ist und den er er-
füllen will, nämlich die Völker zu diesem Gehorsam zu führen. Diese Aussagen 
über seinen Auftrag legen sich wie eine Klammer um den ganzen Römerbrief, 
wodurch der Brief wie eine Ausführung dazu angesehen werden kann, was mit 
dem Gehorsam des Glaubens gemeint ist.6

Paulus geht es dabei nicht um einen ethischen Gehorsam. Es geht ihm nicht 
vorrangig um das Einhalten einzelner Gebote. Es geht Paulus vielmehr um etwas, 
was hier ein existentieller Gehorsam genannt werden soll. Es geht um eine neue 
geistliche Ausrichtung. Es geht bei diesem Gehorsam um ein Hören auf das Evan
gelium – aber eben nicht nur um ein Hören des Evangeliums, sondern wirklich 
um ein Hören auf das Evangelium. Das Hören auf schließt ein Annehmen des 
Evangeliums ein, also das Annehmen einer Grundwahrheit, die das Leben funda
mental und nachhaltig verändert. Mit diesem Hören auf das Evangelium, mit 
diesem Schritt des Gehorchens, beginnt quasi eine neue Existenz. Deswegen 
kann von einem existentiellen Gehorsam gesprochen werden. 

Bei Paulus wird sehr deutlich, dass der Gehorsamsbegriff, wenn es um den 
Glauben geht, in die Tiefe des Menschen reicht und eine rein ethisch-operatio-
nale Ebene nicht hinreichend ist. Doch bleibt bei Paulus diese Überlegung noch 
etwas im Dunkeln und führt nicht zu der Klarheit, die wir suchen.

Johannes

Ein Blick in das Johannesevangelium kann hier weiterhelfen. Wer dort allerdings 
den Begriff Gehorsam als Substantiv oder als Adjektiv sucht, wird in der Einheits-
übersetzung 2016 völlig enttäuscht. In der Lutherübersetzung kommt er nur ein-
mal in Joh 3,36 vor, was für unseren Kontext aber auch nichts austrägt.

Johannes spricht dafür vom Halten der Gebote. Das Halten der Gebote darf 
nicht sofort mit Gehorsam gleichgesetzt werden. Beim Gehorsam ist klar, dass es 
um den Willen eines anderen geht. Dieser Wille ist ein fremder. Beim Halten der 
Gebote muss es nicht um Gehorsam in dem Sinne gehen, dass man sich einem 
fremden Willen unterordnet. Beim Halten der Gebote kann es sich auch um ein 
Einwilligen oder ein Sich-zu-eigen-Machen des zunächst anderen Willens han-
deln. Dann wird der zunächst fremde Wille mitgetragen und es handelt sich im 
strengen Sinne nicht mehr um Gehorsam. Trotz dieses Unterschiedes hilft das 
Johannesevangelium dabei, unseren Gedanken voranzubringen.

6	 Auch in Röm 16,19 kann Paulus den Gehorsam der Römer nochmals loben, er sei bekannt gewor-
den. Und im wohl sekundären Anhang an diesen Brief ist in 16,26 ein weiteres Mal vom „Gehor-
sam des Glaubens“ die Rede, diesmal in der Einheitsübersetzung 2016 und in der Lutherüberset-
zung 2017. Doch diese Stelle kann, eben weil sie wohl sekundär ist, hier unberücksichtigt bleiben.

39

Gehorsam



In Betracht kommen besonders Texte aus Joh 6, aber dann auch aus Joh 14 und 
15. Zunächst wird dabei, wie vorher herausgestellt, deutlich, dass es um den Wil
len eines anderen geht, nämlich um den Willen Gottes und um seine Umsetzung. 
So sagt Jesus schon von sich selbst, dass er nicht vom Himmel gekommen sei, 
„um meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt hat“ 
(6,38). Auf derselben Linie sagt Jesus dann in Joh 14,24: „Und das Wort, das ihr 
hört, stammt nicht von mir, sondern vom Vater, der mich gesandt hat.“ Es geht 
also für alle, die zu ihm kommen, um das Wort des Vaters und dessen Willen. 
Das ist ein zunächst fremder Wille und ein zunächst fremdes Wort. Doch wenn 
jemand zu Jesus kommt, dann entsteht eine Gemeinschaft. In Joh 14,12 stellt Je-
sus den Zusammenhang her zwischen dieser Gemeinschaft und dem Handeln. Er 
sagt: „Wer an mich glaubt, wird die Werke, die ich vollbringe, auch vollbringen 
und er wird noch größere als diese vollbringen.“

Gleich darauf wird deutlich, dass der Zusammenhang zwischen Glauben und 
Tun der Werke nicht der eines ethischen Gehorsams ist. In Vers 21 heißt es näm-
lich: „Wer meine Gebote hat und sie hält, der ist es, der mich liebt; wer mich aber 
liebt, wird von meinem Vater geliebt werden und auch ich werde ihn lieben und 
mich ihm offenbaren.“ Und auf die folgende Rückfrage von Judas antwortet Je
sus nochmals ganz ähnlich: „Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort hal-
ten; mein Vater wird ihn lieben und wir werden zu ihm kommen und bei ihm 
Wohnung nehmen“ (V 23). Damit wird die Grundaussage des Johannes deutlich 
unterstrichen und hervorgehoben: Das Halten der Gebote geht mit der Liebe ein-
her. Damit ist gleichzeitig die Grundhaltung, die hinter dem Halten der Gebote 
steht, erfasst. Es geht um eine Existenz in der Liebe und in der Gemeinschaft mit 
Christus und mit Gott Vater, die samt dem Heiligen Geist bei dem Menschen 
Wohnung nehmen werden, und damit eindeutig um eine existentielle Dimen-
sion. Wenn man möchte, kann man wieder von einem existentiellen Gehorsam 
wie bei Paulus sprechen, nur dass hier noch spezifischer beschrieben ist, worum 
es geht, nämlich um eine Existenz in Gemeinschaft mit Gott in der Liebe.

Wie eng und existentiell diese Gemeinschaft ist, beschreibt das Johannesevan
gelium gleich darauf im Gleichnis vom Weinstock und den Reben (15,1–8). Schon 
dieses Gleichnis impliziert, wo der Ursprung liegt, auch der Ursprung für die Lie
be. Entsprechend wird gleich im folgenden Vers erneut aufgezeigt, dass die Liebe 
von Gott ausgeht, von ihm zum Sohn und vom Sohn zu uns. Danach wird der 
enge Zusammenhang von Liebe und Halten der Gebote gleich noch einmal he-
rausgestrichen. Es heißt in Joh 15,10: „Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr 
in meiner Liebe bleiben, so wie ich die Gebote meines Vaters gehalten habe und 
in seiner Liebe bleibe.“ Das Ziel von allem ist eine Gemeinschaft in der Liebe. Die
se Gemeinschaft schließt das ewige Leben und die gemeinsame Freude ein. Das 
wird deutlich, wenn Jesus sagt (15,11): „Dies habe ich euch gesagt, damit meine 
Freude in euch ist und damit eure Freude vollkommen wird.“

40

Kirche



Als Ergebnis können wir festhalten, dass es Johannes wie Paulus um etwas Exis
tentielles geht, wenn man die Gebote hält oder gehorsam ist. Aber über Paulus 
hinaus wird bei Johannes die Liebe eindeutig zum Nährboden, in den das Halten 
der Gebote eingebettet ist. Mit dem Stichwort der Liebe wird bei Johannes ein 
neuer Akzent gesetzt, wenn es um das Halten der Gebote geht. Jesus fordert in 
Joh 15,9 noch dazu auf: „Bleibt in meiner Liebe!“

Doch wir müssen noch einen Schritt weitergehen und dabei stoßen wir nun 
auf eine Besonderheit des Johannesevangeliums. Wir lesen in Joh 13,34: „Ein 
neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt habe, so sollt 
auch ihr einander lieben.“ Ganz ähnlich heißt es wieder in Joh 15,12: „Das ist 
mein Gebot, dass ihr einander liebt, so wie ich euch geliebt habe.“ Mit diesen 
Worten werden die Jünger aufgefordert, einander zu lieben. Als ein neues Gebot 
wird das bezeichnet. Das mag man auf den ersten Blick einfach so hinnehmen. 
Doch auf den zweiten Blick fällt auf, dass das Liebesgebot hier eben nur auf die 
Mitmenschen bezogen ist.

Markus

Das Liebesgebot kennen wir auch aus Markus (12,28–34) und den anderen beiden 
synoptischen Evangelien von Matthäus (22,35–40) und Lukas (10,25–28). Dort 
begegnet es uns allerdings immer als dreifaches Gebot der Liebe. Jesus greift dort 
Worte aus dem Alten Testament auf. Wir sollen demnach Gott lieben und unseren 
Nächsten wie uns selbst.

Freilich ist einzugestehen, dass Jesus im Johannesevangelium die Jünger auf-
fordert, in seiner Liebe zu bleiben. In seinem ersten Brief hebt Johannes auch 
eindeutig hervor, dass es sehr wohl darum geht, Gott zu lieben (1 Joh 4,20 f.). 
Dennoch tritt der Gedanke, Gott zu lieben, im Evangelium überraschend stark 
zurück und es geht immer wieder darum, dass wir einander lieben. Johannes hat 
das Halten der Gebote und die Liebe in eine unauflösliche Verbindung gebracht 
und damit einen starken Akzent gesetzt. Aber um seinen Gedanken noch weiter-
zuführen, ist es unverzichtbar, mit Markus und den anderen Synoptikern in den 
Blick zu nehmen, dass wir auch Gott lieben sollen. Dies muss sogar in den Fokus 
rücken, wenn es um die Frage geht, wie wir Gottes Willen entsprechen.

Motivlagen des Gehorsams II

Damit kommen wir noch einmal auf die Motivlagen für den Gehorsam gegen-
über Gott zu sprechen. Dank Johannes sind wir auf die Liebe gestoßen und dank 
Markus tritt uns noch klarer vor Augen, dass es präzise um die Liebe zu Gott geht. 
Damit ist eine neue Dimension gewonnen. Sie stellt eine Grundlage und Motiva-
tion für das Halten der Gebote dar, hinter die es kein Zurück mehr gibt.

41

Gehorsam



Liebe meint eine Haltung gegenüber dem anderen, die das Wohlergehen des an-
deren will und dabei sehr viel auf sich nimmt. Wenn nur der Verstand regiert, 
handelt es sich noch nicht um Liebe. Liebe kommt von Herzen. Sie sucht das 
Gute für den anderen, weil sie ihn schätzt und er ihr wichtig ist. Liebe sucht die 
enge Beziehung, von der Johannes schreibt. Liebe sehnt sich nach enger Gemein-
schaft. Sie schließt den Verstand gewiss nicht aus, aber zu ihr gehört eine andere 
Grundhaltung, die auf einem breiteren Fundament ruht und mit positiven Affek-
ten oder gar Emotionen einhergeht. Liebe ist deswegen viel weiter. Weil die Liebe 
so stark auf den anderen ausgerichtet ist, fragt sie freilich auch danach, was der 
andere will. Sie versucht von sich aus, ihm und seinem Willen zu entsprechen. 
Durch die Liebe bekommt der Wille des anderen einen ganz neuen, hohen Stel-
lenwert. Im Bereich des Glaubens wird damit der Wille Gottes in neuer Weise 
wichtig. Die Liebe ist es, die dann von sich aus bestrebt ist, diesem Willen zu ent-
sprechen und ihn zu erfüllen.

Wenn wir die Liebe als Motivation für das Halten der Gebote und somit für ei-
nen existentiellen Gehorsam zugrundelegen, dann ist es gut, sie mit den anderen, 
oben genannten möglichen Motivationen in Beziehung zu setzen. Liebe kann 
sehr gut mit Dankbarkeit einhergehen. Dankbarkeit allein ist aber immer eine 
Reaktion, während Liebe auch selbständig agiert, also Aktion in sich schließt. Bei 
einem Gehorsam aus Angst fällt sehr schnell auf, dass die Liebe sich nicht mit der 
Angst als Motivation verträgt. In 1 Joh 4,18 heißt es: „Furcht ist nicht in der Lie-
be, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus.“ Weiter ist von alleine 
klar, dass die Liebe nicht nur mit dem nüchternen Kalkül einhergehen kann. Sie 
umfasst mehr und hat eine breitere Grundlage als nur den Verstand und seine 
Erkenntnisse. Außerdem hat der Gehorsam aus Kalkül eine gewisse Tendenz, nur 
den eigenen Vorteil im Blick zu haben, was bei der Liebe gerade nicht der Fall ist. 
Sie sucht das Wohlergehen des Geliebten. Mit der Verlockung kann sich die Liebe 
durchaus bis zu einem gewissen Grad vertragen. Warum sollte nicht verlockend 
sein, was uns einer, der uns ebenfalls liebt, vor Augen stellt? Auch wenn wir ihn 
lieben, können wir durchaus das Verlockende wahrnehmen und uns jetzt schon 
daran und genauso auf das Kommende freuen. Doch als Motivation allein wäre 
das Verlockende sicherlich zu dürftig.

Es bleibt die Frage nach Liebe und Vertrauen. Vertrauen, gerade als Gottver-
trauen, ist an sich schon äußerst wertvoll und wichtig. Vertrauen ist eine Basis 
für eine verlässliche Beziehung. Es ermöglicht, sich auf etwas einzulassen, das 
man selber nicht überschaut. Das ist gerade als Gottvertrauen für ein Leben aus 
dem Glauben unverzichtbar. Aber Vertrauen ist noch nicht alles. Denn es muss 
noch nicht mit einer wirklich engen Beziehung einhergehen. Wir vertrauen vie-
len Menschen, die wir gar nicht kennen. Zu denken ist an Pilot(inn)en, die uns 
fliegen, oder an die Hersteller von Medikamenten u.v.a.m. Es kann also Vertrauen 
ohne Beziehung und somit ohne Liebe geben.

42

Kirche



Aber die Liebe strebt immer nach einer Beziehung, in der auch Vertrauen exis
tiert. Sicherlich gibt es genug Beispiele solcher Beziehungen, in denen das Ver-
trauen zerbricht. Das ist dann bis in die Tiefen schmerzhaft, aber dieser Schmerz 
ist allein schon wieder ein Hinweis, dass die Liebe es anders will. Sie sucht das 
Vertrauen und findet nur Hand in Hand mit ihm ihre Vollendung.

Gott zuliebe

Wenn es um die Frage geht, wie es um das Halten der Gebote Gottes steht, dann 
ist das nichts anderes als die Frage, wie wir Gottes Willen entsprechen. Wir ha-
ben zunächst gesehen, dass ein ethischer Gehorsam wie bei Bonhoeffer zu kurz 
greift. Paulus führt uns in einen existentiellen Gehorsam. Johannes konkreti-
siert, dass dieser existentielle Gehorsam in der Liebe seine Grundlage findet. 
Und Markus stellt uns mit den anderen Synoptikern vor Augen, dass es dabei 
sehr wohl auch um die Liebe zu Gott geht. Diese Liebe zu Gott kann und soll 
nicht getrennt werden von der Liebe zum Nächsten und von einer gesunden 
Liebe zu sich selbst. Das wird im jesuanischen Dreifachgebot der Liebe sehr 
deutlich. Bei den Überlegungen zum Gehorsam spielt die Liebe zu Gott selbst 
eine hervorgehobene Rolle und steht im Fokus und dies gilt durchaus in drei-
facher Hinsicht.

Zum einen gilt das, weil es um das Thema geht, wie wir mit Gottes Willen 
umzugehen haben, wie wir ihm gehorsam sind, wie wir seine Gebote halten 
und seinem Willen entsprechen. Zum anderen aber – und das ist noch viel 
wichtiger – gilt das, weil Gott selbst will, dass wir ihn lieben. Dadurch allein 
bekommt die Liebe zu Gott ein einzigartiges Gewicht. Und zum dritten kann 
die Liebe zu Gott eine sehr starke Motivation sein, seinen Willen umzusetzen 
und zu tun, was ihm gefällt. Das wird vielleicht gerade dann für uns besonders 
spürbar, wenn es uns Überwindung kostet. Das kann z.B. allein schon mit Blick 
auf den Umgang mit Menschen helfen, die zu lieben uns nicht leichtfällt. Wie 
können wir Menschen lieben, die uns das Leben schwermachen? Wenn wir in 
solchen Fällen den Ansatz wählen, dass wir etwas Gott zuliebe tun, eröffnen 
sich neue Möglichkeiten in unserem Verhalten zu diesen Menschen. Zugespitzt 
könnte man auch fragen, wie denn sonst das Gebot der Feindesliebe (Mt 5,44 f.) 
akzeptiert und gar gelebt werden könnte. Es stellt ja eine ungeheure Zumutung 
dar, seine Feinde zu lieben. Doch schon im Gebot selbst ist der Hinweis enthal-
ten, dass Gott seine Sonne aufgehen lässt über Böse und Gute und es regnen 
lässt über Gerechte und Ungerechte. So wird Gottes Verhalten schon im Gebot 
als Maßstab und Vorbild gesetzt. Kann es uns nicht die Tür öffnen, wenn wir 
uns bewusst machen, dass Gott selbst unsere Feinde liebt? Gott zuliebe können 
wir uns dann auch diesen Menschen gegenüber in neuer Weise verhalten und 
damit seinem Gebot zumindest teilweise entsprechen.

43

Gehorsam



Ein anderes Beispiel könnte sein, wenn es um etwas geht, was nicht unseren 
eigenen Plänen entspricht. Wie sieht es dann aus? Sind wir bereit, uns neu aus-
zurichten? Wenn wir es als Gottes Willen erkennen, dann sind wir nicht nur 
durch mögliche Verheißungen (Gehorsam durch Verlockung) motiviert, diesen 
unerwarteten Weg zu gehen, sondern ebenso durch unsere Liebe zu ihm. Es 
kann uns in solchen Situationen sehr motivieren, etwas Gott zuliebe zu tun.

Im Rahmen von menschlichen Beziehungen ist es durchaus üblich, davon 
zu sprechen, dass man etwas einem anderen Menschen zuliebe tut. Doch mit 
Blick auf Gott kommt diese Ausdrucksweise bei uns praktisch nicht vor. Wa-
rum ist das so? Warum sollte diese Formulierung bei uns keinen Raum haben? 
Wichtiger als die Formulierung ist freilich die Haltung, die dahintersteht. Man 
könnte sie als eine wichtige Auswirkung des höchsten Gebotes ansehen, eben 
dass wir Gott lieben sollen. Von dieser Basis aus ist es doch nur folgerichtig, dass 
wir auch etwas Gott zuliebe tun.

Diese Skizze will diese Einsicht bewusst in den Raum stellen und dazu ermu-
tigen, dass wir uns entsprechend überprüfen. Wir sind von Gott aufgefordert, 
ihn zu lieben und wir haben die größten Verheißungen, wenn wir das tun, also 
uns, den Mitmenschen und besonders Gott zuliebe! Das entspricht der Bezie-
hung, die Gott mit uns bauen will und mit der er uns in seine Gemeinschaft 
einlädt. Auf dieser Grundlage ist es nur angebracht, etwas Gott zuliebe zu tun.

Kein neues Gebot – eine neue Motivation

Die Liebe bringt eine große Motivation mit sich, Gottes Willen umzusetzen. 
Bei den Überlegungen zum Gehorsam oben wurde zunächst als Ausgangspunkt 
beschrieben, dass es beim Gehorsam um die Verwirklichung eines fremden Wil
lens gehe, des Willens eines anderen. Bei Johannes wurde darauf schon ver-
wiesen, dass ein Halten der Gebote nicht nur Gehorsam sein muss. Erst recht 
kann sich das, was zunächst Gehorsam ist, unter der Liebe wandeln. Gerade in 
einer engen Gemeinschaft der Liebe, wie Gott sie mit uns will, kann es zu einer 
Entwicklung kommen, die vom ursprünglichen Gehorsam gegenüber einem 
fremden Willen zu einer Einwilligung in diesen Willen, ja sogar zu einer Wil-
lensgleichheit führen kann. Damit ist dann das Verhältnis zwischen Gott und 
Mensch neu definiert. Die Ursprungssituation des Gehorsams muss nicht so 
bleiben. Sie kann überwunden werden. Wenn wir etwas Gott zuliebe tun, kann 
das auch damit einhergehen, dass wir uns in seinen Willen einfügen und ihn 
sogar übernehmen. Gerade in der Liebe kann es zu unserer Bitte werden: „Dein 
Wille geschehe!“

44

Kirche



In Joh 13,34 wird es als ein neues Gebot bezeichnet, dass sich die Jünger lieben 
sollen. Bei den hier vorgelegten Überlegungen geht es um kein neues Gebot. 
Aber es geht darum, wieder neu auf die Motivation aufmerksam zu machen, die 
in der Liebe liegt, zu entdecken, was es heißt, Gott zuliebe etwas zu tun.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Paul Deselaers, 
Einübung und Weisung. Das Hohelied 
Salomos, in: GuL 71 (1998), 442–453.

45

Gehorsam


