Kirche

James Hanvey SJ| Rom

geb. 1951, Master of Campion Hall der Uni-
versity of Oxford, seit 2019 Secretarius ad
Fidei promotionem der Gesellschaft Jesu

fede@sjcuria.org

Brief an das Volk Gottes vom August 2018"

Hinfiihrung zur Lektiire

Der Brief des Heiligen Vaters Franziskus an das Volk Gottes kennzeichnet einen
entscheidenden Moment im Leben der Kirche. Bedenkt man ihn zusammen
mit dem Brief, den der Papst im April an die chilenische Bischofskonferenz
richtete, bietet er ein vorziigliches Beispiel geist-vollen Leitens, das alle Cha-
rakteristika seines Pontifikates enthdlt: Er ist pastoral, konkret, geistlich und
prophetisch. Der Papst erwdhnt die ,zugefiigten schmerzenden Wunden“ der
Opfer, die auch in der Kirche der sexuelle Missbrauch verursacht, den Pries-
ter, Bischofe und Kardindle veriibt haben, und bittet um eine griindliche
Abkehr von jener Haltung, die er Klerikalismus nennt. Das ist eine Heraus-
forderung, der sich das Volk Gottes insgesamt mit vereinten Kraften stellen
kann und muss.

In den letzten Monaten ist die unaussprechliche Wucht jeglichen Leids of-
fenbar geworden, das in der Kirche durch Missbrauch in allen seinen Formen
zustande gekommen ist, aber auch die Tatsache, dass die Kirche mit den Tétern,
aus welchen Griinden auch immer, unter einer Decke steckt, um die Opfer zum
Schweigen zu veranlassen und die Wahrheit zu vertuschen. Wie konnte je ei-
ne Gruppe in der Kirche denken, dass der Selbstschutz ein wichtigerer Dienst
Gottes sei als diesen enormen Abgrund von Leid und den Skandal zerstorter Le-
ben - Leben von unschuldigen Gldubigen — anzuerkennen? Wie konnte die Kir-

* Anm. der Redaktion: Mit seinem Brief vom 20. August 2018 (abrufbar auf der Homepage des Aposto-
lischen Stuhls: www.vaitcan.va) wendet sich Papst Franziskus an das gesamte Volk Gottes und ladt
ein, mit ihm auf Gottes erbarmendes Handeln zu warten. James Hanvey SJ sucht mit seiner Hinfiih-
rung fiir dieses Erwarten zu gewinnen. Dieser Text erschien in: Thinking Faith. The online journal
of the Jesuits in Britain, URL: www.thinkingfaith.org (Stand: 25.10.2019), die Ubersetzung besorgte
Andreas Falkner SJ.

46



Brief an das Volk Gottes

che die Wiirde der menschlichen Person schiitzen und behaupten, Verteidigerin
der Armen und der Machtlosen, die Stimme der Stimmlosen, das Erinnern an
die Vergessenen zu sein, wenn sie selbst, als wire sie ein Staat ohne Kirche, fa-
hig ist, den Aufschrei jener schweigend zu tibergehen, denen sie versicherte, sie
lieben und schitzen zu wollen? Wenn sie dies damit rechtfertigte, verhindern
zu wollen, dass dieser Skandal den Glauben des Volkes Gottes bedrohe, fiir wen
ist sie schiitzend eingetreten? Fiir die Kirche oder fiir einen klerikalen Kliingel?
In diesem Kontext und mit diesen berechtigten Fragen hat Papst Franziskus sei-
nen Brief an das Volk Gottes geschrieben.

Einige mogen denken, das seien doch nur schéne, fromme Worte, und es
anzweifeln, dass die Einladung zu Bufie und Gebet angesichts der Ungeheuer-
lichkeit der Krise und der Tiefe des Schmerzes, den sie verursacht hat und wei-
terhin zufiigt, angemessen sei. Franziskus hat mit seinen Aktionen gezeigt, dass
Rhetorik nicht das Seine ist. Der Brief bringt den Aufschrei der Opfer zu Gehor,
der zu lange unterdriickt, verschwiegen oder negiert wurde, und spricht von
der Wahrheit klerikalen Missbrauchs in der Kirche, der bekannt sein musste,
auch ohne den Bericht des Obersten Gerichtes von Pennsylvania, der 70 Jah-
re ins Auge fasste. Es wire ein Irrtum, zu denken, dass diese Missbrauchsfille
auf Nordamerika, Chile, Grof3britannien und Europa zu lokalisieren seien. Der
Brief des Papstes ist keine politische Strategie, kein Schuldgestindnis, das in der
Hoffnung gemacht wurde, dass die Dringlichkeit des Problems verebbe, man es
schon beherrschen und eines Tages vergessen werde, dass die Aufmerksamkeit
der Offentlichkeit vergehe, sobald der nichste Skandal oder der nichste Erfolg
komme.

Franziskus ist kein Politiker, er ist Diener Gottes und der Kirche Gottes. Die
Kirche - ebenso wie jene, die den Missbrauch erlitten haben - darf jedoch nicht
an der Tatsache des Missbrauchs und seiner Wahrheit — eine immer zutiefst per-
sonale Wahrheit — voriibergehen; diese muss als Wahrheit in die Gegenwart ein-
brechen und sie aufbrechen, sie darf nicht verharmlost oder, in Worte gepackt,
in die Geschichtsbiicher abgedrdngt werden; so etwas wire der grofite Verrat.
Der Heilige Geist mischt sich nicht in politische Spiele ein, hebt keine Verpflich-
tung auf oder lenkt von ihr ab. Das Zahlungsmittel des Geistes ist die Wahrheit:
Wahrheit mit Respekt gegentiber Gott und Wahrheit mit Respekt vor uns selbst.
Papst Franziskus hat dank der Unterscheidung begriffen, dass in der Sichtbarkeit
und in der Stimme derer, die leiden, der Heilige Geist es ist, der spricht. Wenn
wir dem kein Gehor schenken und dann keine Antwort geben, die iiber das der
notwendigen Protokolle und der juridischen Mafinahmen hinausgeht, wird die
Kirche die Gnade verlieren, die sich ihr anbietet. Die Gefahr wird sich einstel-
len, sich und dem eigenen Uberleben von sich aus ein Ende zu bereiten; man
wiirde der Versuchung eines institutionellen Gotzendienstes erliegen.

47



Kirche

Wir sind der Meinung, dass der Brief des Franziskus mit seinem Anliegen, der
Stimme und der Gegenwart des Geistes Aufmerksamkeit zu schenken, ein ent-
scheidendes, historisches Ereignis ist, hinter das nicht zurtickgegangen werden
darf. Der Brief anerkennt nicht nur die Opfer klerikalen Missbrauchs und wen-
det sich gegen die Kultur des Belassens, sondern beschreibt auch die Trostlo-
sigkeit, die die Kirche genau aus diesem Grunde zu bestehen hat. Dennoch ist
es kein Brief der Trostlosigkeit, sondern die Trostung des Heiligen Geistes weht
durch diese Zeilen.

Der Geist der Zeugenschaft

In der Stimme derer, die Opfer des Missbrauchs geworden sind, gibt der Geist
Zeugnis wider die Tater und spricht zugunsten ihrer Opfer. Deswegen ist die
erste Antwort der Kirche nicht darin gelegen, ihnen ihre Stimme und ihr Zeug-
nis zu rauben. Die erste Aufgabe einer Kirche, die in ihrem Wunsch nach Reue
und Bekehrung authentisch ist, besteht darin, Gehor zu schenken. So wenig es
auch ist, das ist die schwierigste Aufgabe von allen. Das Zeugnis aller, die miss-
braucht wurden - oder es noch sind -, zu analysieren, zu kategorisieren und zu
biirokratisieren ist ein weiterer Gewaltakt. Die einmalige Geschichte, die erlebt
wurde, wird tibertragen und auf andere Erzahlungen bezogen, die man nicht
weiterverfolgt. Thre Stimme verklingt, ihre Gesichter werden namenlos. Wenn
die Kirche wahrhaft solidarisch ist und allen Ernstes einen Wechsel ersehnt,
muss sie Gehor schenken und jede einzelne Person wertschétzen. Es braucht
Raum und Zeit, nur so kann das Hinhoren auf die Geschichte des Leids jeder
einzelnen Person beginnen, auf das, was ihr genommen und {iber Jahre ver-
steckt gehalten wurde.

Missbrauch sind nicht nur einzelne oder etliche Momente der Gewalt, der
Manipulation, der Tauschung, der Unterwerfung: Er dringt in die Seele ein,
ebenso ins Herz und in den Geist. Es geht um ein Zerbrechen des Ichs, der
grundlegenden Gefiihlssicherheit, woran die Identitdt hdangt. Der Missbrauch,
selbst wenn man ihn vollig verdrdangt, hat immer noch Macht, Leben zu kid-
nappen, zu zerstoren und zu untergraben. Das kann nicht auf einfache und
schnelle Weise ,kuriert” werden, weil das Leben der Person - ihre Identitat und
ihr Vertrauen in sich selbst und in personliche Beziehungen - fiir immer be-
droht ist.

Im Fall des klerikalen Missbrauchs macht die Weise des Vorgehens, in der
der Téter seine Macht einsetzt und sogar Formeln des Glaubens dazu nutzt, die
Wahrheit zu verdrehen und die missbrauchte Person abhédngig zu machen, zu-
mindest die Sprache der Spiritualitidt oder die Sakramente selbst zu Orten, die an
Destruktion erinnern. Das ist der Grund, weshalb wir auerordentlich vorsichtig
sein miissen, auf diese Formeln zuriickzugreifen, als waren sie Quellen des Ver-

48



Brief an das Volk Gottes

stindnisses, oder sie fiir eine neuerliche Verstandigung strategisch einzusetzen.
Im rauberischen Uberfall des Missbrauchs war sie schon in Gebrauch; sie kon-
nen fiir die Person, die Opfer des Missbrauchs geworden ist, verseucht bleiben.
Tatsdchlich dirften sie Symptom einer ausgesprochen klerikalen Kultur sein, die
mehr oder weniger damit einverstanden war, dass die Moglichkeit zu weiterem
Missbrauch bestehen bleibe.

Das Zeugnis jener, die Opfer des Missbrauchs geworden sind, wird also im-
mer Teil kirchlicher Identitdt sein. Der Opfer Standhaftigkeit und Mut wird zum
kairos, will sagen, zur glinstigen Gelegenheit der Bekehrung und Erneuerung
fir die Kirche. Das Zeugnis, bestehend aus dem Leid derer, die Opfer des Miss-
brauchs wurden und ihn aufgedeckt haben, ist gewiss ein Grund der Trostlosig-
keit, den man nicht tibergehen darf. Die Kirche wird gedrdngt, gegen die Idola-
trie anzutreten, in der das institutionelle Ansehen dem Leben des Volkes Gottes
vorgezogen wird. Ohne dieses Zeugnis verliert die Kirche die Authentizitit, was
eigentlich die Freiheit und die Freude ihres Lebens, die Voraussetzung fiir ihre
Mission ausmacht. Die Kirche vermag ihre eigene Existenz oder ihr Uberleben
nicht zu garantieren: Sie lebt immer aus Christus und dem Geist, der das Leben
gibt. Einzig wenn sie sich an ihrer eigenen Armut freut, ist sie frei, Christus und
nur ihm zu dienen.

Die tiefste Bedrohung dieser Freiheit ist Furcht: Furcht, Stinde und Korrup-
tion zuzugeben; Furcht, Einfluss und Sicherheit zu verlieren; Furcht, Kontrolle
und Macht aufgeben zu sollen. In all seinen Schriften unterstreicht Franziskus
diese Versuchung. Von da kommt es, dass die Kirche es notig hat, bestindig in
Opfer und in Liebe jenseits von sich selbst zu leben, sich nicht auf das Leben
der Welt einzulassen. Das Zweite Vatikanische Konzil bringt es in der Konstitu-
tion Lumen gentium Kklar zum Ausdruck: Nicht nur die Gestalt der Jiingerschaft
pragt jedes christliche Leben, sondern ebenso die Forderung nach Heiligkeit, zu
der wir alle berufen sind, unabhédngig von der Richtung, die unser Leben und
unsere Beziehungen nehmen mogen. Das gilt im Besonderen fiir die zum Pries-
tertum und zum Ordensstand Berufenen.

Der Klerikalismus gibt vor, das Weihe-Sakrament zu schiitzen. In Wirklich-
keit instrumentalisiert man es, wenn es nicht fiir Gott oder fiir die Gemein-
schaft verfiigbar macht, sondern ausschliefdlich an das eigene Wohl denken
lasst. Das ist die grofde Versuchung, die mit jeglicher Amtsiibergabe sowohl im
zivilen wie im kirchlichen Bereich einhergeht. Die einzige Weise, sich ihr zu
widersetzen, besteht darin, dafiir zu sorgen, im inneren Bewusstsein unserer
Armut, in der standigen Haltung der Demut und mit dem Gefiihl der Dankbar-
keit fiir dieses Geschenk, das uns anvertraut wurde, zu leben. Offensichtlich
geschieht das im Leben vieler Priester und Ordensleute (Mdnner wie Frauen),
was im téglichen Dienst dem ,,Groschen der Witwe” gleichkommt. So gesehen
ist eine Bekehrung kein plotzliches Ereignis, sondern ein Vorgang, der das ganze

49



Kirche

Leben dauert, in guten und schlechten Zeiten, in Stunden des Uberdrusses Ge-
bet erfordert, ebenso Ehrlichkeit, Demut, Mut und Glauben. Je tiefer die Liebe
ist, die wir zu Christus und fir die erschaffene und in ihm erloste Welt haben,
umso besser werden wir es ersehnen, all das zu entfernen, was fiir ihn und sein
Werk zum Hindernis werden konnte. Unter dem Antrieb dieser Liebe wird die
Kirche stdndig den Geist bitten, dass er ihr Leben erneuere und weite, damit sie
immer voller das semper maior einer grof$herzigen Liebe leben kann.

Das ist der Prozess, von dem Franziskus in all seinen Schriften und Predigten
gesprochen hat. Er erachtet die Kirche nicht nur als eine institutionelle Einrich-
tung, sondern als ein Gebilde, das aus Personen besteht. Wenn die strukturie-
renden Elemente Beziehungen sind und als solche die Okonomie der Wahrheit,
der Gnade und der Liebe zu Gott widerspiegeln sollen, muss diese Okonomie im
Leben und den Beziehungen aller Glieder der Kirche verwurzelt sein.

Der Geist des Erinnerns und der Fiirsprache

Der Geist ist es, der alles in Erinnerung bringt und in dieses Geschehen eintritt.
Im Akt des ,Erinnerns” greift der Heilige Geist unser Erzahlen auf und fiigt es in
das Erzahlen von Christus ein, d.h. in die Heilsgeschichte — wie der Psalmist sagt:
»In deinem Licht schauen wir das Licht” (Ps 36,10b). Das durch den Geist ge-
wirkte Auslegen und Umsetzen fiihrt dazu, dass die versohnende und befreiende
Gnade Christi mitten in die Geschichte der gequélten Menschheit einbricht
und in ihr handelt. Auf diese Weise garantiert der Geist die endgiiltige Gerech-
tigkeit Gottes; kein unschuldiges Leid geht je verloren oder wird je entwertet,
vielmehr wird es hell aufleuchten und in der Finsternis ergldnzen.

In Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, sieht die Kirche jedes
Opfer und dessen Wunden. Dank des Wirkens des Heiligen Geistes ist jede eu-
charistische Feier Erinnerung an es und dessen Wunden, die im Jetzt vor uns
stehen wie in jedem schon vergangenen oder noch kommenden Augenblick. In
Wirklichkeit geht es um ein gefdahrliches Gedédchtnis, weil es die Strategien der
Vermeidung und Verdrangung umdreht. So werden die Wertvorstellungen aller
Machtordnungen auf den Kopf gestellt und, wie es Papst Franziskus im Brief
sagt: Der Herr zeigt uns, ,auf welcher Seite er stehen will”. Jedes Mal, wenn der
Priester, der missbraucht, die Eucharistie feiert, trifft er in diesem durchdringen-
den Licht alles das, was verborgen ist: Er begegnet diesem Herrn und in ihm den
Opfern der Missbrauchshandlungen.

Im Herabrufen des Heiligen Geistes ist die gesamte Gemeinschaft gegenwartig
als Zeugin und als Fursprecherin, weil der Geist auch der Schopfer solcher Soli-
daritdt ist. ,Solidaritat” muss nicht besagen, dass wir die Verantwortung, in der
der Angreifer steht, iibernehmen, wohl aber das Leid der Opfer, indem wir ent-
scheiden, ihre Klagen anzuhoren und fiir sie Gerechtigkeit zu suchen. Wir stiit-

50



Brief an das Volk Gottes

zen sie im Gebet und im Leben. Auf diese Weise konnen wir damit beginnen,
die tiefe Gnade des Lebens der Kirche und ihre Hoffnung zu erfahren, auch

die ,wahre Gemeinschaft der Heiligen“, bei denen Fiirsprache ein gewichtiges
Werk der Wiederherstellung ist. Die Gemeinschaft, voll von Glauben an die
Eucharistie und an die Fiirsprache, ldsst iiber dem breiten, dunklen und gewun-
denen Weg der Geschichte ein Licht aufleuchten, das hilfreich ist und den Weg
weist: ein Zeichen dessen, dass das Reich schon gegenwirtig ist. Wir konnen
Christus nicht lieben, wenn wir nicht auch seine Kirche lieben, ungeachtet
dessen, wie entstellt, geschwdcht, aber niemals vom Geist verlassen sie ist, der
mit der Gemeinschaft wichst und sie erfillt, vergleichbar der Sekinah, mit einer
Herrlichkeit, die die Welt heilen wird.

Der Geist der Trostung und des neuen Lebens

Fiir den Heiligen Geist gibt es keine Schranken. Auch die sdkulare Welt, die be-
hauptet, dass sie fiir Gott keinen Platz habe, vermag den Heiligen Geist nicht
abzuhdngen und auszusperren. Ja, selbst die Welt kann Instrument des Geistes
werden. Ist es nicht doch diese sdkulare Welt gewesen, die die Verantwortlich-
keit der Kirche erkannte, als diese es nicht zustande brachte, dies aus sich
heraus zu tun? Sind es etwa gar die Gerichtshofe und die sdkularen Organisa-
tionen, die der Kirche die Notwendigkeit der Transparenz beigebracht haben,
ohne die es keine Glaubwiirdigkeit gibt? Lehrt der Geist mittels dieser staat-
lichen Einrichtungen die Kirche, energisch Nein zu sagen zu jeder beliebigen
Form des Klerikalismus? Die sdkulare Welt dridngt die Kirche zur Bekehrung,
schliefflich doch eine Kirche zu sein, an der man seinen Stolz haben und an die
man glauben kann.

Selbst auf das Risiko moglicher Verallgemeinerungen und Entstellungen hin
hat die Kirche bislang auf duflere Veranderungen gebaut, um der Missbrauchs-
krise zu begegnen: Vorginge, Protokolle, juridische Strukturen usw. Diese Mittel
sind notig, aber nicht geeignet, eine Kultur zu verdndern; sie sind die notwen-
digen Zeichen der Bekehrung, sind aber nicht die Bekehrung selbst. In Wirk-
lichkeit konnen sie zu Liickenbiiflern werden. Der Papst wird durch etwas viel
Schwierigeres herausgefordert: durch den Aufruf zu jenem grundlegenden Wan-
del, der der geforderten Bekehrung vorausgehen muss. Dieser Wandel ist keine
Bedrohung fiir das Wesen und die Wahrheit der Kirche, sondern das, was sie
sehr wohl gesunden lasst.

Franziskus bittet uns, weit tiber das blofle Einhalten der Programme, der
Vorginge und Verordnungen hinauszugehen, mogen sie — das wird nicht be-
zweifelt — noch so notwendig sein. Als Diener des Konzils anerkennt der
Papst, dass wir die kirchliche Kultur erneuern und ein Priestertum und einen
Episkopat schaffen miissen, die mit dem Sakrament, auf das sie sich stiitzen,

51



Kirche

iibereinstimmen. Es wird notig sein, neue Strukturen zu entwickeln, die diese
Werte enthalten, Gerechtigkeit und Mitleid verwirklichen und gegen jegliches
Fehlverhalten und Ausbeutung schiitzen. Solche Strukturen werden eine wirk-
same Subsidiaritit im Leben der Kirche und eine Offnung fiir Zustindigkeiten
ausstrahlen miissen, unabhdngig von Geschlecht und Status in der Kirche. Dem
Geist muss es gestattet sein, jeden Bereich kirchlichen Lebens zu durchdringen,
und das wird eine Bereitschaft erfordern, um zu unterscheiden und von allen
Seiten zu lernen.

Das ist jener der Umkehr angemessene Wechsel, der ein neues Verhalten er-
fordert. Ein derartiger Wechsel ist immer der schwierigste und der schmerzlich-
ste. Jene, die ihn unterstiitzen oder lenken, werden zumindest immer der Gefahr
ausgesetzt sein, abgewiesen zu werden oder sich als Priigelknaben verstehen zu
sollen. Dieser Wechsel verlangt von uns, dass wir uns der Wahrheit stellen und
nicht anderen die Schuld geben; er verpflichtet uns, den Vorgang nicht mit , vor-
laufigen Losungen” zu besdnftigen, um Schmerz oder andauernde Beldstigungen
zu vermeiden. Er drangt uns auf eine andere Ebene der Wahrnehmung und des
Verstiandnisses, um tiber das hinauszugehen, was uns vertraut und genehm ist,
und zuzulassen, dass unsere Gesinnung und unser Herz erneuert werden, bis
wir an der ,,Gesinnung Christi“ (1 Kor 2,16) teilhaben. Das alles braucht Zeit; es
braucht die Gnade der Starke im Geist und in der Beharrlichkeit, aber auch den
Glauben an das Volk Gottes und an die Charismen, die der Geist ihm in so grof3er
Uberfiille gegeben hat.

Es wird viele geben, die sich dem der Umkehr angemessenen Wechsel wider-
setzen mochten, zu dem Papst Franziskus und jene, die missbraucht wurden, die
Kirche aufrufen. Unter Umstdnden sind sie tiberzeugt, dass dieser Wechsel nicht
notig sei oder dass eher eine restaurierende Reform fehle als eine institutionelle
metanoia (UmKkehr). Wie immer, man kann vor der Realitit nicht davonlaufen,
der die Kirche der Gegenwart ausgesetzt ist. Jene, die glauben, die Wiirde der Kir-
che wiederherstellen zu konnen oder die ihrer Priester, wenn man sie nur in eine
aufwindigere Robe kleide, Liturgie mit dem Theater verwechsle und sich dabei
denke, dass Gott einer , geheiligten Sprache” mehr Aufmerksamkeit schenke
als dem schmucklosen Gebet der anavim, der Armen im Geiste, setzen sich der
Gefahr aus, zu Wachtern eines leeren Grabes zu werden. Gegeniiber den Worten
des Engels stellen sie sich taub: ,,Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten?*
(Lk 24,5) Man hat das Aussehen und die Sprache Gottes vergessen, der ,fiir uns”
kommt und sich gerade in seiner Armut und Einfachheit offenbart und dessen
Wiirde darin besteht, uns die FiifSe zu waschen.

Der auferstandene Christus ist nicht der Gefangene der Geschichte, sondern
ihr Herr und Erloser. Eine Kirche, die ihn bekennt und ihm folgt, muss begreifen,
dass wir, wenn wir Christus in der Geschichte treu bleiben wollen, uns selbst
verdndern miissen, um die Geschichte zu verdndern. Das ist die Bedingung der

52



Brief an das Volk Gottes

Existenz und der Sendung der Kirche: auf klarere und deutlichere Weise den
Herrn zu bezeugen als den einzigen, der in der Lage ist, das gesund zu machen
und wiederherzustellen, was in einer Welt menschlich ist, die verzweifelt zu
begreifen sucht, was denn menschlich sei. Der Brief des Papstes zeigt den Weg
auf, den wir einschlagen miissen, wenn wir die Kirche, den Leib Christi, wirk-
lich lieben und an ihre Sendung glauben.

53



