
James Hanvey SJ | Rom

geb. 1951, Master of Campion Hall der Uni-
versity of Oxford, seit 2019 Secretarius ad 
Fidei promotionem der Gesellschaft Jesu

fede@sjcuria.org

Brief an das Volk Gottes vom August 2018* 
Hinführung zur Lektüre

Der Brief des Heiligen Vaters Franziskus an das Volk Gottes kennzeichnet einen 
entscheidenden Moment im Leben der Kirche. Bedenkt man ihn zusammen 
mit dem Brief, den der Papst im April an die chilenische Bischofskonferenz 
richtete, bietet er ein vorzügliches Beispiel geist-vollen Leitens, das alle Cha-
rakteristika seines Pontifikates enthält: Er ist pastoral, konkret, geistlich und 
prophetisch. Der Papst erwähnt die „zugefügten schmerzenden Wunden“ der 
Opfer, die auch in der Kirche der sexuelle Missbrauch verursacht, den Pries
ter, Bischöfe und Kardinäle verübt haben, und bittet um eine gründliche 
Abkehr von jener Haltung, die er Klerikalismus nennt. Das ist eine Heraus
forderung, der sich das Volk Gottes insgesamt mit vereinten Kräften stellen 
kann und muss.

In den letzten Monaten ist die unaussprechliche Wucht jeglichen Leids of-
fenbar geworden, das in der Kirche durch Missbrauch in allen seinen Formen 
zustande gekommen ist, aber auch die Tatsache, dass die Kirche mit den Tätern, 
aus welchen Gründen auch immer, unter einer Decke steckt, um die Opfer zum 
Schweigen zu veranlassen und die Wahrheit zu vertuschen. Wie konnte je ei
ne Gruppe in der Kirche denken, dass der Selbstschutz ein wichtigerer Dienst 
Gottes sei als diesen enormen Abgrund von Leid und den Skandal zerstörter Le-
ben – Leben von unschuldigen Gläubigen – anzuerkennen? Wie konnte die Kir-

*	 Anm. der Redaktion: Mit seinem Brief vom 20. August 2018 (abrufbar auf der Homepage des Aposto-
lischen Stuhls: www.vaitcan.va) wendet sich Papst Franziskus an das gesamte Volk Gottes und lädt 
ein, mit ihm auf Gottes erbarmendes Handeln zu warten. James Hanvey SJ sucht mit seiner Hinfüh-
rung für dieses Erwarten zu gewinnen. Dieser Text erschien in: Thinking Faith. The online journal 
of the Jesuits in Britain, URL: www.thinkingfaith.org (Stand: 25.10.2019), die Übersetzung besorgte 
Andreas Falkner SJ. 

46

Kirche



che die Würde der menschlichen Person schützen und behaupten, Verteidigerin 
der Armen und der Machtlosen, die Stimme der Stimmlosen, das Erinnern an 
die Vergessenen zu sein, wenn sie selbst, als wäre sie ein Staat ohne Kirche, fä-
hig ist, den Aufschrei jener schweigend zu übergehen, denen sie versicherte, sie 
lieben und schätzen zu wollen? Wenn sie dies damit rechtfertigte, verhindern 
zu wollen, dass dieser Skandal den Glauben des Volkes Gottes bedrohe, für wen 
ist sie schützend eingetreten? Für die Kirche oder für einen klerikalen Klüngel? 
In diesem Kontext und mit diesen berechtigten Fragen hat Papst Franziskus sei-
nen Brief an das Volk Gottes geschrieben.

Einige mögen denken, das seien doch nur schöne, fromme Worte, und es 
anzweifeln, dass die Einladung zu Buße und Gebet angesichts der Ungeheuer
lichkeit der Krise und der Tiefe des Schmerzes, den sie verursacht hat und wei-
terhin zufügt, angemessen sei. Franziskus hat mit seinen Aktionen gezeigt, dass 
Rhetorik nicht das Seine ist. Der Brief bringt den Aufschrei der Opfer zu Gehör, 
der zu lange unterdrückt, verschwiegen oder negiert wurde, und spricht von 
der Wahrheit klerikalen Missbrauchs in der Kirche, der bekannt sein musste, 
auch ohne den Bericht des Obersten Gerichtes von Pennsylvania, der 70 Jah-
re ins Auge fasste. Es wäre ein Irrtum, zu denken, dass diese Missbrauchsfälle 
auf Nordamerika, Chile, Großbritannien und Europa zu lokalisieren seien. Der 
Brief des Papstes ist keine politische Strategie, kein Schuldgeständnis, das in der 
Hoffnung gemacht wurde, dass die Dringlichkeit des Problems verebbe, man es 
schon beherrschen und eines Tages vergessen werde, dass die Aufmerksamkeit 
der Öffentlichkeit vergehe, sobald der nächste Skandal oder der nächste Erfolg 
komme.

Franziskus ist kein Politiker, er ist Diener Gottes und der Kirche Gottes. Die 
Kirche – ebenso wie jene, die den Missbrauch erlitten haben – darf jedoch nicht 
an der Tatsache des Missbrauchs und seiner Wahrheit – eine immer zutiefst per-
sonale Wahrheit – vorübergehen; diese muss als Wahrheit in die Gegenwart ein-
brechen und sie aufbrechen, sie darf nicht verharmlost oder, in Worte gepackt, 
in die Geschichtsbücher abgedrängt werden; so etwas wäre der größte Verrat. 
Der Heilige Geist mischt sich nicht in politische Spiele ein, hebt keine Verpflich-
tung auf oder lenkt von ihr ab. Das Zahlungsmittel des Geistes ist die Wahrheit: 
Wahrheit mit Respekt gegenüber Gott und Wahrheit mit Respekt vor uns selbst. 
Papst Franziskus hat dank der Unterscheidung begriffen, dass in der Sichtbarkeit 
und in der Stimme derer, die leiden, der Heilige Geist es ist, der spricht. Wenn 
wir dem kein Gehör schenken und dann keine Antwort geben, die über das der 
notwendigen Protokolle und der juridischen Maßnahmen hinausgeht, wird die 
Kirche die Gnade verlieren, die sich ihr anbietet. Die Gefahr wird sich einstel-
len, sich und dem eigenen Überleben von sich aus ein Ende zu bereiten; man 
würde der Versuchung eines institutionellen Götzendienstes erliegen.

47

Brief an das Volk Gottes



Wir sind der Meinung, dass der Brief des Franziskus mit seinem Anliegen, der 
Stimme und der Gegenwart des Geistes Aufmerksamkeit zu schenken, ein ent-
scheidendes, historisches Ereignis ist, hinter das nicht zurückgegangen werden 
darf. Der Brief anerkennt nicht nur die Opfer klerikalen Missbrauchs und wen-
det sich gegen die Kultur des Belassens, sondern beschreibt auch die Trostlo-
sigkeit, die die Kirche genau aus diesem Grunde zu bestehen hat. Dennoch ist 
es kein Brief der Trostlosigkeit, sondern die Tröstung des Heiligen Geistes weht 
durch diese Zeilen.

Der Geist der Zeugenschaft

In der Stimme derer, die Opfer des Missbrauchs geworden sind, gibt der Geist 
Zeugnis wider die Täter und spricht zugunsten ihrer Opfer. Deswegen ist die 
erste Antwort der Kirche nicht darin gelegen, ihnen ihre Stimme und ihr Zeug-
nis zu rauben. Die erste Aufgabe einer Kirche, die in ihrem Wunsch nach Reue 
und Bekehrung authentisch ist, besteht darin, Gehör zu schenken. So wenig es 
auch ist, das ist die schwierigste Aufgabe von allen. Das Zeugnis aller, die miss-
braucht wurden – oder es noch sind –, zu analysieren, zu kategorisieren und zu 
bürokratisieren ist ein weiterer Gewaltakt. Die einmalige Geschichte, die erlebt 
wurde, wird übertragen und auf andere Erzählungen bezogen, die man nicht 
weiterverfolgt. Ihre Stimme verklingt, ihre Gesichter werden namenlos. Wenn 
die Kirche wahrhaft solidarisch ist und allen Ernstes einen Wechsel ersehnt, 
muss sie Gehör schenken und jede einzelne Person wertschätzen. Es braucht 
Raum und Zeit, nur so kann das Hinhören auf die Geschichte des Leids jeder 
einzelnen Person beginnen, auf das, was ihr genommen und über Jahre ver-
steckt gehalten wurde.

Missbrauch sind nicht nur einzelne oder etliche Momente der Gewalt, der 
Manipulation, der Täuschung, der Unterwerfung: Er dringt in die Seele ein, 
ebenso ins Herz und in den Geist. Es geht um ein Zerbrechen des Ichs, der 
grundlegenden Gefühlssicherheit, woran die Identität hängt. Der Missbrauch, 
selbst wenn man ihn völlig verdrängt, hat immer noch Macht, Leben zu kid-
nappen, zu zerstören und zu untergraben. Das kann nicht auf einfache und 
schnelle Weise „kuriert“ werden, weil das Leben der Person – ihre Identität und 
ihr Vertrauen in sich selbst und in persönliche Beziehungen – für immer be-
droht ist.

Im Fall des klerikalen Missbrauchs macht die Weise des Vorgehens, in der 
der Täter seine Macht einsetzt und sogar Formeln des Glaubens dazu nutzt, die 
Wahrheit zu verdrehen und die missbrauchte Person abhängig zu machen, zu-
mindest die Sprache der Spiritualität oder die Sakramente selbst zu Orten, die an 
Destruktion erinnern. Das ist der Grund, weshalb wir außerordentlich vorsichtig 
sein müssen, auf diese Formeln zurückzugreifen, als wären sie Quellen des Ver-

48

Kirche



ständnisses, oder sie für eine neuerliche Verständigung strategisch einzusetzen. 
Im räuberischen Überfall des Missbrauchs war sie schon in Gebrauch; sie kön-
nen für die Person, die Opfer des Missbrauchs geworden ist, verseucht bleiben. 
Tatsächlich dürften sie Symptom einer ausgesprochen klerikalen Kultur sein, die 
mehr oder weniger damit einverstanden war, dass die Möglichkeit zu weiterem 
Missbrauch bestehen bleibe. 

Das Zeugnis jener, die Opfer des Missbrauchs geworden sind, wird also im-
mer Teil kirchlicher Identität sein. Der Opfer Standhaftigkeit und Mut wird zum 
kairós, will sagen, zur günstigen Gelegenheit der Bekehrung und Erneuerung 
für die Kirche. Das Zeugnis, bestehend aus dem Leid derer, die Opfer des Miss-
brauchs wurden und ihn aufgedeckt haben, ist gewiss ein Grund der Trostlosig-
keit, den man nicht übergehen darf. Die Kirche wird gedrängt, gegen die Idola-
trie anzutreten, in der das institutionelle Ansehen dem Leben des Volkes Gottes 
vorgezogen wird. Ohne dieses Zeugnis verliert die Kirche die Authentizität, was 
eigentlich die Freiheit und die Freude ihres Lebens, die Voraussetzung für ihre 
Mission ausmacht. Die Kirche vermag ihre eigene Existenz oder ihr Überleben 
nicht zu garantieren: Sie lebt immer aus Christus und dem Geist, der das Leben 
gibt. Einzig wenn sie sich an ihrer eigenen Armut freut, ist sie frei, Christus und 
nur ihm zu dienen.

Die tiefste Bedrohung dieser Freiheit ist Furcht: Furcht, Sünde und Korrup-
tion zuzugeben; Furcht, Einfluss und Sicherheit zu verlieren; Furcht, Kontrolle 
und Macht aufgeben zu sollen. In all seinen Schriften unterstreicht Franziskus 
diese Versuchung. Von da kommt es, dass die Kirche es nötig hat, beständig in 
Opfer und in Liebe jenseits von sich selbst zu leben, sich nicht auf das Leben 
der Welt einzulassen. Das Zweite Vatikanische Konzil bringt es in der Konstitu-
tion Lumen gentium klar zum Ausdruck: Nicht nur die Gestalt der Jüngerschaft 
prägt jedes christliche Leben, sondern ebenso die Forderung nach Heiligkeit, zu 
der wir alle berufen sind, unabhängig von der Richtung, die unser Leben und 
unsere Beziehungen nehmen mögen. Das gilt im Besonderen für die zum Pries
tertum und zum Ordensstand Berufenen.

Der Klerikalismus gibt vor, das Weihe-Sakrament zu schützen. In Wirklich-
keit instrumentalisiert man es, wenn es nicht für Gott oder für die Gemein-
schaft verfügbar macht, sondern ausschließlich an das eigene Wohl denken 
lässt. Das ist die große Versuchung, die mit jeglicher Amtsübergabe sowohl im 
zivilen wie im kirchlichen Bereich einhergeht. Die einzige Weise, sich ihr zu 
widersetzen, besteht darin, dafür zu sorgen, im inneren Bewusstsein unserer 
Armut, in der ständigen Haltung der Demut und mit dem Gefühl der Dankbar-
keit für dieses Geschenk, das uns anvertraut wurde, zu leben. Offensichtlich 
geschieht das im Leben vieler Priester und Ordensleute (Männer wie Frauen), 
was im täglichen Dienst dem „Groschen der Witwe“ gleichkommt. So gesehen 
ist eine Bekehrung kein plötzliches Ereignis, sondern ein Vorgang, der das ganze 

49

Brief an das Volk Gottes



Leben dauert, in guten und schlechten Zeiten, in Stunden des Überdrusses Ge-
bet erfordert, ebenso Ehrlichkeit, Demut, Mut und Glauben. Je tiefer die Liebe 
ist, die wir zu Christus und für die erschaffene und in ihm erlöste Welt haben, 
umso besser werden wir es ersehnen, all das zu entfernen, was für ihn und sein 
Werk zum Hindernis werden könnte. Unter dem Antrieb dieser Liebe wird die 
Kirche ständig den Geist bitten, dass er ihr Leben erneuere und weite, damit sie 
immer voller das semper maior einer großherzigen Liebe leben kann.

Das ist der Prozess, von dem Franziskus in all seinen Schriften und Predigten 
gesprochen hat. Er erachtet die Kirche nicht nur als eine institutionelle Einrich-
tung, sondern als ein Gebilde, das aus Personen besteht. Wenn die strukturie-
renden Elemente Beziehungen sind und als solche die Ökonomie der Wahrheit, 
der Gnade und der Liebe zu Gott widerspiegeln sollen, muss diese Ökonomie im 
Leben und den Beziehungen aller Glieder der Kirche verwurzelt sein.

Der Geist des Erinnerns und der Fürsprache

Der Geist ist es, der alles in Erinnerung bringt und in dieses Geschehen eintritt. 
Im Akt des „Erinnerns“ greift der Heilige Geist unser Erzählen auf und fügt es in 
das Erzählen von Christus ein, d.h. in die Heilsgeschichte – wie der Psalmist sagt: 
„In deinem Licht schauen wir das Licht“ (Ps 36,10b). Das durch den Geist ge-
wirkte Auslegen und Umsetzen führt dazu, dass die versöhnende und befreiende 
Gnade Christi mitten in die Geschichte der gequälten Menschheit einbricht 
und in ihr handelt. Auf diese Weise garantiert der Geist die endgültige Gerech-
tigkeit Gottes; kein unschuldiges Leid geht je verloren oder wird je entwertet, 
vielmehr wird es hell aufleuchten und in der Finsternis erglänzen.

In Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, sieht die Kirche jedes 
Opfer und dessen Wunden. Dank des Wirkens des Heiligen Geistes ist jede eu-
charistische Feier Erinnerung an es und dessen Wunden, die im Jetzt vor uns 
stehen wie in jedem schon vergangenen oder noch kommenden Augenblick. In 
Wirklichkeit geht es um ein gefährliches Gedächtnis, weil es die Strategien der 
Vermeidung und Verdrängung umdreht. So werden die Wertvorstellungen aller 
Machtordnungen auf den Kopf gestellt und, wie es Papst Franziskus im Brief 
sagt: Der Herr zeigt uns, „auf welcher Seite er stehen will“. Jedes Mal, wenn der 
Priester, der missbraucht, die Eucharistie feiert, trifft er in diesem durchdringen
den Licht alles das, was verborgen ist: Er begegnet diesem Herrn und in ihm den 
Opfern der Missbrauchshandlungen.

Im Herabrufen des Heiligen Geistes ist die gesamte Gemeinschaft gegenwärtig 
als Zeugin und als Fürsprecherin, weil der Geist auch der Schöpfer solcher Soli-
darität ist. „Solidarität“ muss nicht besagen, dass wir die Verantwortung, in der 
der Angreifer steht, übernehmen, wohl aber das Leid der Opfer, indem wir ent-
scheiden, ihre Klagen anzuhören und für sie Gerechtigkeit zu suchen. Wir stüt-

50

Kirche



zen sie im Gebet und im Leben. Auf diese Weise können wir damit beginnen, 
die tiefe Gnade des Lebens der Kirche und ihre Hoffnung zu erfahren, auch 
die „wahre Gemeinschaft der Heiligen“, bei denen Fürsprache ein gewichtiges 
Werk der Wiederherstellung ist. Die Gemeinschaft, voll von Glauben an die 
Eucharistie und an die Fürsprache, lässt über dem breiten, dunklen und gewun-
denen Weg der Geschichte ein Licht aufleuchten, das hilfreich ist und den Weg 
weist: ein Zeichen dessen, dass das Reich schon gegenwärtig ist. Wir können 
Christus nicht lieben, wenn wir nicht auch seine Kirche lieben, ungeachtet 
dessen, wie entstellt, geschwächt, aber niemals vom Geist verlassen sie ist, der 
mit der Gemeinschaft wächst und sie erfüllt, vergleichbar der šekinah, mit einer 
Herrlichkeit, die die Welt heilen wird.

Der Geist der Tröstung und des neuen Lebens

Für den Heiligen Geist gibt es keine Schranken. Auch die säkulare Welt, die be-
hauptet, dass sie für Gott keinen Platz habe, vermag den Heiligen Geist nicht 
abzuhängen und auszusperren. Ja, selbst die Welt kann Instrument des Geistes 
werden. Ist es nicht doch diese säkulare Welt gewesen, die die Verantwortlich
keit der Kirche erkannte, als diese es nicht zustande brachte, dies aus sich 
heraus zu tun? Sind es etwa gar die Gerichtshöfe und die säkularen Organisa-
tionen, die der Kirche die Notwendigkeit der Transparenz beigebracht haben, 
ohne die es keine Glaubwürdigkeit gibt? Lehrt der Geist mittels dieser staat-
lichen Einrichtungen die Kirche, energisch Nein zu sagen zu jeder beliebigen 
Form des Klerikalismus? Die säkulare Welt drängt die Kirche zur Bekehrung, 
schließlich doch eine Kirche zu sein, an der man seinen Stolz haben und an die 
man glauben kann.

Selbst auf das Risiko möglicher Verallgemeinerungen und Entstellungen hin 
hat die Kirche bislang auf äußere Veränderungen gebaut, um der Missbrauchs-
krise zu begegnen: Vorgänge, Protokolle, juridische Strukturen usw. Diese Mittel 
sind nötig, aber nicht geeignet, eine Kultur zu verändern; sie sind die notwen
digen Zeichen der Bekehrung, sind aber nicht die Bekehrung selbst. In Wirk-
lichkeit können sie zu Lückenbüßern werden. Der Papst wird durch etwas viel 
Schwierigeres herausgefordert: durch den Aufruf zu jenem grundlegenden Wan-
del, der der geforderten Bekehrung vorausgehen muss. Dieser Wandel ist keine 
Bedrohung für das Wesen und die Wahrheit der Kirche, sondern das, was sie 
sehr wohl gesunden lässt.

Franziskus bittet uns, weit über das bloße Einhalten der Programme, der 
Vorgänge und Verordnungen hinauszugehen, mögen sie – das wird nicht be
zweifelt – noch so notwendig sein. Als Diener des Konzils anerkennt der 
Papst, dass wir die kirchliche Kultur erneuern und ein Priestertum und einen 
Episkopat schaffen müssen, die mit dem Sakrament, auf das sie sich stützen, 

51

Brief an das Volk Gottes



übereinstimmen. Es wird nötig sein, neue Strukturen zu entwickeln, die diese 
Werte enthalten, Gerechtigkeit und Mitleid verwirklichen und gegen jegliches 
Fehlverhalten und Ausbeutung schützen. Solche Strukturen werden eine wirk-
same Subsidiarität im Leben der Kirche und eine Öffnung für Zuständigkeiten 
ausstrahlen müssen, unabhängig von Geschlecht und Status in der Kirche. Dem 
Geist muss es gestattet sein, jeden Bereich kirchlichen Lebens zu durchdringen, 
und das wird eine Bereitschaft erfordern, um zu unterscheiden und von allen 
Seiten zu lernen.

Das ist jener der Umkehr angemessene Wechsel, der ein neues Verhalten er
fordert. Ein derartiger Wechsel ist immer der schwierigste und der schmerzlich
ste. Jene, die ihn unterstützen oder lenken, werden zumindest immer der Gefahr 
ausgesetzt sein, abgewiesen zu werden oder sich als Prügelknaben verstehen zu 
sollen. Dieser Wechsel verlangt von uns, dass wir uns der Wahrheit stellen und 
nicht anderen die Schuld geben; er verpflichtet uns, den Vorgang nicht mit „vor-
läufigen Lösungen“ zu besänftigen, um Schmerz oder andauernde Belästigungen 
zu vermeiden. Er drängt uns auf eine andere Ebene der Wahrnehmung und des 
Verständnisses, um über das hinauszugehen, was uns vertraut und genehm ist, 
und zuzulassen, dass unsere Gesinnung und unser Herz erneuert werden, bis 
wir an der „Gesinnung Christi“ (1 Kor 2,16) teilhaben. Das alles braucht Zeit; es 
braucht die Gnade der Stärke im Geist und in der Beharrlichkeit, aber auch den 
Glauben an das Volk Gottes und an die Charismen, die der Geist ihm in so großer 
Überfülle gegeben hat.

Es wird viele geben, die sich dem der Umkehr angemessenen Wechsel wider-
setzen möchten, zu dem Papst Franziskus und jene, die missbraucht wurden, die 
Kirche aufrufen. Unter Umständen sind sie überzeugt, dass dieser Wechsel nicht 
nötig sei oder dass eher eine restaurierende Reform fehle als eine institutionelle 
metanoia (Umkehr). Wie immer, man kann vor der Realität nicht davonlaufen, 
der die Kirche der Gegenwart ausgesetzt ist. Jene, die glauben, die Würde der Kir
che wiederherstellen zu können oder die ihrer Priester, wenn man sie nur in eine 
aufwändigere Robe kleide, Liturgie mit dem Theater verwechsle und sich dabei 
denke, dass Gott einer „geheiligten Sprache“ mehr Aufmerksamkeit schenke 
als dem schmucklosen Gebet der anavim, der Armen im Geiste, setzen sich der 
Gefahr aus, zu Wächtern eines leeren Grabes zu werden. Gegenüber den Worten 
des Engels stellen sie sich taub: „Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten?“ 
(Lk 24,5) Man hat das Aussehen und die Sprache Gottes vergessen, der „für uns“ 
kommt und sich gerade in seiner Armut und Einfachheit offenbart und dessen 
Würde darin besteht, uns die Füße zu waschen.

Der auferstandene Christus ist nicht der Gefangene der Geschichte, sondern 
ihr Herr und Erlöser. Eine Kirche, die ihn bekennt und ihm folgt, muss begreifen, 
dass wir, wenn wir Christus in der Geschichte treu bleiben wollen, uns selbst 
verändern müssen, um die Geschichte zu verändern. Das ist die Bedingung der 

52

Kirche



Existenz und der Sendung der Kirche: auf klarere und deutlichere Weise den 
Herrn zu bezeugen als den einzigen, der in der Lage ist, das gesund zu machen 
und wiederherzustellen, was in einer Welt menschlich ist, die verzweifelt zu 
begreifen sucht, was denn menschlich sei. Der Brief des Papstes zeigt den Weg 
auf, den wir einschlagen müssen, wenn wir die Kirche, den Leib Christi, wirk-
lich lieben und an ihre Sendung glauben. 

53

Brief an das Volk Gottes


