Kirche

Sr. Nicole Grochowina | Selbitz

geb. 1972, wissenschaftliche Assistentin am
Institut fiir Kirchengeschichte der Universitat
Erlangen-Niirnberg; nicole.grochowina@fau.de

Br. Franziskus Joest | Gnadenthal
geb. 1949, ev. Pfarrer und Exerzitienbegleiter
br.franziskus.joest@jesus-bruderschaft.de

Theologie der geistlichen Gemeinschaften
in der evangelischen Kirche?

Werkstattgesprach (2.-4. April 2019, Selbitz)

Gibt es so etwas wie eine Theologie des gemeinsamen Lebens, in das sich das
Werden und Wirken der geistlichen Gemeinschaften in der Evangelischen
Kirche Deutschlands einfassen lasst? Unter dieser Frage kamen im April 2019
27 Teilnehmer(innen) aus unterschiedlichen evangelischen Kommunitdten
und geistlichen Gemeinschaften zusammen, um miteinander unterschiedli-
che Grundsatzdokumente (Regeln, Leitbilder, Grundlagen) aus sechs untersc
hiedlichen Gemeinschaften (Michaelsbruderschaft, Offensive Junger Christen,
Communitat Christusbruderschaft Selbitz, Jesus-Bruderschaft Gnadenthal,
Christustrdager Briider und Communitédt Casteller Ring) anzuschauen und in
einem zweiten Schritt Impulse aus unterschiedlichen Disziplinen (Aszetik,
praktische Theologie und katholische Ordenstheologie) sowie vom , Kom-
munitdten-Bischof” der Evangelischen Kirche Deutschlands, Dr. Christoph
Meyns, aufzunehmen und zu diskutieren.

Seit Luthers radikaler Absage an jede Form von Werkgerechtigkeit ist es un-
moglich geworden, von Kommunitdten als etwas Besonderem zu sprechen.
Weil sie anders lebten, kam gleich nach ersten Griindungen der Verdacht auf,
sie wollten , etwas Besseres” sein. Doch was sind sie in der evangelischen Kirche
und in der Kirchenlandschaft tiberhaupt? Sind sie etwas Besonderes? Ebenso wie
katholische Orden werden sie als ,Gnadenorte” verstanden, an denen Gottes
Néhe in besonderer Weise erfahrbar sei. Dartiber hinaus gelten sie als , Werkstat-
ten geistlichen Lebens”, ,Laboratorien der Einheit“, ,Anders-Orte”, ,Kontrastge-
meinschaften” und als Grenzginger, die so die Okumene vorantrieben. All dies

54



Theologie der geistlichen Gemeinschaften

bedeutet: Kommunitédten sind Orte intensiven gemeinsamen geistlichen Lebens;
sie leben also im Prinzip nichts Anderes als die allen Christ(inn)en aufgetragene
Nachfolge Christi — insofern sind sie nichts Besonderes. Allerdings leben sie
diese besonders intensiv: Durch die Verbindlichkeit der Gemeinschaft und die
dadurch bedingten unausweichlichen Reibungen aneinander, die Schmerzen,
denen man nicht ausweichen kann (und will) und die dazu nétigen, Barmher-
zigkeit und Vergebung zu lernen, entsteht das, was andere Menschen als ,Gna-
de” erfahren.

Christ(inn)en in Kommunitaten sind also nicht besser als andere Christen-
menschen — auch nicht vor sich selbst, wenn sie denn aus den durchlebten Kri-
sen die richtigen Schliisse ziehen. Aber die Intensitit, in der sie leben, was sie
leben, ist anders; dies macht das , Kontrasthafte“ aus, die ,Werkstatt” (wo Spine
fallen). Sie erfahren aber auch besonders intensiv, weil existenziell, was ,Recht-
fertigung des Siinders” bedeutet, was Gnade und Barmherzigkeit Jesu Christi
ausmacht. Und davon teilen sie aus in Seelsorge und geistlicher Begleitung.

Diesen besonderen und zugleich wenig besonderen Kommunitdten ndher-
ten sich die Teilnehmenden des Werkstattgesprdchs zundchst iiber die Regeln
und Leitbilder der Gemeinschaften: Wie eroffnet die jeweilige Gemeinschaft
den inneren Raum fiir Gottes Gegenwart? Und welche besondere Gestalt hat
dieser Raum? Was inspiriert an den Regeln, was befremdet aber auch? Entlang
dieser drei Fragen galt es, den Blick fiir das Sein, Werden und Wirken der Ge-
meinschaften zu schirfen. Die Vorgehensweise des Werkstattgesprachs war also
induktiv: Es wurde nicht vorgegeben, wie eine Theologie des gemeinsamen Le-
bens aussehen sollte oder miisste, sondern es wurde erhoben, was sich nach
teilweise iiber 70 Jahren gelebten Lebens als giiltig herauskristallisiert hat.

Dabei zeigte sich recht ziigig, dass das Genre der Texte ebenso unterschied-
lich war wie die Gemeinschaften selbst: Eine Regel etwa ist etwas anderes als
ein Leitbild. Eine Regel spricht nach auflen, sie wird veroffentlicht und ist von
allen einsehbar. Ein Leitbild spricht demgegentiber primér nach innen und
adressiert die Geschwister der jeweiligen Gemeinschaft. Hinzu kommt: Regeln
ordnen sehr wenig, sondern sind eher spirituelle Grundlagentexte, die mehr
oder weniger allgemein die Grundziige der Spiritualitdt einer Gemeinschaft dar-
stellen. Der Alltag kann in ihnen nicht enthalten sein, weil er nicht fassbar ist
und sich zu schnell wandelt. Und so sind Regeln auf Ergdnzung durch konkrete
Einzelregelungen angewiesen, meist ,Konkretionen” oder ,Konventionen” ge-
nannt, die sich leichter dndern und an die Erfordernisse des praktischen Lebens
anpassen lassen.

Deutlich wurde auch, dass die Texte in einem jeweils sehr spezifischen Kon-
text entstanden sind und diesen auch widerspiegeln: So ist die kimpferische
Sprache der Regel der Evangelischen Michaelsbruderschaft der Kirchenkampfsi-
tuation im Nationalsozialismus geschuldet, wiahrend der Regel der Christusbru-

55



Kirche

derschaft Selbitz anzumerken ist, dass sie den Spagat zwischen Bewahrungder
Urspriinge und Fortschreibung in die Gegenwart wagt. Die ,Grammatik” der Of-
fensive Junger Christen setzt sich indes mit der eigenen Vergangenheit auseinan-
der und entwickelt z.B. ein modernes Gehorsamsverstindnis, das dem der Griin-
dungsjahre diametral entgegensteht.

Doch in all der Kontextgebundenheit wurde eine gemeinsame Aufgabe deut-
lich, die sich letztlich auch durch die gesamte Ordensgeschichte hindurchzieht,
namlich: Immer geht es darum, die Ursprungsinspiration an die ndchste und
iiberndchste Generation weiterzugeben und sie damit notwendigerweise zu , ver-
heutigen”, ohne die giiltigen Impulse des Anfangs preiszugeben. Dabei zielen alle
Regeln und Leitbilder auf die Nachfolge Christi, und zwar in einer Form, die den
Herausforderungen der jeweiligen Zeit entspricht und auf sie antwortet. Fragt
man aber weiter, was Kommunitdten und Gemeinschaften eigentlich ,evange-
lisch” macht, so liegt in der Christozentrik eine wesentliche inhaltliche Antwort.
Das bedeutet gleichermafien, dass ein Christomonismus fatal wéare. Konsequen-
terweise tragen deshalb alle Regeln immer auch Gott Vater und dem Heiligen
Geist Rechnung, allerdings in unterschiedlicher Gewichtung.

Doch ,evangelisch” bedeutet ebenso, dass die Bezeichnung ,, Ordenschrist(in)“
in kirchenjuristischer Hinsicht keinerlei Bedeutung innerhalb der evangelischen
Kirche hat: Obwohl einige evangelische Landeskirchen die Kommunitdten und
geistlichen Gemeinschaften in ihren Verfassungen verankert haben (evangelisch-
lutherische Kirche in Bayern, evangelische Landeskirche in Baden und evange-
lische Kirche in Mitteldeutschland), existiert kein evangelisches Ordensrecht in
den Kirchen der Reformation. Die Zugehdrigkeit zu einer evangelischen Kommu-
nitdt oder geistlichen Gemeinschaft begriindet daher keinen Sonderstatus inner-
halb der kirchlichen Struktur und der evangelischen Offentlichkeit. Schlie}lich
verstehen die Mitglieder der Kommunitdten ihren Schritt in die Gemeinschaft
als Ausdruck ihrer Freiheit — ganz im Sinne der Rede von Martin Luther zur , Frei-
heit eines Christenmenschen” (1520). Ihre Versprechen (Profess) sind also in
rechtlicher Hinsicht Privatgeliibde, die sie Gott und der Gemeinschaft gegeniiber
geben — auf diesen liegen dann keine Sanktionen von aufien, weder vom Staat
noch von der Kirche; sie werden freiwillig eingegangen und freiwillig gehalten.

Nach dieser ersten Bestandsaufnahme, die nicht nur Grundlinien, sondern
auch bis zu 70 Jahre Erfahrungen des gelebten Lebens ansatzweise reflektierte,
offneten Impulse von auflen in Form von Fragen und Inspirationen an die Ge-
meinschaften diese Perspektive. Dabei wurde nicht nur die Zuschreibung der
»Gnadenorte” noch einmal prézisierend aufgegriffen, sondern auch die Prophe-
tie (im Sinne einer Durchschau auf Gott) als wesentliches Merkmal der Kommu-
nitdten benannt und eingehender diskutiert. Dadurch riickte nicht zuletzt das
Verhiltnis zwischen Kirche und Gemeinschaften in den Blick, da die Ermachti-
gung des/der Einzelnen - im Sinne des Priestertums aller Glaubenden - in den

56



Theologie der geistlichen Gemeinschaften

Kommunitiaten durchaus die Kraft hat, kirchliche Strukturen herauszufordern
und so zwar in der Kirche, aber auch als deutlich erkennbares Gegentiber der
Kirche aufzutreten (Beitrag von Prof. Dr. Peter Zimmerling, Leipzig).

Doch die Gemeinschaften miissen sich auch fragen lassen (ausgehend vom
Beitrag von Prof. Dr. Klaus Raschzok, Neuendettelsau), ob sie iiberhaupt an
der — auch akademisch orientierten — Mitgestaltung einer geistlichen Theologie
mitwirken wollen. Sehen sich die , Werkstdtten” der Spiritualitdt auch in der
Lage, die gelebte Erfahrung zu versprachlichen, zu verorten und schlieflich in
eine womoglich gemeinsame geistliche Theologie miinden zu lassen, um nicht
zuletzt auf diese Weise der ,Sprache der Akademie” die ,Sprache des Glaubens”
zuzuftigen und dann moglicherweise in einer ,dritten Sprache” vom geistlichen
Leben zu reden? Hier hat sich eine Spur erdffnet, die des weiteren Nachdenkens
bedarf. Zudem tangiert die Frage nach der ,dritten Sprache”, die reflektiert vom
Glauben erzdhlt, nicht nur die Gemeinschaften, sondern auch Kirche als solche.

Schlie8lich machte der Blick auf verschiedene Fragen der katholischen Or-
denstheologie (Sr. PD Dr. Nicole Grochowina, Selbitz) deutlich, dass das Leben
in und die Auseinandersetzung mit communio ungeachtet der unterschiedlichen
Rahmenbedingungen, in denen katholische Orden und evangelische Kommu-
nitdten leben, ein gemeinsames Geschenk der Gemeinschaften an die heutige
Gesellschaft sein kann, die sich eher durch posttraditionelle Formen der Verge-
meinschaftung auszeichnet — und dies ungeachtet aller Sdkularitdt bisweilen als
Defizit erfihrt und deshalb nach , Anders-Orten” sucht.

So wurden am Ende zahlreiche Fragen deutlich, die auf die Vergewisserung
nach innen (Umgang mit Griindungsimpulsen, gemeinsame Verstindigung bei
unterschiedlichen Themen wie Eschatologie, Kreuzestheologie, Verbindlichkeit
etc.) sowie nach auflen (communio im Kontext auch eines politischen Christen-
tums, Verhaltnis zu Kirche und Welt etc.) zielen und sich in der abschlieffenden
und zugleich 6ffnenden Frage von Bischof Meyns biindeln: ,,Was sind Kriterien
fiir eine von Christus ausgehende gelungene Gemeinschaft?” Der Weg, auf dem
eine gemeinsame Antwort gesucht wird, hat just begonnen.

57



