
Theologie der geistlichen Gemeinschaften 
in der evangelischen Kirche?
Werkstattgespräch (2.-4. April 2019, Selbitz)

Gibt es so etwas wie eine Theologie des gemeinsamen Lebens, in das sich das 
Werden und Wirken der geistlichen Gemeinschaften in der Evangelischen 
Kirche Deutschlands einfassen lässt? Unter dieser Frage kamen im April 2019 
27 Teilnehmer(innen) aus unterschiedlichen evangelischen Kommunitäten 
und geistlichen Gemeinschaften zusammen, um miteinander unterschiedli­
che Grundsatzdokumente (Regeln, Leitbilder, Grundlagen) aus sechs untersc
hiedlichen Gemeinschaften (Michaelsbruderschaft, Offensive Junger Christen, 
Communität Christusbruderschaft Selbitz, Jesus-Bruderschaft Gnadenthal, 
Christusträger Brüder und Communität Casteller Ring) anzuschauen und in 
einem zweiten Schritt Impulse aus unterschiedlichen Disziplinen (Aszetik, 
praktische Theologie und katholische Ordenstheologie) sowie vom „Kom­
munitäten-Bischof“ der Evangelischen Kirche Deutschlands, Dr. Christoph 
Meyns, aufzunehmen und zu diskutieren. 

Seit Luthers radikaler Absage an jede Form von Werkgerechtigkeit ist es un­
möglich geworden, von Kommunitäten als etwas Besonderem zu sprechen. 
Weil sie anders lebten, kam gleich nach ersten Gründungen der Verdacht auf, 
sie wollten „etwas Besseres“ sein. Doch was sind sie in der evangelischen Kirche 
und in der Kirchenlandschaft überhaupt? Sind sie etwas Besonderes? Ebenso wie 
katholische Orden werden sie als „Gnadenorte“ verstanden, an denen Gottes 
Nähe in besonderer Weise erfahrbar sei. Darüber hinaus gelten sie als „Werkstät­
ten geistlichen Lebens“, „Laboratorien der Einheit“, „Anders-Orte“, „Kontrastge­
meinschaften“ und als Grenzgänger, die so die Ökumene vorantrieben. All dies 

Sr. Nicole Grochowina | Selbitz
geb. 1972, wissenschaftliche Assistentin am 
Institut für Kirchengeschichte der Universität 
Erlangen-Nürnberg; nicole.grochowina@fau.de

Br. Franziskus Joest | Gnadenthal
geb. 1949, ev. Pfarrer und Exerzitienbegleiter
br.franziskus.joest@jesus-bruderschaft.de

54

Kirche



bedeutet: Kommunitäten sind Orte intensiven gemeinsamen geistlichen Lebens; 
sie leben also im Prinzip nichts Anderes als die allen Christ(inn)en aufgetragene 
Nachfolge Christi – insofern sind sie nichts Besonderes. Allerdings leben sie 
diese besonders intensiv: Durch die Verbindlichkeit der Gemeinschaft und die 
dadurch bedingten unausweichlichen Reibungen aneinander, die Schmerzen, 
denen man nicht ausweichen kann (und will) und die dazu nötigen, Barmher­
zigkeit und Vergebung zu lernen, entsteht das, was andere Menschen als „Gna­
de“ erfahren. 

Christ(inn)en in Kommunitäten sind also nicht besser als andere Christen­
menschen – auch nicht vor sich selbst, wenn sie denn aus den durchlebten Kri­
sen die richtigen Schlüsse ziehen. Aber die Intensität, in der sie leben, was sie 
leben, ist anders; dies macht das „Kontrasthafte“ aus, die „Werkstatt“ (wo Späne 
fallen). Sie erfahren aber auch besonders intensiv, weil existenziell, was „Recht­
fertigung des Sünders“ bedeutet, was Gnade und Barmherzigkeit Jesu Christi 
ausmacht. Und davon teilen sie aus in Seelsorge und geistlicher Begleitung.

Diesen besonderen und zugleich wenig besonderen Kommunitäten näher­
ten sich die Teilnehmenden des Werkstattgesprächs zunächst über die Regeln 
und Leitbilder der Gemeinschaften: Wie eröffnet die jeweilige Gemeinschaft 
den inneren Raum für Gottes Gegenwart? Und welche besondere Gestalt hat 
dieser Raum? Was inspiriert an den Regeln, was befremdet aber auch? Entlang 
dieser drei Fragen galt es, den Blick für das Sein, Werden und Wirken der Ge­
meinschaften zu schärfen. Die Vorgehensweise des Werkstattgesprächs war also 
induktiv: Es wurde nicht vorgegeben, wie eine Theologie des gemeinsamen Le­
bens aussehen sollte oder müsste, sondern es wurde erhoben, was sich nach 
teilweise über 70 Jahren gelebten Lebens als gültig herauskristallisiert hat. 

Dabei zeigte sich recht zügig, dass das Genre der Texte ebenso unterschied­
lich war wie die Gemeinschaften selbst: Eine Regel etwa ist etwas anderes als 
ein Leitbild. Eine Regel spricht nach außen, sie wird veröffentlicht und ist von 
allen einsehbar. Ein Leitbild spricht demgegenüber primär nach innen und 
adressiert die Geschwister der jeweiligen Gemeinschaft. Hinzu kommt: Regeln 
ordnen sehr wenig, sondern sind eher spirituelle Grundlagentexte, die mehr 
oder weniger allgemein die Grundzüge der Spiritualität einer Gemeinschaft dar­
stellen. Der Alltag kann in ihnen nicht enthalten sein, weil er nicht fassbar ist 
und sich zu schnell wandelt. Und so sind Regeln auf Ergänzung durch konkrete 
Einzelregelungen angewiesen, meist „Konkretionen“ oder „Konventionen“ ge­
nannt, die sich leichter ändern und an die Erfordernisse des praktischen Lebens 
anpassen lassen.

Deutlich wurde auch, dass die Texte in einem jeweils sehr spezifischen Kon­
text entstanden sind und diesen auch widerspiegeln: So ist die kämpferische 
Sprache der Regel der Evangelischen Michaelsbruderschaft der Kirchenkampfsi­
tuation im Nationalsozialismus geschuldet, während der Regel der Christusbru­

55

Theologie der geistlichen Gemeinschaften



derschaft Selbitz anzumerken ist, dass sie den Spagat zwischen Bewahrung der 
Ursprünge und Fortschreibung in die Gegenwart wagt. Die „Grammatik“ der Of­
fensive Junger Christen setzt sich indes mit der eigenen Vergangenheit auseinan­
der und entwickelt z.B. ein modernes Gehorsamsverständnis, das dem der Grün­
dungsjahre diametral entgegensteht. 

Doch in all der Kontextgebundenheit wurde eine gemeinsame Aufgabe deut­
lich, die sich letztlich auch durch die gesamte Ordensgeschichte hindurchzieht, 
nämlich: Immer geht es darum, die Ursprungsinspiration an die nächste und 
übernächste Generation weiterzugeben und sie damit notwendigerweise zu „ver­
heutigen“, ohne die gültigen Impulse des Anfangs preiszugeben. Dabei zielen alle 
Regeln und Leitbilder auf die Nachfolge Christi, und zwar in einer Form, die den 
Herausforderungen der jeweiligen Zeit entspricht und auf sie antwortet. Fragt 
man aber weiter, was Kommunitäten und Gemeinschaften eigentlich „evange­
lisch“ macht, so liegt in der Christozentrik eine wesentliche inhaltliche Antwort. 
Das bedeutet gleichermaßen, dass ein Christomonismus fatal wäre. Konsequen­
terweise tragen deshalb alle Regeln immer auch Gott Vater und dem Heiligen 
Geist Rechnung, allerdings in unterschiedlicher Gewichtung. 

Doch „evangelisch“ bedeutet ebenso, dass die Bezeichnung „Ordenschrist(in)“ 
in kirchenjuristischer Hinsicht keinerlei Bedeutung innerhalb der evangelischen 
Kirche hat: Obwohl einige evangelische Landeskirchen die Kommunitäten und 
geistlichen Gemeinschaften in ihren Verfassungen verankert haben (evangelisch-
lutherische Kirche in Bayern, evangelische Landeskirche in Baden und evange­
lische Kirche in Mitteldeutschland), existiert kein evangelisches Ordensrecht in 
den Kirchen der Reformation. Die Zugehörigkeit zu einer evangelischen Kommu­
nität oder geistlichen Gemeinschaft begründet daher keinen Sonderstatus inner­
halb der kirchlichen Struktur und der evangelischen Öffentlichkeit. Schließlich 
verstehen die Mitglieder der Kommunitäten ihren Schritt in die Gemeinschaft 
als Ausdruck ihrer Freiheit – ganz im Sinne der Rede von Martin Luther zur „Frei­
heit eines Christenmenschen“ (1520). Ihre Versprechen (Profess) sind also in 
rechtlicher Hinsicht Privatgelübde, die sie Gott und der Gemeinschaft gegenüber 
geben – auf diesen liegen dann keine Sanktionen von außen, weder vom Staat 
noch von der Kirche; sie werden freiwillig eingegangen und freiwillig gehalten.

Nach dieser ersten Bestandsaufnahme, die nicht nur Grundlinien, sondern 
auch bis zu 70 Jahre Erfahrungen des gelebten Lebens ansatzweise reflektierte, 
öffneten Impulse von außen in Form von Fragen und Inspirationen an die Ge­
meinschaften diese Perspektive. Dabei wurde nicht nur die Zuschreibung der 
„Gnadenorte“ noch einmal präzisierend aufgegriffen, sondern auch die Prophe­
tie (im Sinne einer Durchschau auf Gott) als wesentliches Merkmal der Kommu­
nitäten benannt und eingehender diskutiert. Dadurch rückte nicht zuletzt das 
Verhältnis zwischen Kirche und Gemeinschaften in den Blick, da die Ermächti­
gung des/der Einzelnen – im Sinne des Priestertums aller Glaubenden – in den 

56

Kirche



Kommunitäten durchaus die Kraft hat, kirchliche Strukturen herauszufordern 
und so zwar in der Kirche, aber auch als deutlich erkennbares Gegenüber der 
Kirche aufzutreten (Beitrag von Prof. Dr. Peter Zimmerling, Leipzig). 

Doch die Gemeinschaften müssen sich auch fragen lassen (ausgehend vom 
Beitrag von Prof. Dr. Klaus Raschzok, Neuendettelsau), ob sie überhaupt an 
der – auch akademisch orientierten – Mitgestaltung einer geistlichen Theologie 
mitwirken wollen. Sehen sich die „Werkstätten“ der Spiritualität auch in der 
Lage, die gelebte Erfahrung zu versprachlichen, zu verorten und schließlich in 
eine womöglich gemeinsame geistliche Theologie münden zu lassen, um nicht 
zuletzt auf diese Weise der „Sprache der Akademie“ die „Sprache des Glaubens“ 
zuzufügen und dann möglicherweise in einer „dritten Sprache“ vom geistlichen 
Leben zu reden? Hier hat sich eine Spur eröffnet, die des weiteren Nachdenkens 
bedarf. Zudem tangiert die Frage nach der „dritten Sprache“, die reflektiert vom 
Glauben erzählt, nicht nur die Gemeinschaften, sondern auch Kirche als solche. 

Schließlich machte der Blick auf verschiedene Fragen der katholischen Or­
denstheologie (Sr. PD Dr. Nicole Grochowina, Selbitz) deutlich, dass das Leben 
in und die Auseinandersetzung mit communio ungeachtet der unterschiedlichen 
Rahmenbedingungen, in denen katholische Orden und evangelische Kommu­
nitäten leben, ein gemeinsames Geschenk der Gemeinschaften an die heutige 
Gesellschaft sein kann, die sich eher durch posttraditionelle Formen der Verge­
meinschaftung auszeichnet – und dies ungeachtet aller Säkularität bisweilen als 
Defizit erfährt und deshalb nach „Anders-Orten“ sucht. 

So wurden am Ende zahlreiche Fragen deutlich, die auf die Vergewisserung 
nach innen (Umgang mit Gründungsimpulsen, gemeinsame Verständigung bei 
unterschiedlichen Themen wie Eschatologie, Kreuzestheologie, Verbindlichkeit 
etc.) sowie nach außen (communio im Kontext auch eines politischen Christen­
tums, Verhältnis zu Kirche und Welt etc.) zielen und sich in der abschließenden 
und zugleich öffnenden Frage von Bischof Meyns bündeln: „Was sind Kriterien 
für eine von Christus ausgehende gelungene Gemeinschaft?“ Der Weg, auf dem 
eine gemeinsame Antwort gesucht wird, hat just begonnen.

57

Theologie der geistlichen Gemeinschaften


