
58

Junge Theologie

Verena Hammes | Frankfurt a.M.

geb. 1991, Dr. theol., Geschäftsführerin 
der Arbeitsgemeinschaft Christlicher 
Kirchen (ACK) in Deutschland

verena.hammes@ack-oec.de

Erinnerung in ökumenischer Liturgie

„Tut dies zu meinem Gedächtnis“ (Lk 22,19b) ist der wahrscheinlich wichtigste 
Auftrag Jesu an seine Jünger, an den in beinahe allen christlichen Traditionen 
im Abendmahlsgeschehen erinnert wird. Selbst in solchen Konfessionen, wo 
dieser Imperativ nicht zum gottesdienstlichen Geschehen hinzugehört, bildet 
er doch den dichtesten Ausdruck des Christentums als Erinnerungsreligion. 
Theologisch spricht man vor allem im römisch-katholischen Bereich von der 
anamnetischen Dimension der Liturgie: „Liturgisches Gedenken ist keine Sache 
des bloß subjektiven Empfindens oder einer evtl. mit einem moralischen Appell 
versehenen Rückerinnerung an in der Vergangenheit liegende Heilsereignisse, 
sondern erhebt den Anspruch, über Raum und Zeit hinweg das vergangene und 
in der Schrift überlieferte Handeln Gottes am Menschen in der Feier heilswirk-
sam zu vergegenwärtigen.“1Erinnerung wird also nicht als bloße Rückbesinnung 
auf Vergangenes verstanden. Sie ist zugleich ein performativer Akt, der das Ver-
gangene gegenwärtig setzt und damit die chronologische Struktur der Zeiten 
übersteigt. Die feiernde Gemeinde stellt sich in die Heilsgegenwart hinein und 
weiß sich beispielhaft verbunden mit den vielen Ereignissen der Vergangenheit, 
in denen sich Gottes Geist gezeigt und in denen er gewirkt hat, sowie mit seiner 
bleibenden Gegenwart und Treue in Zukunft – bis zu seiner Wiederkunft.

Erinnern – jüdisch und christlich

Die Relevanz einer anamnetischen, erinnerungskulturell gesteuerten Heilsge-
schichte hat im Judentum noch in verstärkter Weise ihren Ort. Durch die Verge
genwärtigung bestimmter heilsgeschichtlicher Ereignisse, wie der Landnahme 
oder des Exodus, lebt das jüdische Volk seinen Glauben aus der Erinnerung. So 

1	 M. Kunzler, Art. Gedenken. I. Liturgisch, in: LThK 32006. Bd. 4, 338 (Abkürzungen aufgelöst).



wird es befähigt, in Zeiten des Exils und trotz der Zerstörung seines wichtigsten 
Erinnerungsortes, des Tempels, den Glauben an JHWH und seine Gemeinschaft 
auch in der Fremde zu bewahren. Die Vergegenwärtigung der Treue Gottes wird 
zu einer normativen Kategorie des Gottesglaubens. In den Psalmen geht der Ge
brauch des hebräischen Wortes für „Erinnern“ (zkr) mit einem Verpflichtungs-
gefühl einher, Gottes großer Taten immer wieder zu gedenken. Der Imperativ 
zachor („Erinnere dich!“) wird als wichtigster Auftrag des jüdischen Volkes wahr
genommen. Das Vergessen als Gegenteil der Erinnerung hingegen ist keine Op
tion: „Erinnern bedeutet Treue, Gehorsam und Leben – Vergessen bedeutet Ab-
fall, Rückkehr nach Ägypten und Tod.“2 

Im Pessach-Fest des jüdischen Glaubens erlebt diese Art der Erinnerung ihre 
womöglich stärkste Verdichtung, denn jeder Jude und jede Jüdin solle sich beim 
Pessach so fühlen, als sei er oder sie selbst aus Ägypten ausgezogen. Damit kann 
die Feier zurecht als „Ur-Erinnerungsort des jüdischen Glaubens“3 bezeichnet 
werden. Diese Heilsgeschichte führt Jesus Christus durch seinen Opfertod und 
seine Auferstehung weiter. Im Zentrum eines jeden Abendmahlgottesdienstes 
steht daher sein Auftrag „Tut dies zu meinem Gedächtnis“: „Nirgendwo sonst in 
der Liturgie besteht ein so intensiver Zusammenhang zwischen heilsgeschicht-
lich-personaler Erinnerung und Vergegenwärtigung der die Zeiten umspannen-
den und aufhebenden ‚Communio sanctorum‘.“4 Die betende Gemeinde ver-
gewissert sich der Präsenz Jesu Christi in Vergangenheit und Gegenwart und 
erfleht seine Wiederkunft in der Zukunft. Damit überschreitet jeder christliche 
Gottesdienst die menschlich gesetzte Zeitlichkeit. Auch wenn in der theologi
schen Diskussion über den Gedächtnisbegriff vor allem die Eucharistie und die 
Liturgie im Mittelpunkt stehen, so dürfen die anderen beiden Grunddimensio
nen, Verkündigung (Martyria) und Diakonie, nicht vergessen werden. Sie tragen 
ebenfalls zur Vergegenwärtigung der Heilstat Gottes in Jesus Christus bei. Es ist 
das Verdienst der Reformatoren, dass sie auf die Überbetonung der liturgischen 
Anamnese hingewiesen und wieder die Anwesenheit des Wortes Gottes in der 
Heiligen Schrift betont haben. Somit ist die Erinnerung an die Reformation stets 
eine Erinnerung an die Wiederentdeckung der anamnetischen Struktur der Ver-
kündigung, die zugunsten der liturgischen Anamnese lange Zeit in den Hinter-
grund getreten war. Der besondere Stellenwert des liturgischen Geschehens für 
die Anamnese bleibt davon aber unberührt.

59

Ökumenische Liturgie

2	 A. Assmann, Zur Metaphorik der Erinnerung, in: A. Assmann / D. Harth (Hrsg.), Mnemosyne. Formen 
und Funktionen der kulturellen Erinnerung. Frankfurt/M. 1991, 13–35, hier: 23.

3	 C. Markschies / H. Wolf, „Tut dies zu meinem Gedächtnis“. Das Christentum als Erinnerungsreligion, in: 
dies. (Hrsg.), Erinnerungsorte des Christentums. München 2010, 10–28, hier: 16.

4	 B. Hamm, Normierte Erinnerung. Jenseits- und Diesseitsorientierungen in der Memoria des 14. bis 16. 
Jahrhunderts, in: M. Ebner u.a. (Hrsg.), Die Macht der Erinnerung (JBTh 22). Neukirchen-Vluyn 2002, 
197–251, hier: 210. 



Erinnern – ökumenisch

Wie kann sich dieser Grunddimension des Erinnerns nun aus ökumenischer Sicht 
genähert werden? Wenn es stimmt, dass die anamnetische Struktur christliche 
Gottesdienste durchzieht, dann lässt sich hier unter Umständen ein Schlüssel zu 
einem ökumenischen Verständnis der Vergangenheit finden, der eine veränderte 
Gedächtniskultur etablieren kann.

Die Erinnerungsdimension hat ökumenisches Potenzial, nicht zuletzt im Hin
blick auf ökumenische Gottesdienste. Nicht nur ist jeder Gottesdienst in erster 
Linie ein „Christusfest“, das die Menschwerdung und die Auferstehung Christi 
memoriert und vergegenwärtigt, sondern er hat auch immer konfessionelle Spe-
zifika, die durch die Jahrhunderte entstanden sind und damit eigene Gedächt-
nistraditionen abbilden. In diesem Fall ist Erinnerung nicht eo ipso heilsam, 
sondern kann schmerzhafte, ja sogar konfrontative Elemente beinhalten, die 
auf die immer noch bestehende Trennung der Christen hinweisen. Dann kann 
Erinnerung mitunter sogar bestehende Differenzen verstärken und die Gräben 
zwischen den Konfessionen durch die Tradierung in den Generationen vertiefen. 
Dies ist besonders dann schmerzhaft, wenn sich ritualisierte Formen des Glau-
benslebens entwickelt haben, die zum Traditionsbestand gehören oder so eng 
mit der Selbstidentifikation der jeweiligen Konfession verbunden sind, dass sie 
über Generationen weitergetragen werden.

Liturgie ist der vornehmste Ort der Erinnerung. Dort können belastende kon
fessionelle Gedächtnistraditionen zur Sprache und vor Gott gebracht werden. 
Für ein gottesdienstliches Geschehen sind jedoch vorbereitende Schritte notwen-
dig. Denn durch die unhinterfragte Übernahme bestimmter Traditionen und An-
sichten, die besonders in der Liturgie ihren Ausdruck finden, kann die Liturgie 
nicht selbst als Korrektiv zur Anwendung gebracht werden. Vielmehr ist es not-
wendig, als ecclesia semper reformanda ständig zu prüfen, inwiefern die lex orandi 
(das Gesetz des Betens) und die lex credendi (das Gesetz des Glaubens) noch kon-
gruent zueinander sind oder wo sich Verschiebungen ergeben haben.

Dialog als Voraussetzung

Zunächst steht der gemeinsame theologische Dialog zwischen den jeweiligen 
Traditionen im Fokus, bilateral oder multilateral gestaltet. Hier sind Verwun-
dungen und unaufgearbeitete Konflikte der Vergangenheit zu identifizieren, 
zunächst ins Wort und dann zu Papier zu bringen. Damit wird allen Partnern 
bewusst, welche Erinnerungen weiterhin das gegenwärtige Verhältnis belasten. 
Dabei ist eine Abstufung denkbar: Welche Konfliktthemen sind durch den bis-
herigen Dialog bereits obsolet geworden? Welche belasten weiterhin das Mit-
einander und manifestieren die Trennung? So wird die Geschichte gemeinsam 

60

Junge Theologie



5	 D. Fulda, Über episches und dramatisches Vergessen. Amnestische Motive und Strukturen nicht nur litera-
rischer Gattungen zwischen spätem 17. und frühem 20. Jahrhundert, in: G. Butzer / M. Günther (Hrsg.), 
Kulturelles Vergessen: Medien – Rituale – Orte (Formen der Erinnerung 21). Göttingen 2004, 195–218, 
hier: 199.

memoriert und die unterschiedlichen Gedächtnistraditionen werden einander 
vorgestellt. Dabei ist nicht nur die jeweils zur Debatte stehende Epoche der Ge
schichte (z.B. die Zeit der Trennung) zu beleuchten, sondern darüber hinaus die 
Entwicklungen in den Kirchen und Konfessionen mitzuberücksichtigen, die im 
Zuge ihrer Konfessionalisierung eigene Lehrgebäude gebildet haben, die nicht 
unmittelbar mit der „Gründungszeit“ oder den daran beteiligten Personen in 
Verbindung gebracht werden können. Der gemeinsame Dialog ermöglicht, ei
ne gemeinsame Geschichte zu schreiben, welche die Konflikte zwar nicht ver-
schweigt, aber aus der gegenwärtigen Perspektive einzuordnen versucht. Darü-
ber hinaus behält sie auch die weiteren Konfessionsbildungen mit ihren Stärken 
und Schwächen im Blick, um den gegenwärtigen Partner im ökumenischen 
Dialog besser zu verstehen.

Erinnern – ökumenisch-liturgisch

Papier allerdings ist geduldig. Die Gedanken der neuen, im Dialog gefundenen 
und identifizierten Gedächtniskultur bleiben sinnbildlich im Regal stehen, wenn 
sie nicht in das Glaubensleben der Kirche implementiert werden. Eine der vor-
nehmsten Formen dieser Rezeption ökumenischer Übereinstimmungen ist die 
Liturgie. Dort gilt der Grundsatz: lex orandi, lex credendi (Wir beten, was wir 
glauben). Wenn also die ökumenischen Konvergenzen zum neu entdeckten 
Glaubensschatz der Kirchen gehören, so haben sie unwiderruflich einen wichti
gen Platz in der feiernden Gemeinde der Liturgie. Das liturgische Geschehen 
im ökumenischen Miteinander konzentriert die neue Gedächtniskultur, indem 
sie die belastenden Erinnerungen in die Mitte der feiernden Gemeinde und vor 
Gott stellt. Das Ziel ist Versöhnung – der Vergangenheit, der Gegenwart und der 
Zukunft. Da aber zwischen christlichen Kirchen und Gemeinden Versöhnung 
nie nur menschengemacht ist und jeder menschliche Versuch letztlich nicht 
ohne Gottes Willen zu denken ist, bietet der ökumenische Gottesdienst die 
Möglichkeit, Gott darum zu bitten, er möge Versöhnung möglich machen und 
die Mauern der Trennung einreißen. „Das heißt (…), dass unter Christen nie 
eine vollständige Vergebung stattfinden kann, denn das ist Sache von Gottes 
Gericht und Gnade.“5 Damit wird auch deutlich, dass letztlich Gott der Han-
delnde in einem liturgischen vergegenwärtigenden Versöhnungsgeschehen ist. 

Diese Überlegungen zeigen, wie wichtig einerseits die Erinnerungsdimension 
der Liturgie für die Ökumene sein kann, aber ebenso, dass die Ökumene eine 
hohe Relevanz für die anamnetische Gedenkstruktur eines jeden Gottesdienstes 

61

Ökumenische Liturgie



6	 Vom Konflikt zur Gemeinschaft. Gemeinsames lutherisch-katholisches Reformationsgedenken im Jahr 
2017. Bericht der Lutherisch/Römisch-katholischen Kommission für die Einheit. Paderborn – Leipzig 
22013.

7	 Erinnerung heilen – Jesus Christus bezeugen. Ein gemeinsames Wort zum Jahr 2017 (Gemeinsame Texte 
24). Hrsg. v. d. Evangelischen Kirche in Deutschland und dem Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz. Hannover – Bonn 2016.

hat. Im Reformationsgedenkjahr 2017 ist der Weg über das gottesdienstliche 
Geschehen als Versöhnungsort mehrmals gewählt worden. Auf internationaler 
Ebene wurden im Dokument „Vom Konflikt zur Gemeinschaft“6 zwischen dem 
Lutherischen Weltbund und dem Päpstlichen Rat zur Förderung der Einheit 
der Christen eine gemeinsame Geschichte der Reformation beschrieben und 
weiterhin offene Fragen angesprochen. Die Hauptelemente des Dokuments wur-
den im liturgischen Geschehen am 31. Oktober 2016 im schwedischen Lund 
und im Nachgang weltweit durch liturgische Nachfeiern vergegenwärtigt. Auf 
deutsch-nationaler Ebene lag dem Buß- und Versöhnungsgottesdienst zwischen 
Deutscher Bischofskonferenz und der Evangelischen Kirche in Deutschland das 
Dokument „Erinnerung heilen. Jesus Christus bezeugen“7 zugrunde. Beide Got-
tesdienste waren trotz ihrer gemeinsamen Zielrichtung der Etablierung einer 
ökumenischen Gedächtniskultur in der Konzeption unterschiedlich: Die inter-
nationale Vorlage nutzte das Instrument der Rückbesinnung auf die Geschichte 
und des Erzählens der je eigenen Gedächtnistraditionen, um zu einer gemeinsa
men Geschichtsschreibung zu kommen. Der Gottesdienst auf deutscher Ebene 
hatte weniger die gemeinsame Geschichte als die Schwächen und Stärken der 
jeweiligen Konfession im Blick sowie die Differenzen, die es miteinander zu ver-
söhnen galt. Beide machten sich jedoch die einer Liturgie immer inhärente Er-
innerungsdimension zunutze, um eine neue Gedächtnistradition zu implemen-
tieren, die nicht mehr im Gegeneinander, sondern im Miteinander das Ereignis 
der Reformation reflektiert – bei allen bleibenden Unterschieden, die nicht zu 
verschweigen sind.

Die Erinnerung kann also schmerzhaft sein, jedoch in der Liturgie, im Licht 
Gottes, gewandelt und versöhnt werden. Ökumenische Gottesdienste bieten 
dazu einen außerordentlichen Erinnerungsort.

62

Junge Theologie


