Reflexion

Thomas Ruster | Dortmund
geb. 1955, Professor fiir Systematische
Theologie am Institut fiir Katholische

Theologie der TU Dortmund

thomas.ruster@tu-dortmund.de

Gottliche und tierliche Transzendenz

Zu heidnischen Tiergottheiten und biblischem Bilderverbot

Der amerikanische Professor fiir Biologie David Haskell hat ein Jahr lang ein
kleines Waldstiick in den Bergen von Tennessee beobachtet und von seinen Er-
fahrungen in dem faszinierenden Buch Das verborgene Leben des Waldes. Ein Jahr
Naturbeobachtung berichtet.! Vom 1. Januar bis zum 31. Dezember hat er sein
Mandala - so nannte er nach einer buddhistischen Tradition das Stiick Wildnis
von ca. 1 Meter Durchmesser — immer wieder besucht, durch alle Jahreszeiten
hindurch und bei jedem Wetter. Er studierte den Uberlebenskampf der Meisen
im kalten Winter und das Vogelerwachen im Frithling, die Vermehrung der
Schnecken und die Musik der Heuschrecken. Er achtete auf den Zusammenhang
von Sonne und Wachstum, die Interaktion von Pilz und Alge, das Beuteverhal-
ten der Kreuzspinne, registrierte die Schmerzlaute der Tiere und begann ihre
Kommunikation zu verstehen. Dank der heute verfiigbaren technischen Hilfs-
mittel konnte er die Natur genauer beobachten als dies jemals moglich war. Am
Ende des Jahres fasst er seine Erfahrungen so zusammen:

»Ich empfinde gleichzeitig eine grofle Ndhe und eine uniiberwindbare Dis-
tanz. Je besser ich das Mandala kennenlerne, desto Kklarer sehe ich meine 6ko-
logische und evolutiondre Verwandtschaft mit dem Wald. Ich habe das Gefiihl,
als sei ich nun ein neuer Mensch, oder besser gesagt, als sei in mir die Fahigkeit
geweckt worden, zu sehen, woraus ich seit jeher gemacht bin.

Zugleich hat sich ein ebenso starkes Gefiihl des Andersseins eingestellt. Bei
meiner Beobachtung des Mandalas habe ich auf bedriickende Weise begriffen,
wie gewaltig meine Ahnungslosigkeit ist. Ich kann die Bewohner des Mandalas

1 D. G. Haskell, Das verborgene Leben des Waldes. Ein Jahr Naturbeobachtung. Miinchen 2015 (zuerst
USA 2012).

64




Tiertheologie

nicht einmal im Entferntesten zdhlen oder benennen. Jedes Verstiandnis ihres Le-
bens und ihrer Beziehungen muss fragmentarisch bleiben. Je ldnger ich das Man-
dala beobachte, desto mehr schwindet die Hoffnung, es jemals zu begreifen, und
sei es nur in seiner grundlegenden Natur” (296).

Néhe und Distanz wachsen miteinander bei der Begegnung mit den Tieren.
Das ist eine Erfahrung, die aus intensiver Begegnung mit der Natur entsteht, wie
sie heute wohl nur noch wenige Menschen machen. Ich méchte besonders her-
vorheben, was Haskell ,evolutionare Verwandtschaft” nennt. Durch die Evoluti-
onstheorie wissen wir erst, dass der Mensch vom Tier abstammt. Menschen sind
Tiere, nur eine besondere Art. Das Tier lebt in uns weiter, es gehort zu unserer
Natur. Wo aber ist dieses Wissen in uns lebendig? Fiihlen wir, wie Haskell es tut,
unsere evolutiondre Ndhe zum Tier? Hat uns die Evolutionstheorie die Tiere
ndhergebracht? Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass in der Literatur
kaum einmal das Thema behandelt wird, wie sich ein Tier in einen Menschen
verwandelt. Die einzigen Ausnahmen, die ich kenne, sind in Franz Kafkas Ein
Bericht fiir eine Akademie und Mikhail Bulgakows Hundeherz; beide Geschichten
gehen nicht gut aus. Es fallt den Menschen offenbar schwer, ihre Nahe zum Tier
einzugestehen. Der Religionswissenschaftler Stefano Franchini hat diesbeziiglich
den Vergleich zwischen Tier und Kind gezogen.? Kénnen wir uns noch vorstellen,
wie wir mit sechs oder acht Jahren ausgesehen, gedacht und gefiihlt haben? Wiir-
den wir uns wiedererkennen, wenn wir uns als Kind begegnen wiirden? So wie
das Kind im Erwachsenen in der Regel vergessen ist, so ist es auch beim Tier.

Wenn es aber so ist, dass Nahe und Distanz miteinander wachsen, dann fehlt
zugleich mit der Ndhe zu den Tieren auch das Bewusstsein ihrer Fremdheit und
Unbegreiflichkeit. Unsere Haustiere meinen wir vielleicht allzu gut zu kennen.
Die Millionen von Schlachttieren und Nutztieren haben wir aus unserem Ge-
sichtskreis verbannt und halten sie so, dass uns ihre Fremdheit nicht zu nahe
kommt. Wilde Tiere kommen in der menschlichen Lebenswelt so gut wie gar
nicht mehr vor. So kann das Gefiihl von der gewaltigen Ahnungslosigkeit, von
dem Haskell ergriffen war, kaum mehr aufkommen. Es steht nicht gut um die
menschliche Erkenntnis von den Tieren.

.Das Tierische transzendiert. Alles Tierische ist transzendent” (T. Mann)

Dieser erstaunliche Satz des deutschen Schriftstellers findet sich in einem Essay
uber Goethe und Tolstoi.> An beiden Dichtern erkennt Thomas Mann eine beson-
dere Nédhe zu den Tieren. In Bezug auf Goethe spricht er von einer ,fast schon

2 Vgl. S. Franchini, Interferenze teoriche tra bambino, adulto e animale. Appunti sulla storia dell’infanzia
come olografia, in: Pedagogia e Vita. Rivista di problemi pedagogici, educativi e didattici 1/2019.

3 T. Mann, Goethe und Tolstoi. Fragmente zum Problem der Humanitit, in: ders., Reden und Aufsitze 1
(WA IX). Frankfurt/M.1990, 141.

65



Reflexion

iibertriebenen sinnlichen Begabtheit”, die ins ,Okkult-Natursichtige” ibergeht.
So konnte Goethe in seinem Schlafzimmer in Weimar das Erdbeben von Messina
spiiren. Mann sagt dazu: ,Auch der nervose Apparat der Tiere vermag ja derglei-
chen Ereignisse vor- und mitzufiihlen.” Goethe war es auch, der mit dem Gedan-
ken, dass der Mensch aufs Nachste mit den Tieren verwandt sei, Ernst machte —
viel mehr als die Wissenschaft seiner Zeit. Der 1832 verstorbene Dichter hat die
1859 erstmals verodffentlichte Evolutionstheorie Darwins gleichsam vorweggeahnt.
Wenn Thomas Mann von der Transzendenz des Tierischen spricht, meint er da-
mit die tibersinnliche, tiber die normale Erkenntnis hinausgehende Wahrneh-
mung der Tiere, die er auch bei Goethe bemerkt hatte. Er hélt jedoch beide Mo-
mente fest: Die Nahe zwischen Mensch und Tier, die Goethe ein Anliegen war,
und die fremdartige tibersinnliche Erkenntnis, die er mit den Tieren gemeinhatte.
Wieder ist es so, dass Vertrautheit und Fremdheit miteinander wachsen.

1930 hat der Arzt und Dichter Gottfried Benn Manns Wort iiber das Transzen-
dieren der Tiere aufgenommen.* Fiir ihn liegt das Tierische ,,im Organischen” des
Menschen, ,in seinen Trieben”. Benn verbindet damit Rausch und Ekstase. Dem
verkopften Menschen unserer Zeit begegnet in den Tieren seine eigene Tierhaf-
tigkeit. Das Tierische transzendiert das Bewusstsein, es fiihrt in den Bereich des
Pralogischen und Halluzinatorischen. Es liegt etwas von ,Blut und Boden” in
diesen Aulerungen Benns von 1930, und tatsdchlich schloss er sich wenig spiter
voriibergehend dem Nationalsozialismus an. Dennoch hat er etwas Wichtiges
gesehen: Der ewige Kampf des europdischen Menschen zwischen Pflicht und Be-
gehren, zwischen Geist und Korper — ist er nicht die Folge seiner Abspaltung von
seiner animalischen Natur?

Thomas Mann und Gottfried Benn nehmen die Tiere fiir eine Transzendenz
jenseits des menschlichen Bewusstseins in Anspruch. Im Tier trifft der Mensch
auf eine andere Weise von Lebendigkeit, eine andere Weise, die Welt anzuschau-
en und zu erleben. Das ist das Fremde, Unbegreifliche an den Tieren, das zugleich
dem Menschen eine Grenze zieht. Des Menschen Weise, die Welt zu erleben, ist
nicht die einzige. Die Dinge sind nicht nur so, wie wir sie sehen. ,Das Tierische
transzendiert” bedeutet dann: Es transzendiert den Menschen in seiner Auffas-
sung, kraft seiner Vernunft die Welt durchschauen und erkldaren zu konnen. Tie-
rische Transzendenz ist die Urform von Alteritat. An Tieren konnen wir lernen,
das andere als anderes wahrzunehmen und es anders sein zu lassen. Und es ist,
insofern wir selbst Tiere sind, auch eine Anerkenntnis des anderen in uns selbst.
Wir sind nicht nur das, was unser Bewusstsein von uns sagt. Hier trdgt noch ein-
mal die Analogie von Kind und Tier. So wie wir, auch wenn wir uns noch so er-
wachsen vorkommen, immer noch Kinder sind, so sind wir auch, auch wenn wir
noch so verniinftig zu sein scheinen, immer noch Tiere.

4 G. Benn, Gesammelte Werke. Bd. 1. Wiesbaden 1959, 436.

66



Tiertheologie

Aber Gottfried Benn griff sicherlich zu kurz, wenn er den tierischen Anteil am
Menschen im Organischen und Triebhaften sah. Auch Tiere haben ihre Ver-
nunft. Der kommt man nicht auf die Spur, wenn man ihre Intelligenzleistungen
mit jener der Menschen vergleicht und ihnen Vernunft nur zuspricht, wenn

sie der menschlichen dhnelt. Die Weise, in der Tiere ihre Welt ordnen und ver-
stehen, wird uns immer unbegreiflich bleiben. Das hat Haskell nach der inten-
siven Beobachtung eines Jahres nicht ohne Resignation festgestellt. In dieser
Feststellung liegt eine Selbstbegrenzung gerade in Bezug auf das, was uns das
Kostbarste am Menschen zu sein scheint und von dem wir annehmen, dass es
uns grundlegend von den Tieren unterscheidet. Die Welt der Tiere halt andere
Rationalitdten bereit als nur die unsere. Wir durchschauen sie nicht, wir werden
sie niemals begreifen, denn wir kdnnen zwar sehen, aber nicht sehen, wie wir
sehen. Jeder noch so gut gemeinte Versuch der Einfiihlung in ein Tier bleibt an
dieser Grenze stehen. Was wir sehen, ist immer nur das, was wir wahrnehmen.

Heidnische Tiergottheiten

Mit diesen Uberlegungen sind wir nicht weit entfernt von dem, was die Religi-
onen immer schon gewusst oder zumindest geahnt haben; die Religionen, mit
der einzigen Ausnahme der biblischen Religionen, wie wir bald sehen werden.
Eben habe ich darauf hingewiesen, dass es fiir Tiere nicht leicht ist, Menschen
zu werden, jedenfalls nicht nach den literarischen Zeugnissen, die wir von sol-
chen Verwandlungen haben. Es ist aber sehr leicht fiir sie, Gotter zu werden.
Man braucht nur auf die Zeugnisse der Religionsgeschichte zu achten, zum Bei-
spiel auf die dgyptische. Von dort kennen wir den Horusfalken, den Sohn der
Himmelsgottin Isis. Der Gott Thot, der Gott der Weisheit und der Wissenschaft,
wird in Gestalt eines sitzenden Pavians dargestellt. Die Gliicks- und Fruchtbar-
keitsgottin Bastet hatte den Kopf einer Katze. Ipet war die Nilpferdgottin, Apis
war der heilige Stier von Memphis, Abi ein Totengott in Gestalt eines Panthers,
Sachmet, Gottin des Krieges und der Krankheit, war 16wenkopfig.® Die Liste lie-
e sich verldngern, fiir viele Religionen und bis zu den Anfdngen der Religions-
geschichte, vielleicht bis zu den frithen Hohlenmalereien. Man kann dariiber
spekulieren, warum Gotter und Tiere so eng zusammengesehen wurden. Ein
Motiv ist sicher in der Bedrohung durch wilde Tiere zu suchen, der die Men-
schen die langste Zeit ihrer Geschichte ausgesetzt waren. Tiere waren gefahrlich,
sie waren machtig, sie reprasentierten Michte und Gewalten oder waren selbst
welche.

Ein anderes Motiv wird in der Art der Darstellungen sichtbar, die man im
ganzen vorderen Orient findet. Gezeigt werden Gesten der Verehrung, kriege-

5 URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_dgyptischer_Gotter (Stand: 25.10.19).

67



Reflexion

rische Szenen, Momente voller Erotik. Die Lebendigkeit, Agilitdt, Fruchtbarkeit
der Tiere wird als intensives Leben erfahren und als Vorbild oder Beistand ge-
nommen. Man schétzte an vielen Tieren offenbar ihre Weise von Lebendigkeit,
die den Menschen selbst unzugianglich war.

Und schlieBlich: Die gottlichen Tiere stehen fiir Andersheit. Sie sind Wesen
eigener Art. Sie transzendieren die menschliche Welt, die in jener frithen Zeit
noch ungesicherter und durchlidssiger war gegeniiber ihrer tierischen Umwelt
als es die heutige ist. Die Gotter des Himmels stehen fiir Transzendenz, wie sie
im unwandelbaren Gang der Gestirne und der Jahreszeiten wahrnehmbar war.
Und die Tiere stehen fiir eine, wenn man so will, horizontale Transzendenz, die
Transzendenz der natiirlichen Welt im Verhiltnis zur menschlichen Lebenswelt.
Thomas Manns Satz ,Das Tierische transzendiert. Alles Tierische ist transzen-
dent” hitte in jener Kultur kaum Erstaunen hervorgerufen.

Tiere in der Bibel

Unter der Voraussetzung, dass die Bibel in einer Zeit entstanden ist, in der Men-
schen viel enger mit Tieren zusammenlebten als wir heute, ist es bemerkenswert,
wie wenig insgesamt von Tieren in der Bibel die Rede ist. Vor allem Erfahrungen
enger Vertrautheit mit Tieren und zugleich der Wahrnehmung der Fremdheit
der Tiere, wie sie Haskell berichtet, gibt es in der Bibel so gut wie gar nicht. Eine
seltene Ausnahme findet sich in dem Gleichnis, das der Prophet Nathan dem
David vortrug. Da besafl ein armer Mann nichts aufler einem einzigen kleinen
Lamm. ,Er zog es auf und es wurde bei ihm zusammen mit seinen Kindern
grof3. Es af von seinem Stiick Brot und es trank aus seinem Becher, in seinem
Schof? lag es und war fiir ihn wie eine Tochter” (2 Sam 12,1-3). Diese Geschich-
te einer innigen Vertrautheit zwischen Mensch und Tier stand mit hoher Wahr-
scheinlichkeit im Hintergrund, als Johannes der Tdufer Jesus zum ersten Mal
sah und sagte: ,Seht, das Lamm Gottes” (Joh 1,29.36). Gott ist mit Jesus so ver-
traut wie der arme Mann mit seinem Lamm. Jesus, ,der Einzige, der Gott ist
und am Herzen des Vaters ruht” (Joh 1,18), und das Lamm, das ,im Schof} des
armen Mannes lag”, sind wie ein Sohn oder eine Tochter.® Diese Geschichte hat
gewirkt: Das Wort des Johannes vom Lamm Gottes wird in jeder heiligen Messe
wiederholt und ist tausendmal in wunderschéner Musik vertont worden. Doch
andere Hinweise auf solch innige Mensch-Tier-Vertrautheit sucht man doch
vergebens. Auch die Fremdheit, die Unbegreiflichkeit der Tiere wird selten The-
ma. Am Ende des Buchs Job briistet sich der Herr damit, wilde und gefidhrliche
Tiere wie Behemot und Leviathan beherrschen und besdnftigen zu konnen (Ijob

6 Vgl. R. Schwindt, ,Seht das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Siinde der Welt“ (Joh 1,29), in: TThZ
119 (2010), 193-216; R. Bieringer, Das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt hinwegnimmt (Joh 1,29),
in: G. van Belle (Hrsg.), The Death of Jesus in the Fourth Gospel. Leuven 2007, 199-232.

68



Tiertheologie

40; 41). Da kommt etwas zum Vorschein von der quasi gottlichen Gewalt der
Tiere. Aber der Herr ist machtiger als sie, das ist der Sinn der Worte Gottes. Ndhe
und Ferne, Vertrautheit und Fremdheit sind in der Bibel fiir Gott reserviert. Die
Erfahrung mit Gott tiberbietet die Erfahrungen, die Menschen sonst mit den
Tieren machen konnen. Von der untiiberbietbaren Ndhe Gottes spricht zum Bei-
spiel der Psalm 139: ,Herr, du hast mich erforscht und kennst mich (...). Von
hinten und von vorn hast du mich umschlossen, hast auf mich deine Hand ge-
legt.” Und wie bei den Tieren wachsen Vertrautheit und Fremdheit miteinander.
»Zu wunderbar ist fiir mich dieses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begreifen
(...). Wie kostbar sind mir deine Gedanken, Gott! Wie gewaltig ist ihre Summe!
Wollte ich sie zdhlen, sie sind zahlreicher als der Sand. Ich erwache und noch
immer bin ich bei dir.” (VV 1.5-6.17-18) Es ist fast so, wie Haskell von den le-
bendigen Wesen in seinem Mandala spricht.

Gotzendienst und Bilderverhot

Thomas Manns Rede von der Transzendenz der Tiere trifft fiir die Bibel nicht zu.
Die Tiere sind zwar die gesegneten Geschopfe Gottes, sie sind sogar in den Bund
eingeschlossen, er hat sie der Obhut der Menschen anvertraut - ja, tierfreund-
lich geht es in der Bibel schon zu. Aber die horizontale Transzendenz der Tiere
kommt in ihr nicht vor. Der Grund dafiir liegt im Verbot des Gotzendienstes.
Das strenge Verbot, den Gottern der Volker zu dienen, die Aufforderung, JHWH
allein Gott sein zu lassen, durchzieht das ganze Alte Testament. Und da es nun
so war, dass die Gotter der Volker sehr hdufig als Tiere dargestellt wurden, muss-
te sich das Verbot der Verehrung auch auf diese Art ihrer Darstellung beziehen.
Vermutlich ist sogar das 2. Gebot, das Gebot, sich ein Bild von Gott zu machen,
in erster Linie auf die Darstellung gottlicher Tiere bezogen: ,Du sollst dir kein
Kultbild machen und keine Gestalt von irgendetwas am Himmel droben, auf
der Erde unten oder im Wasser unter der Erde” (Ex 20,4). Himmel, Erde und
Wasser, sie waren von Tieren bevolkert. Die Urszene des Gotzendienstes ist die
Verehrung des Goldenen Kalbes am Sinai. Der Herr verurteilt die Verehrung
dieses Tieres. ,Schnell sind sie von dem Weg abgewichen, den ich ihnen vorge-
schrieben habe. Sie haben sich ein gegossenes Kalb gemacht, sich vor ihm nie-
dergeworfen und ihm Opfer geschlachtet, wobei sie sagten: Das sind deine Got-
ter, Israel, die dich aus dem Land Agypten heraufgefiihrt haben” (Ex 32,8). Der
Zorn des Herrn entbrennt gegen das Volk, dass er es vernichte. Die Ersetzung
des Gottes, der das Volk aus Agypen gefiihrt hat, durch Tiere ist an vielen Stel-
len Thema, so zum Beispiel in Ps 106,19-21: ,Sie machten am Horeb ein Kalb
und warfen sich nieder vor dem Gussbild. Die Herrlichkeit Gottes tauschten

sie ein gegen das Abbild eines Stieres, der Gras frisst. Sie vergafien Gott, ihren
Retter, der einst in Agypten Grof8es vollbrachte.” Dabei ist iibrigens gar nicht

69



Reflexion

klar, ob die Israeliten am Sinai Gott durch das Kalb ersetzen wollten oder ob

sie nur ein Bild fiir den Gott suchten, der sie aus Agypten gefiihrt hat. Aber die
biblische Sicht artikuliert eindeutig: Die Erfahrung der Befreiung geht nicht ein-
her mit der Verehrung tierartiger Gotter. Noch bei Paulus klingt diese Botschaft
nach. Nach ihm haben sich die Heiden durch die Verehrung der Tiere schuldig
gemacht und den Zorn Gottes auf sich gezogen. Denn ihnen, den Menschen
aus den Volkern, war die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes aus den Werken
der Schopfung bekannt, sie aber haben Gott nicht erkannt, haben ihn nicht als
Gott geehrt. ,Ihr unverstandiges Herz wurde verfinstert. (...) Sie vertauschten
die Herrlichkeit des unverganglichen Gottes mit Bildern, die einen vergangli-
chen Menschen und fliegende, vierfiiffige und kriechende Tiere darstellen”
(R6m 1,21.23).

Angesichts des Gewichts dieser Stellen, denen man weitere hinzufiigen
konnte, ist klar zu sagen: Die Bibel hat die Wahrnehmung dessen, was wir die
horizontale Transzendenz der Tiere genannt haben, rigoros ausgeschlossen.

Sie hat dies getan im Namen des Gottes der Befreiung. Die Wahrnehmung der
Transzendenz der Tiere, wie sie uns so eindrucksvoll bei Haskell begegnet ist,
steht biblisch fiir den Verlust der Freiheit. Wie konnen wir diesen Befund er-
kldren? Einen Hinweis gibt sicherlich die Tatsache, dass nach dem Stand der
archdologischen und ikonographischen Forschung zur Religion des alten Israel
gottliche Tiersymbole in der Zeit vor dem Exil in Israel wie auch im ganzen vor-
deren Orient allgemein verbreitet waren. Ich verweise auf die Forschungen von
Othmar Keel und Christoph Uehlinger, die fiir die Religionsgeschichte Israels
bis ins sechste Jahrhundert vor Christus umfangreiches Bildmaterial beigebracht
haben, das Gotter und Gottinnen als Tiere oder zusammen mit Tieren zeigt.’
Was die biblischen Schriften also anprangern, ist die normale religitse Praxis,
die vor dem Exil in Israel getibt wurde. Wann kam es hier zum Sinneswandel?
Ab wann wurde diese Praxis als verderblicher Gotzendienst und als Verlust der
Freiheit gedeutet? Ich denke, dass dies der Zeitpunkt war, als Israel tatsachlich
seine Freiheit verloren hat, als Jerusalem erobert und der Tempel zerstort wurde.
Dieses einschneidende Ereignis hat eine tiefgreifende Reflexion ausgeldst. Sie
steht unter dem Bekenntnis, das der Prophet Jeremia dufdert: ,Wir erkennen,
Herr, unser Unrecht, die Schuld unserer Viter: Ja, wir haben gegen dich gesiin-
digt” (Jer 14,20). Was war aber dieses Unrecht, worin bestand die Schuld, die die
Viter begangen hatten? Im Blick auf die Vergangenheit der Zeit vor dem Exil
musste die Verehrung von Gottern in Tiergestalt oder von gottlichen Tieren als
erstes ins Auge fallen. Das Israel nach dem Exil zog deshalb diese scharfe Grenze
und verdammte die Verehrung von Goéttern in Gestalt von Tieren. Nur so wére

7 0. Keel / C. Uehlinger, Gottinnen, Gitter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte
Kanaans und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen. Freiburg i. Br. u.a. 1992.

70



Tiertheologie

die Freiheit wiederzugewinnen, die durch die frithere religiose Praxis verspielt
worden war. Diese These setzt voraus, dass die hebradische Bibel in ihrer kanoni-
schen Gestalt erst nach dem Exil entstanden ist bzw. erst nach dem Exil einer
grundlegenden Redaktion unterzogen worden ist. Soweit ich sehe, neigen heute
immer mehr Alttestamentler(innen) zu dieser Auffassung.

Gottliche und tierische Transzendenz

Die oft beklagte Tiervergessenheit der christlichen Theologie hat ihren Grund
auch in der Bibel. Und zwar an deren zentraler Stelle: im Gottesverstandnis,

das durchgehend in einen Gegensatz zu den Tieren gebracht wird. Es ist kein
Zufall, dass Erfahrungen grofler Ndhe zu den Tieren in der Bibel so wenig vor-
kommen, denn die damit zusammengehende Erfahrung ihrer Fremdheit, ihrer
Unbegreiflichkeit, kurz ihrer Transzendenz, ist im biblischen Denkraum nicht
zugelassen. Ich denke, wir sollten das heute klar sagen. Wir sollten die Vorstel-
lung vermeiden, dass in der Bibel ein harmonisches Verhéltnis zwischen Gott,
Mensch und Tier gegeben ist, wahrend das gestorte Verhiltnis zu den Tieren nur
anderen Einfliissen, der platonischen Philosophie mit ihrer Leibverachtung, der
aristotelischen mit ihrer Vorliebe fiir die unwandelbare, von allem Korperlichen
befreite Vernunft, oder gleich der modernen Wissenschaft, die im Verein mit
der Industrialisierung Tiere zu Objekten menschlicher Ausbeutung gemacht hat.
Das Christentum hat einen groflen Anteil an der tiervergessenen Kultur, in der
wir leben.

Meine These ist: Die Wahrnehmung gottlicher und tierischer Transzendenz
hingen miteinander zusammen. Wer die Transzendenz der Tiere nicht zu erken-
nen vermag, der wird auch die Transzendenz Gottes nur schwer fassen kdnnen.
Die Art und Weise der Transzendenzerfahrung ist die gleiche, nur ihre Gegen-
stinde sind verschieden. Eine Theologie der Tiere ist unter dieser Voraussetzung
kein Thema, das am Rande des theologischen Denkens steht. Man spricht heute
oft von der Gotteskrise, also davon, dass viele Menschen unserer Zeit ganz ohne
den Glauben an Gott auskommen.? Die Theologie der Tiere ist eine Antwort da-
rauf. Eine Antwort aber, die nicht ohne die grofle Ndhe zu den Tieren auskom-
men kann. Wem die Augen fiir das Leben der Tiere geoffnet sind, der kann auch
einen Zugang zum lebendigen Gott bekommen.

Zum Schluss komme ich noch einmal kurz auf das Lamm Gottes zurtick.
Johannes nennt Jesus das Lamm Gottes, dabei inspiriert von der Geschichte
Nathans von dem Lamm des armen Mannes. Johannes gibt dieser Geschichte,
die in sich gar keine religiose Bedeutung hat, einen theologischen Sinn: Jesus

8 Vgl. J. Knop (Hrsg.), Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter siku-
laren Bedingungen (QD 297). Freiburg i. Br. u.a. 2019.

7



Reflexion

ist so der Sohn Gottes wie das Lamm des armen Mannes wie seine Tochter war.
Mit dieser theologischen Deutung ist die Grenze tiberschritten, die das Alte
Testament so sorgsam zwischen Gott und den Tieren errichtet hatte. Ein Tier
darf Bild fiir das Gottliche sein. Wenn wir hier weitergehen, gelangen wir zum
Lamm der Apokalypse, das zur Rechten Gottes auf dem Thron sitzt. Die Lamm-
Christologie der Apokalypse erlaubt es, sich Jesus als ein Tier vorzustellen. Zu-
sammen mit dieser Grenze féllt im Neuen Testament eine andere. Der Brief an
die Epheser sagt tiber Jesus: ,Denn er ist unser Friede. Er vereinigte die beiden
Teile und riss die trennende Wand der Feindschaft in seinem Fleisch nieder”
(Eph 2,14), das heifst zwischen Israel und den Volkern. Wir haben gesehen, dass
die Grenze zwischen Gott und den Tieren nur die Spiegelung der Grenze zwi-
schen Israel und Volkern ist. Diese ist in Christus aufgehoben, das ist das ein-
hellige Zeugnis des Neuen Testaments. So sind wir in Christus auch freigesetzt
zur Wahrnehmung der Transzendenz der Tiere.

72



