
1	 D. G. Haskell, Das verborgene Leben des Waldes. Ein Jahr Naturbeobachtung. München 2015 (zuerst 
USA 2012).

Göttliche und tierliche Transzendenz
Zu heidnischen Tiergottheiten und biblischem Bilderverbot

Der amerikanische Professor für Biologie David Haskell hat ein Jahr lang ein 
kleines Waldstück in den Bergen von Tennessee beobachtet und von seinen Er-
fahrungen in dem faszinierenden Buch Das verborgene Leben des Waldes. Ein Jahr 
Naturbeobachtung berichtet.1 Vom 1. Januar bis zum 31. Dezember hat er sein 
Mandala – so nannte er nach einer buddhistischen Tradition das Stück Wildnis 
von ca. 1 Meter Durchmesser – immer wieder besucht, durch alle Jahreszeiten 
hindurch und bei jedem Wetter. Er studierte den Überlebenskampf der Meisen 
im kalten Winter und das Vogelerwachen im Frühling, die Vermehrung der 
Schnecken und die Musik der Heuschrecken. Er achtete auf den Zusammenhang 
von Sonne und Wachstum, die Interaktion von Pilz und Alge, das Beuteverhal-
ten der Kreuzspinne, registrierte die Schmerzlaute der Tiere und begann ihre 
Kommunikation zu verstehen. Dank der heute verfügbaren technischen Hilfs-
mittel konnte er die Natur genauer beobachten als dies jemals möglich war. Am 
Ende des Jahres fasst er seine Erfahrungen so zusammen: 

„Ich empfinde gleichzeitig eine große Nähe und eine unüberwindbare Dis-
tanz. Je besser ich das Mandala kennenlerne, desto klarer sehe ich meine öko-
logische und evolutionäre Verwandtschaft mit dem Wald. Ich habe das Gefühl, 
als sei ich nun ein neuer Mensch, oder besser gesagt, als sei in mir die Fähigkeit 
geweckt worden, zu sehen, woraus ich seit jeher gemacht bin.

Zugleich hat sich ein ebenso starkes Gefühl des Andersseins eingestellt. Bei 
meiner Beobachtung des Mandalas habe ich auf bedrückende Weise begriffen, 
wie gewaltig meine Ahnungslosigkeit ist. Ich kann die Bewohner des Mandalas 

Thomas Ruster | Dortmund

geb. 1955, Professor für Systematische 
Theologie am Institut für Katholische 
Theologie der TU Dortmund

thomas.ruster@tu-dortmund.de

Reflexion

64



2	 Vgl. S. Franchini, Interferenze teoriche tra bambino, adulto e animale. Appunti sulla storia dell’infanzia 
come olografia, in: Pedagogia e Vita. Rivista di problemi pedagogici, educativi e didattici 1/2019. 

3	 T. Mann, Goethe und Tolstoi. Fragmente zum Problem der Humanität, in: ders., Reden und Aufsätze I 
(WA IX). Frankfurt/M.1990, 141. 

nicht einmal im Entferntesten zählen oder benennen. Jedes Verständnis ihres Le-
bens und ihrer Beziehungen muss fragmentarisch bleiben. Je länger ich das Man-
dala beobachte, desto mehr schwindet die Hoffnung, es jemals zu begreifen, und 
sei es nur in seiner grundlegenden Natur“ (296). 

Nähe und Distanz wachsen miteinander bei der Begegnung mit den Tieren. 
Das ist eine Erfahrung, die aus intensiver Begegnung mit der Natur entsteht, wie 
sie heute wohl nur noch wenige Menschen machen. Ich möchte besonders her
vorheben, was Haskell „evolutionäre Verwandtschaft” nennt. Durch die Evoluti-
onstheorie wissen wir erst, dass der Mensch vom Tier abstammt. Menschen sind 
Tiere, nur eine besondere Art. Das Tier lebt in uns weiter, es gehört zu unserer 
Natur. Wo aber ist dieses Wissen in uns lebendig? Fühlen wir, wie Haskell es tut, 
unsere evolutionäre Nähe zum Tier? Hat uns die Evolutionstheorie die Tiere 
nähergebracht? Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass in der Literatur 
kaum einmal das Thema behandelt wird, wie sich ein Tier in einen Menschen 
verwandelt. Die einzigen Ausnahmen, die ich kenne, sind in Franz Kafkas Ein 
Bericht für eine Akademie und Mikhail Bulgakows Hundeherz; beide Geschichten 
gehen nicht gut aus. Es fällt den Menschen offenbar schwer, ihre Nähe zum Tier 
einzugestehen. Der Religionswissenschaftler Stefano Franchini hat diesbezüglich 
den Vergleich zwischen Tier und Kind gezogen.2 Können wir uns noch vorstellen, 
wie wir mit sechs oder acht Jahren ausgesehen, gedacht und gefühlt haben? Wür-
den wir uns wiedererkennen, wenn wir uns als Kind begegnen würden? So wie 
das Kind im Erwachsenen in der Regel vergessen ist, so ist es auch beim Tier. 

Wenn es aber so ist, dass Nähe und Distanz miteinander wachsen, dann fehlt 
zugleich mit der Nähe zu den Tieren auch das Bewusstsein ihrer Fremdheit und 
Unbegreiflichkeit. Unsere Haustiere meinen wir vielleicht allzu gut zu kennen. 
Die Millionen von Schlachttieren und Nutztieren haben wir aus unserem Ge-
sichtskreis verbannt und halten sie so, dass uns ihre Fremdheit nicht zu nahe 
kommt. Wilde Tiere kommen in der menschlichen Lebenswelt so gut wie gar 
nicht mehr vor. So kann das Gefühl von der gewaltigen Ahnungslosigkeit, von 
dem Haskell ergriffen war, kaum mehr aufkommen. Es steht nicht gut um die 
menschliche Erkenntnis von den Tieren. 

„Das Tierische transzendiert. Alles Tierische ist transzendent“ (T. Mann) 

Dieser erstaunliche Satz des deutschen Schriftstellers findet sich in einem Essay 
über Goethe und Tolstoi.3 An beiden Dichtern erkennt Thomas Mann eine beson
dere Nähe zu den Tieren. In Bezug auf Goethe spricht er von einer „fast schon 

65

Tiertheologie



4	 G. Benn, Gesammelte Werke. Bd. 1. Wiesbaden 1959, 436. 

übertriebenen sinnlichen Begabtheit“, die ins „Okkult-Natursichtige“ übergeht. 
So konnte Goethe in seinem Schlafzimmer in Weimar das Erdbeben von Messina 
spüren. Mann sagt dazu: „Auch der nervöse Apparat der Tiere vermag ja derglei-
chen Ereignisse vor- und mitzufühlen.“ Goethe war es auch, der mit dem Gedan-
ken, dass der Mensch aufs Nächste mit den Tieren verwandt sei, Ernst machte – 
viel mehr als die Wissenschaft seiner Zeit. Der 1832 verstorbene Dichter hat die 
1859 erstmals veröffentlichte Evolutionstheorie Darwins gleichsam vorweggeahnt. 
Wenn Thomas Mann von der Transzendenz des Tierischen spricht, meint er da
mit die übersinnliche, über die normale Erkenntnis hinausgehende Wahrneh-
mung der Tiere, die er auch bei Goethe bemerkt hatte. Er hält jedoch beide Mo-
mente fest: Die Nähe zwischen Mensch und Tier, die Goethe ein Anliegen war, 
und die fremdartige übersinnliche Erkenntnis, die er mit den Tieren gemeinhatte. 
Wieder ist es so, dass Vertrautheit und Fremdheit miteinander wachsen. 

1930 hat der Arzt und Dichter Gottfried Benn Manns Wort über das Transzen
dieren der Tiere aufgenommen.4 Für ihn liegt das Tierische „im Organischen“ des 
Menschen, „in seinen Trieben“. Benn verbindet damit Rausch und Ekstase. Dem 
verkopften Menschen unserer Zeit begegnet in den Tieren seine eigene Tierhaf-
tigkeit. Das Tierische transzendiert das Bewusstsein, es führt in den Bereich des 
Prälogischen und Halluzinatorischen. Es liegt etwas von „Blut und Boden“ in 
diesen Äußerungen Benns von 1930, und tatsächlich schloss er sich wenig später 
vorübergehend dem Nationalsozialismus an. Dennoch hat er etwas Wichtiges 
gesehen: Der ewige Kampf des europäischen Menschen zwischen Pflicht und Be-
gehren, zwischen Geist und Körper – ist er nicht die Folge seiner Abspaltung von 
seiner animalischen Natur?

Thomas Mann und Gottfried Benn nehmen die Tiere für eine Transzendenz 
jenseits des menschlichen Bewusstseins in Anspruch. Im Tier trifft der Mensch 
auf eine andere Weise von Lebendigkeit, eine andere Weise, die Welt anzuschau-
en und zu erleben. Das ist das Fremde, Unbegreifliche an den Tieren, das zugleich 
dem Menschen eine Grenze zieht. Des Menschen Weise, die Welt zu erleben, ist 
nicht die einzige. Die Dinge sind nicht nur so, wie wir sie sehen. „Das Tierische 
transzendiert“ bedeutet dann: Es transzendiert den Menschen in seiner Auffas-
sung, kraft seiner Vernunft die Welt durchschauen und erklären zu können. Tie-
rische Transzendenz ist die Urform von Alterität. An Tieren können wir lernen, 
das andere als anderes wahrzunehmen und es anders sein zu lassen. Und es ist, 
insofern wir selbst Tiere sind, auch eine Anerkenntnis des anderen in uns selbst. 
Wir sind nicht nur das, was unser Bewusstsein von uns sagt. Hier trägt noch ein-
mal die Analogie von Kind und Tier. So wie wir, auch wenn wir uns noch so er-
wachsen vorkommen, immer noch Kinder sind, so sind wir auch, auch wenn wir 
noch so vernünftig zu sein scheinen, immer noch Tiere. 

Reflexion

66



5	 URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_ägyptischer_Götter (Stand: 25.10.19).

Aber Gottfried Benn griff sicherlich zu kurz, wenn er den tierischen Anteil am 
Menschen im Organischen und Triebhaften sah. Auch Tiere haben ihre Ver-
nunft. Der kommt man nicht auf die Spur, wenn man ihre Intelligenzleistungen 
mit jener der Menschen vergleicht und ihnen Vernunft nur zuspricht, wenn 
sie der menschlichen ähnelt. Die Weise, in der Tiere ihre Welt ordnen und ver
stehen, wird uns immer unbegreiflich bleiben. Das hat Haskell nach der inten-
siven Beobachtung eines Jahres nicht ohne Resignation festgestellt. In dieser 
Feststellung liegt eine Selbstbegrenzung gerade in Bezug auf das, was uns das 
Kostbarste am Menschen zu sein scheint und von dem wir annehmen, dass es 
uns grundlegend von den Tieren unterscheidet. Die Welt der Tiere hält andere 
Rationalitäten bereit als nur die unsere. Wir durchschauen sie nicht, wir werden 
sie niemals begreifen, denn wir können zwar sehen, aber nicht sehen, wie wir 
sehen. Jeder noch so gut gemeinte Versuch der Einfühlung in ein Tier bleibt an 
dieser Grenze stehen. Was wir sehen, ist immer nur das, was wir wahrnehmen. 

Heidnische Tiergottheiten

Mit diesen Überlegungen sind wir nicht weit entfernt von dem, was die Religi-
onen immer schon gewusst oder zumindest geahnt haben; die Religionen, mit 
der einzigen Ausnahme der biblischen Religionen, wie wir bald sehen werden. 
Eben habe ich darauf hingewiesen, dass es für Tiere nicht leicht ist, Menschen 
zu werden, jedenfalls nicht nach den literarischen Zeugnissen, die wir von sol-
chen Verwandlungen haben. Es ist aber sehr leicht für sie, Götter zu werden. 
Man braucht nur auf die Zeugnisse der Religionsgeschichte zu achten, zum Bei-
spiel auf die ägyptische. Von dort kennen wir den Horusfalken, den Sohn der 
Himmelsgöttin Isis. Der Gott Thot, der Gott der Weisheit und der Wissenschaft, 
wird in Gestalt eines sitzenden Pavians dargestellt. Die Glücks- und Fruchtbar-
keitsgöttin Bastet hatte den Kopf einer Katze. Ipet war die Nilpferdgöttin, Apis 
war der heilige Stier von Memphis, Abi ein Totengott in Gestalt eines Panthers, 
Sachmet, Göttin des Krieges und der Krankheit, war löwenköpfig.5 Die Liste lie-
ße sich verlängern, für viele Religionen und bis zu den Anfängen der Religions-
geschichte, vielleicht bis zu den frühen Höhlenmalereien. Man kann darüber 
spekulieren, warum Götter und Tiere so eng zusammengesehen wurden. Ein 
Motiv ist sicher in der Bedrohung durch wilde Tiere zu suchen, der die Men-
schen die längste Zeit ihrer Geschichte ausgesetzt waren. Tiere waren gefährlich, 
sie waren mächtig, sie repräsentierten Mächte und Gewalten oder waren selbst 
welche.

Ein anderes Motiv wird in der Art der Darstellungen sichtbar, die man im 
ganzen vorderen Orient findet. Gezeigt werden Gesten der Verehrung, kriege-

67

Tiertheologie



6	 Vgl. R. Schwindt, „Seht das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Sünde der Welt“ (Joh 1,29), in: TThZ 
119 (2010), 193–216; R. Bieringer, Das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt hinwegnimmt (Joh 1,29), 
in: G. van Belle (Hrsg.), The Death of Jesus in the Fourth Gospel. Leuven 2007, 199–232.

rische Szenen, Momente voller Erotik. Die Lebendigkeit, Agilität, Fruchtbarkeit 
der Tiere wird als intensives Leben erfahren und als Vorbild oder Beistand ge-
nommen. Man schätzte an vielen Tieren offenbar ihre Weise von Lebendigkeit, 
die den Menschen selbst unzugänglich war. 

Und schließlich: Die göttlichen Tiere stehen für Andersheit. Sie sind Wesen 
eigener Art. Sie transzendieren die menschliche Welt, die in jener frühen Zeit 
noch ungesicherter und durchlässiger war gegenüber ihrer tierischen Umwelt 
als es die heutige ist. Die Götter des Himmels stehen für Transzendenz, wie sie 
im unwandelbaren Gang der Gestirne und der Jahreszeiten wahrnehmbar war. 
Und die Tiere stehen für eine, wenn man so will, horizontale Transzendenz, die 
Transzendenz der natürlichen Welt im Verhältnis zur menschlichen Lebenswelt. 
Thomas Manns Satz „Das Tierische transzendiert. Alles Tierische ist transzen-
dent“ hätte in jener Kultur kaum Erstaunen hervorgerufen. 

Tiere in der Bibel 

Unter der Voraussetzung, dass die Bibel in einer Zeit entstanden ist, in der Men
schen viel enger mit Tieren zusammenlebten als wir heute, ist es bemerkenswert, 
wie wenig insgesamt von Tieren in der Bibel die Rede ist. Vor allem Erfahrungen 
enger Vertrautheit mit Tieren und zugleich der Wahrnehmung der Fremdheit 
der Tiere, wie sie Haskell berichtet, gibt es in der Bibel so gut wie gar nicht. Eine 
seltene Ausnahme findet sich in dem Gleichnis, das der Prophet Nathan dem 
David vortrug. Da besaß ein armer Mann nichts außer einem einzigen kleinen 
Lamm. „Er zog es auf und es wurde bei ihm zusammen mit seinen Kindern 
groß. Es aß von seinem Stück Brot und es trank aus seinem Becher, in seinem 
Schoß lag es und war für ihn wie eine Tochter“ (2 Sam 12,1–3). Diese Geschich
te einer innigen Vertrautheit zwischen Mensch und Tier stand mit hoher Wahr
scheinlichkeit im Hintergrund, als Johannes der Täufer Jesus zum ersten Mal 
sah und sagte: „Seht, das Lamm Gottes“ (Joh 1,29.36). Gott ist mit Jesus so ver
traut wie der arme Mann mit seinem Lamm. Jesus, „der Einzige, der Gott ist 
und am Herzen des Vaters ruht“ (Joh 1,18), und das Lamm, das „im Schoß des 
armen Mannes lag“, sind wie ein Sohn oder eine Tochter.6 Diese Geschichte hat 
gewirkt: Das Wort des Johannes vom Lamm Gottes wird in jeder heiligen Messe 
wiederholt und ist tausendmal in wunderschöner Musik vertont worden. Doch 
andere Hinweise auf solch innige Mensch-Tier-Vertrautheit sucht man doch 
vergebens. Auch die Fremdheit, die Unbegreiflichkeit der Tiere wird selten The-
ma. Am Ende des Buchs Job brüstet sich der Herr damit, wilde und gefährliche 
Tiere wie Behemot und Leviathan beherrschen und besänftigen zu können (Ijob 

Reflexion

68



40; 41). Da kommt etwas zum Vorschein von der quasi göttlichen Gewalt der 
Tiere. Aber der Herr ist mächtiger als sie, das ist der Sinn der Worte Gottes. Nähe 
und Ferne, Vertrautheit und Fremdheit sind in der Bibel für Gott reserviert. Die 
Erfahrung mit Gott überbietet die Erfahrungen, die Menschen sonst mit den 
Tieren machen können. Von der unüberbietbaren Nähe Gottes spricht zum Bei-
spiel der Psalm 139: „Herr, du hast mich erforscht und kennst mich (…). Von 
hinten und von vorn hast du mich umschlossen, hast auf mich deine Hand ge-
legt.“ Und wie bei den Tieren wachsen Vertrautheit und Fremdheit miteinander. 
„Zu wunderbar ist für mich dieses Wissen, zu hoch, ich kann es nicht begreifen 
(…). Wie kostbar sind mir deine Gedanken, Gott! Wie gewaltig ist ihre Summe!  
Wollte ich sie zählen, sie sind zahlreicher als der Sand. Ich erwache und noch 
immer bin ich bei dir.“ (VV 1.5–6.17–18) Es ist fast so, wie Haskell von den le-
bendigen Wesen in seinem Mandala spricht. 

Götzendienst und Bilderverbot

Thomas Manns Rede von der Transzendenz der Tiere trifft für die Bibel nicht zu. 
Die Tiere sind zwar die gesegneten Geschöpfe Gottes, sie sind sogar in den Bund 
eingeschlossen, er hat sie der Obhut der Menschen anvertraut – ja, tierfreund-
lich geht es in der Bibel schon zu. Aber die horizontale Transzendenz der Tiere 
kommt in ihr nicht vor. Der Grund dafür liegt im Verbot des Götzendienstes. 
Das strenge Verbot, den Göttern der Völker zu dienen, die Aufforderung, JHWH 
allein Gott sein zu lassen, durchzieht das ganze Alte Testament. Und da es nun 
so war, dass die Götter der Völker sehr häufig als Tiere dargestellt wurden, muss-
te sich das Verbot der Verehrung auch auf diese Art ihrer Darstellung beziehen. 
Vermutlich ist sogar das 2. Gebot, das Gebot, sich ein Bild von Gott zu machen, 
in erster Linie auf die Darstellung göttlicher Tiere bezogen: „Du sollst dir kein 
Kultbild machen und keine Gestalt von irgendetwas am Himmel droben, auf 
der Erde unten oder im Wasser unter der Erde“ (Ex 20,4). Himmel, Erde und 
Wasser, sie waren von Tieren bevölkert. Die Urszene des Götzendienstes ist die 
Verehrung des Goldenen Kalbes am Sinai. Der Herr verurteilt die Verehrung 
dieses Tieres. „Schnell sind sie von dem Weg abgewichen, den ich ihnen vorge-
schrieben habe. Sie haben sich ein gegossenes Kalb gemacht, sich vor ihm nie-
dergeworfen und ihm Opfer geschlachtet, wobei sie sagten: Das sind deine Göt-
ter, Israel, die dich aus dem Land Ägypten heraufgeführt haben“ (Ex 32,8). Der 
Zorn des Herrn entbrennt gegen das Volk, dass er es vernichte. Die Ersetzung 
des Gottes, der das Volk aus Ägypen geführt hat, durch Tiere ist an vielen Stel-
len Thema, so zum Beispiel in Ps 106,19–21: „Sie machten am Horeb ein Kalb 
und warfen sich nieder vor dem Gussbild. Die Herrlichkeit Gottes tauschten 
sie ein gegen das Abbild eines Stieres, der Gras frisst. Sie vergaßen Gott, ihren 
Retter, der einst in Ägypten Großes vollbrachte.“ Dabei ist übrigens gar nicht 

69

Tiertheologie



7	 O.  Keel / C. Uehlinger, Göttinnen, Götter und Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte 
Kanaans und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer Quellen. Freiburg i. Br. u.a. 1992. 

klar, ob die Israeliten am Sinai Gott durch das Kalb ersetzen wollten oder ob 
sie nur ein Bild für den Gott suchten, der sie aus Ägypten geführt hat. Aber die 
biblische Sicht artikuliert eindeutig: Die Erfahrung der Befreiung geht nicht ein-
her mit der Verehrung tierartiger Götter. Noch bei Paulus klingt diese Botschaft 
nach. Nach ihm haben sich die Heiden durch die Verehrung der Tiere schuldig 
gemacht und den Zorn Gottes auf sich gezogen. Denn ihnen, den Menschen 
aus den Völkern, war die Wirklichkeit des unsichtbaren Gottes aus den Werken 
der Schöpfung bekannt, sie aber haben Gott nicht erkannt, haben ihn nicht als 
Gott geehrt. „Ihr unverständiges Herz wurde verfinstert. (…) Sie vertauschten 
die Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes mit Bildern, die einen vergängli
chen Menschen und fliegende, vierfüßige und kriechende Tiere darstellen“ 
(Röm 1,21.23). 

Angesichts des Gewichts dieser Stellen, denen man weitere hinzufügen 
könnte, ist klar zu sagen: Die Bibel hat die Wahrnehmung dessen, was wir die 
horizontale Transzendenz der Tiere genannt haben, rigoros ausgeschlossen. 
Sie hat dies getan im Namen des Gottes der Befreiung. Die Wahrnehmung der 
Transzendenz der Tiere, wie sie uns so eindrucksvoll bei Haskell begegnet ist, 
steht biblisch für den Verlust der Freiheit. Wie können wir diesen Befund er-
klären? Einen Hinweis gibt sicherlich die Tatsache, dass nach dem Stand der 
archäologischen und ikonographischen Forschung zur Religion des alten Israel 
göttliche Tiersymbole in der Zeit vor dem Exil in Israel wie auch im ganzen vor-
deren Orient allgemein verbreitet waren. Ich verweise auf die Forschungen von 
Othmar Keel und Christoph Uehlinger, die für die Religionsgeschichte Israels 
bis ins sechste Jahrhundert vor Christus umfangreiches Bildmaterial beigebracht 
haben, das Götter und Göttinnen als Tiere oder zusammen mit Tieren zeigt.7 

Was die biblischen Schriften also anprangern, ist die normale religiöse Praxis, 
die vor dem Exil in Israel geübt wurde. Wann kam es hier zum Sinneswandel? 
Ab wann wurde diese Praxis als verderblicher Götzendienst und als Verlust der 
Freiheit gedeutet? Ich denke, dass dies der Zeitpunkt war, als Israel tatsächlich 
seine Freiheit verloren hat, als Jerusalem erobert und der Tempel zerstört wurde. 
Dieses einschneidende Ereignis hat eine tiefgreifende Reflexion ausgelöst. Sie 
steht unter dem Bekenntnis, das der Prophet Jeremia äußert: „Wir erkennen, 
Herr, unser Unrecht, die Schuld unserer Väter: Ja, wir haben gegen dich gesün-
digt“ (Jer 14,20). Was war aber dieses Unrecht, worin bestand die Schuld, die die 
Väter begangen hatten? Im Blick auf die Vergangenheit der Zeit vor dem Exil 
musste die Verehrung von Göttern in Tiergestalt oder von göttlichen Tieren als 
erstes ins Auge fallen. Das Israel nach dem Exil zog deshalb diese scharfe Grenze 
und verdammte die Verehrung von Göttern in Gestalt von Tieren. Nur so wäre 

Reflexion

70



die Freiheit wiederzugewinnen, die durch die frühere religiöse Praxis verspielt 
worden war. Diese These setzt voraus, dass die hebräische Bibel in ihrer kanoni
schen Gestalt erst nach dem Exil entstanden ist bzw. erst nach dem Exil einer 
grundlegenden Redaktion unterzogen worden ist. Soweit ich sehe, neigen heute 
immer mehr Alttestamentler(innen) zu dieser Auffassung. 

Göttliche und tierische Transzendenz

Die oft beklagte Tiervergessenheit der christlichen Theologie hat ihren Grund 
auch in der Bibel. Und zwar an deren zentraler Stelle: im Gottesverständnis, 
das durchgehend in einen Gegensatz zu den Tieren gebracht wird. Es ist kein 
Zufall, dass Erfahrungen großer Nähe zu den Tieren in der Bibel so wenig vor-
kommen, denn die damit zusammengehende Erfahrung ihrer Fremdheit, ihrer 
Unbegreiflichkeit, kurz ihrer Transzendenz, ist im biblischen Denkraum nicht 
zugelassen. Ich denke, wir sollten das heute klar sagen. Wir sollten die Vorstel-
lung vermeiden, dass in der Bibel ein harmonisches Verhältnis zwischen Gott, 
Mensch und Tier gegeben ist, während das gestörte Verhältnis zu den Tieren nur 
anderen Einflüssen, der platonischen Philosophie mit ihrer Leibverachtung, der 
aristotelischen mit ihrer Vorliebe für die unwandelbare, von allem Körperlichen 
befreite Vernunft, oder gleich der modernen Wissenschaft, die im Verein mit 
der Industrialisierung Tiere zu Objekten menschlicher Ausbeutung gemacht hat. 
Das Christentum hat einen großen Anteil an der tiervergessenen Kultur, in der 
wir leben. 

Meine These ist: Die Wahrnehmung göttlicher und tierischer Transzendenz 
hängen miteinander zusammen. Wer die Transzendenz der Tiere nicht zu erken-
nen vermag, der wird auch die Transzendenz Gottes nur schwer fassen können. 
Die Art und Weise der Transzendenzerfahrung ist die gleiche, nur ihre Gegen-
stände sind verschieden. Eine Theologie der Tiere ist unter dieser Voraussetzung 
kein Thema, das am Rande des theologischen Denkens steht. Man spricht heute 
oft von der Gotteskrise, also davon, dass viele Menschen unserer Zeit ganz ohne 
den Glauben an Gott auskommen.8 Die Theologie der Tiere ist eine Antwort da-
rauf. Eine Antwort aber, die nicht ohne die große Nähe zu den Tieren auskom-
men kann. Wem die Augen für das Leben der Tiere geöffnet sind, der kann auch 
einen Zugang zum lebendigen Gott bekommen. 

Zum Schluss komme ich noch einmal kurz auf das Lamm Gottes zurück. 
Johannes nennt Jesus das Lamm Gottes, dabei inspiriert von der Geschichte 
Nathans von dem Lamm des armen Mannes. Johannes gibt dieser Geschichte, 
die in sich gar keine religiöse Bedeutung hat, einen theologischen Sinn: Jesus 

8	 Vgl. J. Knop (Hrsg.), Die Gottesfrage zwischen Umbruch und Abbruch. Theologie und Pastoral unter säku-
laren Bedingungen (QD 297). Freiburg i. Br. u.a. 2019.

71

Tiertheologie



ist so der Sohn Gottes wie das Lamm des armen Mannes wie seine Tochter war. 
Mit dieser theologischen Deutung ist die Grenze überschritten, die das Alte 
Testament so sorgsam zwischen Gott und den Tieren errichtet hatte. Ein Tier 
darf Bild für das Göttliche sein. Wenn wir hier weitergehen, gelangen wir zum 
Lamm der Apokalypse, das zur Rechten Gottes auf dem Thron sitzt. Die Lamm-
Christologie der Apokalypse erlaubt es, sich Jesus als ein Tier vorzustellen. Zu-
sammen mit dieser Grenze fällt im Neuen Testament eine andere. Der Brief an 
die Epheser sagt über Jesus: „Denn er ist unser Friede. Er vereinigte die beiden 
Teile und riss die trennende Wand der Feindschaft in seinem Fleisch nieder“ 
(Eph 2,14), das heißt zwischen Israel und den Völkern. Wir haben gesehen, dass 
die Grenze zwischen Gott und den Tieren nur die Spiegelung der Grenze zwi-
schen Israel und Völkern ist. Diese ist in Christus aufgehoben, das ist das ein-
hellige Zeugnis des Neuen Testaments. So sind wir in Christus auch freigesetzt 
zur Wahrnehmung der Transzendenz der Tiere. 

Reflexion

72


