Tiereschatologie

Lisa-Marie Kaiser | Dortmund

geb. 1989, wissenschaftliche Mitar-
beiterin am Institut fiir Katholische
Theologie der TU Dortmund

lisa-marie.kaiser@tu-dortmund.de

Vergénglichkeit der Tiere?

Unter dem Titel Dolce Notte erzahlt der italienische Schriftsteller Dino Buzzati
von einem im nachtlichen Mondschein daliegenden Garten. Friedlich erstreckt
er sich um das Landhaus des Ehepaares Maria und Carlo. Nichts scheint sich zu
regen, alles liegt still und schlafend. Unwillkirlich kommt Carlo das Wort , Para-
dies” in den Sinn. Seine Frau allerdings schreckt mehrmals aus ihrem unruhigen
Schlaf hoch. Sie beschleicht das ungute Gefiihl, es treibe sich im Dunkel des Gar-
tens jemand herum, ja mehr noch, jemand werde just in diesem Augenblick dort
drauflen ermordet. Und sie hat recht: Im Garten herrscht ein wimmelndes Trei-
ben, hunderte von Tieren machen die Nacht zum Tag und erfiillen den Garten
mit ungeahnter Lebendigkeit. ,Sie kreuchen und fleuchen, jagen und fliehen,
vermehren sich, toten, fressen und sterben (...).“ Carlo, der auf das instindige
Bitten seiner Frau einen Blick aus dem Fenster wirft, ist daftir blind. Er sieht ein
Paradies, die Tiere aber sieht er dort nicht.!

Tierfreie Eschatologie

Vermutlich hatte Buzzati nicht vor, mit seiner Erzdhlung eine Aussage tiber die
Tiervergessenheit der christlichen Eschatologie zu machen, doch ist die Parallele
unverkennbar: Auch der endzeitliche Himmel, den die Eschatologie stets im Blick
hatte, ist ein tierloses Paradies. Auf die fiir viele Menschen so dringende Frage
»Kommen Tiere in den Himmel?” oder anders, wie die christliche Hoffnung auf
Vollendung zu den Tieren steht, hat die Theologie keine Antwort. ,[E]s ist unver-
standlich, mit wieviel Blindheit, Feigheit oder Herzenshérte unsere Moralisten
und Apologeten das Tier ignoriert haben”?, beklagt der katholische Theologe und

1 Vgl. D. Buzzati, Il Colombre. Mailand 1966, 193-199.
2 J. Bernhart, Die unbeweinte Kreatur. Reflexionen iiber das Tier. Neuausgabe. Weiflenhorn 1987 (1961), 11.

73



Reflexion

Mystiker Joseph Bernhart die Tiervergessenheit der Theologie. Vielleicht mag
die Frage nach dem endzeitlichen Schicksal der Tiere als Spezialfall der Theolo-
gie erscheinen, den man getrost den besonders tierfreundlichen Vertretern des
Faches tiberldsst. Doch nicht nur um der biblisch bezeugten Nahe zwischen
Mensch und Tier, sondern um Gottes selbst willen dridngt die Tierfrage an die
Eschatologie heran. Denn eine tierfreie Eschatologie muss sich fragen lassen,
welchen Gott sie verkiindet. Was fiir ein Gott ist es, der nur einen kleinen Teil
seiner Schopfung rettet, wahrend alles andere dem ewigen Nichts anheimfallt?

Die Tiere sind kein eschatologischer Spezialfall. An ihnen steht und fillt jede
Rede von Gott. Trotz aller Tiervergessenheit hat die Theologie deshalb tiber die
Jahrhunderte hinweg immer mal wieder Ausreifier hervorgebracht, die fiir eine
Offnung der christlich-eschatologischen Hoffnung fiir die Tierwelt eingestanden
sind. Ich mochte in diesem Beitrag zeigen, dass die ,,Welt der Tiere” mehr als
ein noch , weifler Fleck auf der theologischen Landkarte”? ist, den es zu erobern
gilt. Vielmehr wird die gesamte traditionelle theologisch-eschatologische Land-
karte durch die Tierwelt durcheinandergewirbelt, weil ihre lang tiberspielten
Sollbruchstellen im Licht der so harmlos erscheinenden ,tiertheologische[n]
Gretchenfrage“* nicht weiter zu tibersehen sind. Ich werde zundchst drei Ansat-
ze einer tieroffenen Eschatologie vorstellen, um dann Folgerungen zu ziehen —
nicht nur fiir die Tiere, sondern auch fiir die Eschatologie selbst.

Eschatologische Wiedergutmachung

Einer der ersten Punkte, an dem eine tieroffene Eschatologie ansetzt, ist das Lei-
den der Tiere. Sei es nun durch Menschen verursacht oder der Grausamkeit der
Natur geschuldet, im Angesicht ihres Leidens drdngt sich die Frage nach dem
eschatologischen Schicksal der Tiere unausweichlich auf. ,Ich wiinschte sehr”,
auflert sich schon der Fuldaer Dogmatiker Konstantin Gutberlet (1837-1928)
als grofier Naturliebhaber und einer der ersten Theologen im deutschsprachigen
Raum, die Uberlegungen zu einer Vollendung der Tiere anstellten, ,daf den Tie-
ren, die so entsetzliche Qualen auszustehen haben, ein Ersatz geboten wiirde. Es
ist hart zu glauben, dafy der unendlich liebevolle Vater seiner Geschopfe solche
ins Dasein setze, die ihr ganzes Leben nur Qualen und entsetzliche Qualen zu
leiden haben.”’

Gestaltet es sich schon schwierig genug, dem Leiden der Menschen einen
heilsgeschichtlichen Sinn abzuringen, so scheitern die gingigen Interpretations-

3 R. Hagencord, Vom verhingnisvollen Irrtum iiber die Tiere. Zum Projekt einer theologischen Zoologie, in:
ders., Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansitze einer theologischen Zoologie. Regensburg 2010,
29.

4 G. Taxacher, Tiereschatologie, in: ders. / S. Horstmann / T. Ruster, Alles, was atmet. Eine Theologie der
Tiere. Regensburg 2018, 262.

5 K. Gutberlet, Eine Selbstbiographie. Hrsg. v. K. A. Leimbach. Fulda 1930, 178 f.

74



Tiereschatologie

muster spatestens an der tiertheologischen Theodizee.® Von gottlicher Padago-
gik, gerechter Stindenstrafe oder dem Preis menschlicher Freiheit zu sprechen,
ergibt angesichts unschuldig leidender Tiere keinen Sinn, ,[d]er Schrei des ge-
quélten und leidenden Tieres wirft die Frage auf, ob Gott einst auch ihre Trdnen
abwischen und den Tod vernichten wird“’.

Seit dem 18. Jahrhundert, das neue Erkenntnisse zur Leidensfdhigkeit der
Tiere hervorbrachte, versuchte die Theologie daher, dem Tierleid zumindest in
eschatologischer Perspektive beizukommen. Wenn Gott barmherzig und ge-
recht ist, wenn man die Botschaft von Kreuz und Auferstehung nicht um ihre
Kraft bringen will, dann werden Tod und Leid nicht das letzte Wort haben. Es
entwickelte sich die Vorstellung einer postmortalen Wiedergutmachung des
Tierleids. Bemerkenswerterweise fand diese Idee nirgendwo so viele Anhédnger
wie in Groflbritannien. Hier hatte man offenbar einen besonderen Sensus fiir
die Tiere. So zeigt sich der Methodistenbegriinder John Wesley (1703-1791) in
seiner Predigt The General Deliverance tiberzeugt, ,that something better remains
after death for these poor creatures also (...) and [that they]| shall receive an am-
ple amends for all their present suffering”®. Das endzeitliche Heil der Tiere hangt
in diesem Denken an ihrem tatsdchlich erfahrenen Leid. Offen bleibt, was mit
jenen Tieren ist, die das Gliick hatten, nicht leiden zu miissen. Fiir sie hélt dieser
Ansatz keine Verheiflung bereit.

Die Unsterblichkeit der Tierseele

In einem zweiten Schritt geht es nun darum, auch das konkrete Vorstellungsmo-
dell der traditionellen Eschatologie fiir die Tiere zu 6ffnen. Diese Argumentati-
onslinie nimmt daher die Seele der Tiere in den Blick und setzt damit an jenem
Punkt an, an dem den Tieren der Zugang zur eschatologischen Hoffnung tiber
lange Zeit explizit verwehrt wurde.

Mit Thomas von Aquin ging man in Ankntipfung an die griechische Philo-
sophie davon aus, es sei eine unsterbliche Geistseele notwendig, um an der ver-
heiflenen Ewigkeit teilhaben zu kénnen. Denn wihrend alle Materie vergeht,
sei sie dasjenige Element, das nach dem Tod des Korpers weiterexistiert und
so die Ewigkeitsfdhigkeit eines Geschopfes sichert. Die Geistigkeit und damit
Unvergianglichkeit der Seele zeige sich gerade an der von korperlichen Prozes-
sen unabhingigen Fihigkeit eines Geschopfes zu verntinftigem Denken und
abstrakter Erkenntnis. Dieses fiir die christliche Eschatologie zentral gewordene
Konzept kommt ohne den Gedanken der Auferstehung aus. Wer denken kann,

6 Vgl. C.J. Amor, Ist der Himmel auch fiir Tiere offen?, in: GuL 89 (2016), 272.

7 C.]. Amor, Eschatologische Vollendung der Tiere — Ein theologischer Versuch, in: SaThZ 21 (2017), 231.

8 J. Wesley, The General Deliverance, in: Sermons on Several Occasions by John Wesley. Bd. 2. Hrsg. v. B.
Waugh u. T. Mason. New York 1836, 56.

75



Reflexion

ist ewigkeitsfahig. Denken aber kann nach dieser Auffassung ausschliefdlich der
Mensch. Der Tierwelt bleibt damit der Zugang zur eschatologischen Zukunft
versperrt. Tatsdchlich kann man Thomas selbst keineswegs den Vorwurf der
Tiervergessenheit machen, denn er widmet den Uberlegungen zum eschatolo-
gischen Schicksal der Tiere sogar ein ganzes Kapitel seiner Summa contra gentiles,
ja, er ,hitte vielleicht auch dem Vieh seinen Himmel gegdénnt, wenn Aristoteles
die Schliissel dazu hergegeben hitte”.? Letztlich muss er jedoch den Schluss zie-
hen, ,daf} die Tierseele mit dem Korper zugrunde geht”.!° Spdtestens im Traktat
der Eschatologie trennen sich daher die Wege von Mensch und Tier.

Mit dem sich entwickelnden evolutiondren Denken gerit jedoch die selbst-
verstandlich gewordene Annahme eines wesentlichen Unterschieds zwischen
der menschlichen und tierlichen Natur immer mehr ins Wanken. Ein neues
Interesse an der gerade entdeckten tierlichen Verwandtschaft bringt seit dem
18. Jahrhundert tierpsychologische und biologische Erkenntnisse tiber die bis
dato ungeahnten kognitiven Fahigkeiten der Tiere zum Vorschein. Einige von
ihnen scheinen zu verniinftigen Entscheidungen, ja zum logischen Denken
tahig, philosophisch gesprochen also iiber eine Geistseele zu verfiigen. Die Fra-
ge nach der Ewigkeitsfahigkeit der Tiere, nach der Unsterblichkeit ihrer Seelen
war damit wieder offen. Nicht wenige tiernahe Theologen sehen hierin den
Schliissel, den Tieren das so lange verschlossene Tor zum Himmel aufzuschlie-
Ben." Auch Joseph Bernhart zieht aus den Erkenntnissen der Tierforschung die
»zwingende Folgerung”, den Tieren eine Seele zuzugestehen, die , oberhalb des
blofen ,Lebens’ und unterhalb des ,Geistes’ gelegen (...) eine substantia spiri-
tualis genannt werden kann“!2. Wenn man hier weiterdenkt, steht den Tieren
der Himmel vielleicht wieder offen. Und das auf der Linie derjenigen Tradition,
die zwischen sterblichem Leib und unsterblicher Seele glaubte unterscheiden
zu konnen - eine Annahme, die im Licht moderner Erkenntnisse allerdings auf
den Priifstand gehort.

Leibliche Mit-Auferweckung

Trotz des klassisch philosophischen Einschlags und des damit einhergehenden
Materie-Geist-Dualismus hat die Eschatologie doch immer auch an der Botschaft
von der Auferstehung des Leibes festgehalten. Wiahrend darunter jedoch lange
Zeit die endzeitliche Rekonstruktion des Korpers verstanden wurde, ndherte
man sich seit dem 20. Jahrhundert unter dem Stichwort der Auferstehung im

9 J. Bernhart, Kreatur, 196 s. [Anm. 2]. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles 11,2, 82. Hrsg., tibers.
u. mit Anm. versehen v. K. Albert u. P. Engelhardt. Darmstadt 2001.

10 Ebd.

11 Vgl. dazu vor allem K. Thomas, Man and the Natural World. Changing Attitudes in England 1500~
1800. London 1983, 143-165.

12 J. Bernhart, Kreatur, 98 [Anm. 2].

76



Tiereschatologie

Tod® einem ganzheitlicheren Verstindnis des Begriffs Leib. Darunter wurde nun
die ganze Identitdt eines Menschen gefasst. Spricht man aber von Identitit, so
kann man das nicht, ohne die spezifischen Weltbeziige und Beziehungen eines
Menschen zu seiner Umwelt mitzumeinen, die sich vor allem tiber das Medium
des Korpers vollziehen. Wer ein Mensch ist, ergibt sich aus dem Netz seiner Be-
ziehungen. Vor diesem Hintergrund bedeutet die Auferstehung des Leibes nicht
mehr die Wiederherstellung des Organismus, sondern die bleibende Geborgen-
heit eines Menschen mit seiner Biografie und damit auch mit seinen Beziehun-
gen bei Gott.™

Hier ergibt sich nun eine Hoffnungsperspektive fiir die Tiere, denn auch zu
ihnen kénnen wir intensive Beziehungen pflegen, manchmal sogar intensivere
als zu den Menschen unserer Umwelt; und ,,wenn ein geliebtes Tier ein Stiick
meines Lebens gewesen ist, dann wird meine Beziehung zu seiner Anhanglich-
keit und Treue mitauferstehen.“’> In diesem Kontext 6ffnet sich der Himmel zu-
mindest auch fir jene Tiere, die in Beziehung zu einem Menschen standen. Die
Tiere werden mitvollendet, insofern sie Teil der menschlich-leiblichen Identitat,
wenn sie also sozusagen ,einverleibt“ wurden. Was aber bleibt in dieser Mitvoll-
endung von den Tieren selbst?

Eschatologische Einverleibung

Der Begriff , Einverleibung” beschreibt auch das Grunddilemma der drei vorge-
stellten Ansidtze. In ihren Versuchen, klassisch-eschatologisches Denken nach-
traglich fir die Tiere fruchtbar zu machen, wird die tierliche Natur ganz und
gar vom Menschsein verschlungen. Insofern ein Tier {iber eine dem Menschen
analoge Leidensfihigkeit verfiigt, insofern es denkt wie ein Mensch oder Teil
der menschlichen Lebenswelt ist, insofern es somit dem Menschen dhnlich ist
oder ihm nahesteht, steht ihm die Ewigkeit offen. Die klassische Eschatologie
vermag den Tieren offenbar nur in ,,durch und durch ,humanisiert[er]’“® Form,
nur um den Preis ihres Tierseins, einen Platz im Himmel einzurdumen. Fiir ihre
Tierlichkeit aber haben diese Ansdtze keinen Platz, sie bleibt im Himmel auflen
vor. Dadurch sind die Ansédtze hochst selektiv. Man kann geradezu von einem
eschatologischen Speziezismus sprechen. Schon allein im Hinblick auf die Un-
terschiedlichkeit all der Lebewesen, die unter dem Begriff Tier gefasst werden,
lassen sich die Grenzen eines solchen Versuchs erkennen: Welche Tiere leiden?
Welche Tiere denken? Welche haben eine Beziehung zum Menschen? In allen

13 Vgl. G. Greshake / G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit. Untersuchungen zur christ-
lichen Eschatologie (QD 71). Freiburg i. Br. 1975.

14 Vgl. K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, in: ders., Sdmtliche Werke. Bd. 26. Hrsg. v. der Karl-Rahner-
Stiftung. Disseldorf — Freiburg i. Br. 1999, 255.

15 G. Lofink, Am Ende das Nichts? Uber Auferstehung und Ewiges Leben. Freiburg i. Br. 2017, 200.

16 Ebd.

77



Reflexion

drei Ansdtzen verlduft daher die Unterscheidung zwischen sterblich und un-
sterblich, gerettet und verloren, der eschatologische Riss zwischen Leben und
Tod mitten durch die Tierwelt hindurch. Sie alle verldangern das Prinzip der Se-
lektion in die Ewigkeit hinein.

Wie ldsst sich dieses eschatologische Uniformieren der Schépfung, das Hu-
manisieren der Tierwelt mit jenem Gott zusammenbringen, von dem der christ-
liche Glaube bekennt, dass er sogar in sich selbst lebendige Vielfalt ist? Wie
wird eine solche Eschatologie dem Gott gerecht, der am Anfang tiber ,alles, was
er gemacht hatte” sprach ,siehe, es war sehr gut” (Gen 1,31)? Eine tieroffene
Eschatologie, die sich der iiberkommenen Konzepte bedient, ist und bleibt je-
denfalls eine anthropozentrische Theologie, die wohl weder Mensch noch Tier
gerecht wird. Die Frage nach dem Schicksal der Tiere ist schlicht nicht ihr Er-
kenntnisinteresse. Ein Tier, das iiber diesen Weg in die christliche Eschatologie
schliipft, zahlt einen hohen Preis: seine Tierlichkeit.

Auf das Jenseits vertrostet

Nicht nur der anthropozentrische Einschlag der traditionellen Eschatologie
wird im Licht der Tierfrage tiberdeutlich. Auch die Frage nach dem Sinn escha-
tologischer Aussagen stellt sich an ihnen noch einmal neu. Die traditionellen
Ansatze richteten ihren Blick vor allem auf das Jenseits. Fiir ihre tieroffenen
Abwandlungen ist das nicht anders. Die Fragen nach einem jenseitigen Lei-
densausgleich, nach der Unsterblichkeit der Tierseelen und nach einer nach-
todlich weiterbestehenden Gemeinschaft mit dem auferweckten Menschen
zeigen an, dass es auch ihnen ausschlieilich um die postmortale Zukunft der
Tiere geht. Fiir das Diesseits, das Leben der Tiere im Hier und Jetzt, haben die
Ansédtze nichts zu sagen.

Die Tiere aber, die fiir sich selbst nichts hoffen konnen, weil sie nichts wis-
sen konnen von den biblischen Verheiffungen, ja vielleicht nicht einmal von
ihrer eigenen Zukiinftigkeit, stellen unweigerlich vor die Frage, ob es damit ge-
tan ist. Karl Rahner hat einer solch rein jenseitig-prospektiven Eschatologie in
seinem Aufsatz zu den Theologischen Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer
Aussagen entgegengesetzt, jede Eschatologie miisse neben ihren Aussagen iiber
»das wirklich Zukiinftige, das in einem ganz gewohnlich, empirischen Sinn
zeitlich noch Ausstindige“!” immer auch eine Dimension mittransportieren,
die schon das Hier und Jetzt mitkonstituiert. Nicht zuféllig ist wohl die Dichte,
in der das Wort heute insbesondere im Lukasevangelium begegnet (vgl. Lk 2,11;
19,9; 23,43 u.v.m.). Das Heil betrifft nicht nur das Morgen, sondern auch das

17 K. Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, in: ders., Samtliche
Werke. Bd. 12. Hrsg. v. der Karl-Rahner-Stiftung. Freiburg i. Br. 2005, 491.

78



Tiereschatologie

Heute. Zur Eschatologie gehort daher immer auch eine prasentische Dimension.
Es muss ihr stets um eine ,bestimmte Haltung in der Gegenwart und um die Kri-
tik dieser Gegenwart“'® gehen.

An den Tieren wird dieses Anliegen besonders relevant. Eine futurische Escha-
tologie ist fiir sie ohne Wert, sogar fatal, denn mit ihrer Vertrostungslogik lenkt
sie allzu leicht von der Notwendigkeit ab, eine neue Beziehung zu ihnen zu fin-
den und die Lebensbedingungen der Tiere im Diesseits zu verdndern. Im Dienst
einer menschlichen Gewissensberuhigung werden die Tiere vertrostet auf ein
Jenseits, von dem sie nichts wissen und auf das sie nicht hoffen konnen. An den
Tieren zeigt sich die futurische Verengung der Jenseits-Eschatologie, die der Ge-
genwart ohnehin kaum mehr etwas zu sagen hat.

Egoistische Eschatologie

Es gibt, so soll Franz Kafka einmal gesagt haben, ,unendlich viel Hoffnung —nur
nicht fir uns“?. Ich verstehe dies als Denkanweisung fiir die Eschatologie. Zu
hoffen ist vor allem fiir die anderen. Bereits die biblischen Erwahlungserzahlun-
gen zeugen davon, dass nicht ein exkludierender Heilsegoismus, sondern die
Orientierung auf die anderen, die Nichterwéhlten hin kennzeichnend fiir das
gottliche Heilshandeln ist. Jede Eschatologie muss sich deshalb daran messen las-
sen, inwieweit sie auch fiir die anderen hoffen liasst. Besonders bedeutsam wird
das im Blick auf eine tieroffene Eschatologie. Sie kann letztlich nie etwas anderes
sein als Hoffnung fiir die anderen, die fiir sich selbst nichts hoffen kénnen.

Eine eschatologische Hoffnung fiir die Tiere zu begriinden gelingt den drei
vorgestellten Ansdtzen jedoch nur iiber die Nivellierung des Andersseins der Tie-
re. Gerade das Tierliche, das Nicht-Menschliche und damit alles Fremde schlie-
Ben sie als nicht ewigkeitsfahig von der eschatologischen Hoffnung aus. Der
Umstand, dass keiner der drei Ansdtze mit der Verschiedenheit der Tiere fertig
wird, zeugt davon, dass sie eine Hoffnung begriinden, die letztlich nur uns, den
Menschen, gilt. Das Tierleidargument mit seiner Vertrostungslogik steht unter
dem Verdacht, primér menschliche Hoffnung auf eigene moralisch-ethische Ent-
lastung zu sein, indem es die Verantwortung fiir die Verbrechen an der Tierwelt
verschwinden ldsst hinter der Botschaft von einem die Tiere fiir all ihr Leiden
entschadigendes Jenseits. Das Konzept von der Seelenunsterblichkeit ist die
Hoffnung fiir ein zum Mensch gemachtes Tier und spielt so der menschlichen
Hoffnung auf die eigene Vollendung in die Karten. Das personal-leibliche Aufer-
weckungsverstaindnis nimmt schliefilich ganz unverbliimt nur die menschliche
Jenseitshoffnung in den Blick, in der die Tiere zur Gliickseligkeit des Menschen
gleichsam im Sinne eines eschatologischen Wohlfiihlpakets mit ins Jenseits hint-

18 G. Taxacher, Tiereschatologie, 268 [s. Anm. 4].

79



Reflexion

bersiedeln. Und schlieflich kann keiner der Ansitze die Bedenken ausraumen, es
stiinden nicht die Tiere um ihrer selbst willen im Fokus der Hoffnung, sondern
die Hoffnung fiir sie sei nur von unserem Wunsch nach , Verldngerung der eige-
nen Subjektivitdt“?® getragen.

Die mangelnde Alteritdtsfahigkeit der klassischen Eschatologie, die erst im
Licht der Frage nach den Tieren in ihrer ganzen Prdgnanz sichtbar wird, entlarvt
letztlich den Heilsegoismus, der die klassische Eschatologie durchzieht. Hinsicht-
lich einer echten Hoffnung fiir die Tiere ist in den tiberkommenen Konzepten
mit ihrer anthropozentrischen Jenseitsfokussierung nichts zu holen. Alle drei
Ansdtze konnen nicht mehr als Scheinlosungen der Tierfrage sein, ja konnen
schliefdlich nur versagen, wenn es um eine von echter Liebe zu den Tieren getra-
genen Eschatologie geht. Fiir die Tiere jedenfalls bleibt eine auf diesem Weg be-
griindete Hoffnung ohne Wert.

Alteritatsfahige Eschatologie

»Gott schliefdt keinen Vertrag mit Biumen und Steinen und empfindungslosen
Dingen, aber er hat einen Bund mit den Tieren geschlossen und sie mit einer
Empfindung begabt, die oft richtiger ist als die unsrige (...).“*' Voltaire, der von
der Kirche stets bekampfte Spotter und Kritiker der Religion, bemerkt schon
Ende des 18. Jahrhunderts etwas, was von der Theologie lange Zeit tibersehen
wurde: Auch die Tiere sind Bundespartner Gottes (vgl. Gen 9) und das gerade
mit ihrem Anderssein. Biblisch gibt der Noachbund, der ,[a]Juch das Tier unter
de[n] erklarten Schutz und Segen Gottes“?* stellt, Grund zur eschatologischen
Hoffnung auch fiir die Tiere.

Dartiiber hinaus werden Mensch und Tier durch den Bundesschluss Teil einer
alteritatsbejahenden Wirklichkeit, eines bleibend giiltigen ,befriedete[n] (...)
[Beziehungsgeschehens] zwischen niemals Gleichen”.?* Das biblische Bundesver-
standnis setzt die Ungleichheit der Bundespartner konstitutiv voraus. Nichts an-
deres kann der Bundesschluss mit jenem Gott bedeuten, von dem der christliche
Trinitdtsglaube bezeugt, dass er schon in sich selbst das andere seiner selbst liebt.
Die Trinitét ist das Urmodell einer alteritdtsfihigen Liebe. Bereits im Schopfungs-
segen artikuliert sie sich auch aufiergottlich und wird durch den Noachbund
schlie8lich auch der Gemeinschaft ,alle[r] lebendige[n] Wesen” (Gen 9,16) ein-
geschrieben. Es ist genau diese Dimension, die die traditionelle Eschatologie mit
ihrer menschlichen Selbstbezogenheit vermissen ldsst.

19 So tiberliefert bei M. Brod, Der Dichter Franz Kafka, in: Neue Rundschau 32 (1921), 1213.

20 G. Taxacher, Tiereschatologie, 268 [s. Anm. 4].

21 Voltaire, Uber die Toleranz. Berlin 2015, 117.

22 C.]J. Amor, Eschatologische Vollendung der Tiere, 228 [s. Anm. 7].

23 F.-W. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie. Bd. 1. Miinchen
1990, 182.

80



Tiereschatologie

Eine Eschatologie jedoch, die jenem Gott gerecht werden will, auf den sie ihre
Hoffnung baut, wird die Tiere einbeziehen in ihr Hoffen, ohne sie um ihr An-
derssein bringen zu miissen. Im Licht der alteritdtsbejahenden Bundeswirklich-
keit, die schon das Hier und Jetzt durchwirkt, wird sie die Weichen stellen fiir
ein neues Verhiltnis zwischen Mensch und Tier als gemeinsam an der Liebe
Gottes teilhabende Bundespartner. Wenn man in diesen Bahnen weiterdenkt,
wird eine solche Eschatologie schliefilich keinerlei Alteritdit mehr ausschlieflen
konnen. Es wird ihr um das Schicksal der ganzen Schopfung gehen miissen. Die
eschatologische Tierfrage ruft dann die lang vernachldssigte und erst allméahlich
wiederentdeckte kosmische Eschatologie?* auf den Plan, die Ernst macht mit der
universalen Erlosungsbediirftigkeit und der paulinischen Hoffnungsbotschaft
von der Vollendung der ganzen Schopfung (Rom 8,19-22). Eine Eschatologie,
die getragen ist von einer echten Liebe zu den Tieren, findet hier den Ankniip-
fungspunkt, um eine Hoffnung zu begriinden, die nicht nur die Menschen, son-
dern auch die Tiere, ja ,die die Erde liebt“*.

Die Tierfrage, so harmlos sie klingen mag, so randstdndig sie zundchst an-
muten mag, fiihrt die neuralgischen Punkte der klassischen Eschatologie vor.
Gerade die ,tiertheologische Gretchenfrage“?¢, der ,weifi[e] Fleck auf der theo-
logischen Landkarte“?”, wird zur Forderung nach einer neuen Eschatologie, die
der biblischen Uberzeugung gerecht wird, dass Gott seine Schépfung liebt. Sie
ruft nach einer Neuorientierung der Eschatologie, die von Schopfung und Bund
her eine Heilsbotschaft entwirft, die von der Liebe zu den anderen her denkt
und die Gegenwart verwandelt. Vielleicht geht es letztlich nicht nur um die es-
chatologische Rettung der Tiere, sondern vielleicht sind es gerade die Tiere, die
die Eschatologie retten konnen.

24 Vgl. M. Remenyi, Apokalyptischer Weltenbrand oder Hoffnung fiir den ganzen Kosmos? Theologische
Uberlegungen zum Ende der Welt, in: ThQ 188 (2008), 50-68; M. Kehl, Neue Hoffinung fiir den Kosmos.
Uber das Heraustreten der Erde aus dem Schatten des Menschen, in: SaThZ 1 (1997), 15-23.

25 M. Kehl, Hoffnung, 15 [s. Anm. 24].

26 G. Taxacher, Tiereschatologie, 262 [s. Anm. 4].

27 R. Hagencord, Tiere, 29 [s. Anm. 3].

81



