
1	 Vgl. D. Buzzati, Il Colombre. Mailand 1966, 193–199.
2	 J. Bernhart, Die unbeweinte Kreatur. Reflexionen über das Tier. Neuausgabe. Weißenhorn 1987 (1961), 11.

Vergänglichkeit der Tiere?

Unter dem Titel Dolce Notte erzählt der italienische Schriftsteller Dino Buzzati 
von einem im nächtlichen Mondschein daliegenden Garten. Friedlich erstreckt 
er sich um das Landhaus des Ehepaares Maria und Carlo. Nichts scheint sich zu 
regen, alles liegt still und schlafend. Unwillkürlich kommt Carlo das Wort „Para­
dies“ in den Sinn. Seine Frau allerdings schreckt mehrmals aus ihrem unruhigen 
Schlaf hoch. Sie beschleicht das ungute Gefühl, es treibe sich im Dunkel des Gar­
tens jemand herum, ja mehr noch, jemand werde just in diesem Augenblick dort 
draußen ermordet. Und sie hat recht: Im Garten herrscht ein wimmelndes Trei­
ben, hunderte von Tieren machen die Nacht zum Tag und erfüllen den Garten 
mit ungeahnter Lebendigkeit. „Sie kreuchen und fleuchen, jagen und fliehen, 
vermehren sich, töten, fressen und sterben (…).“ Carlo, der auf das inständige 
Bitten seiner Frau einen Blick aus dem Fenster wirft, ist dafür blind. Er sieht ein 
Paradies, die Tiere aber sieht er dort nicht.1

Tierfreie Eschatologie

Vermutlich hatte Buzzati nicht vor, mit seiner Erzählung eine Aussage über die 
Tiervergessenheit der christlichen Eschatologie zu machen, doch ist die Parallele 
unverkennbar: Auch der endzeitliche Himmel, den die Eschatologie stets im Blick 
hatte, ist ein tierloses Paradies. Auf die für viele Menschen so drängende Frage 
„Kommen Tiere in den Himmel?“ oder anders, wie die christliche Hoffnung auf 
Vollendung zu den Tieren steht, hat die Theologie keine Antwort. „[E]s ist unver­
ständlich, mit wieviel Blindheit, Feigheit oder Herzenshärte unsere Moralisten 
und Apologeten das Tier ignoriert haben“2, beklagt der katholische Theologe und 

Tiereschatologie

Lisa-Marie Kaiser | Dortmund

geb. 1989, wissenschaftliche Mitar­
beiterin am Institut für Katholische 
Theologie der TU Dortmund

lisa-marie.kaiser@tu-dortmund.de

73



3	 R. Hagencord, Vom verhängnisvollen Irrtum über die Tiere. Zum Projekt einer theologischen Zoologie, in: 
ders., Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer theologischen Zoologie. Regensburg 2010, 
29.

4	 G. Taxacher, Tiereschatologie, in: ders. / S. Horstmann / T. Ruster, Alles, was atmet. Eine Theologie der 
Tiere. Regensburg 2018, 262.

5	 K. Gutberlet, Eine Selbstbiographie. Hrsg. v. K. A. Leimbach. Fulda 1930, 178 f.

Mystiker Joseph Bernhart die Tiervergessenheit der Theologie. Vielleicht mag 
die Frage nach dem endzeitlichen Schicksal der Tiere als Spezialfall der Theolo­
gie erscheinen, den man getrost den besonders tierfreundlichen Vertretern des 
Faches überlässt. Doch nicht nur um der biblisch bezeugten Nähe zwischen 
Mensch und Tier, sondern um Gottes selbst willen drängt die Tierfrage an die 
Eschatologie heran. Denn eine tierfreie Eschatologie muss sich fragen lassen, 
welchen Gott sie verkündet. Was für ein Gott ist es, der nur einen kleinen Teil 
seiner Schöpfung rettet, während alles andere dem ewigen Nichts anheimfällt? 

Die Tiere sind kein eschatologischer Spezialfall. An ihnen steht und fällt jede 
Rede von Gott. Trotz aller Tiervergessenheit hat die Theologie deshalb über die 
Jahrhunderte hinweg immer mal wieder Ausreißer hervorgebracht, die für eine 
Öffnung der christlich-eschatologischen Hoffnung für die Tierwelt eingestanden 
sind. Ich möchte in diesem Beitrag zeigen, dass die „Welt der Tiere“ mehr als 
ein noch „weißer Fleck auf der theologischen Landkarte“3 ist, den es zu erobern 
gilt. Vielmehr wird die gesamte traditionelle theologisch-eschatologische Land­
karte durch die Tierwelt durcheinandergewirbelt, weil ihre lang überspielten 
Sollbruchstellen im Licht der so harmlos erscheinenden „tiertheologische[n] 
Gretchenfrage“4 nicht weiter zu übersehen sind. Ich werde zunächst drei Ansät­
ze einer tieroffenen Eschatologie vorstellen, um dann Folgerungen zu ziehen – 
nicht nur für die Tiere, sondern auch für die Eschatologie selbst.

Eschatologische Wiedergutmachung

Einer der ersten Punkte, an dem eine tieroffene Eschatologie ansetzt, ist das Lei­
den der Tiere. Sei es nun durch Menschen verursacht oder der Grausamkeit der 
Natur geschuldet, im Angesicht ihres Leidens drängt sich die Frage nach dem 
eschatologischen Schicksal der Tiere unausweichlich auf. „Ich wünschte sehr“, 
äußert sich schon der Fuldaer Dogmatiker Konstantin Gutberlet (1837–1928) 
als großer Naturliebhaber und einer der ersten Theologen im deutschsprachigen 
Raum, die Überlegungen zu einer Vollendung der Tiere anstellten, „daß den Tie­
ren, die so entsetzliche Qualen auszustehen haben, ein Ersatz geboten würde. Es 
ist hart zu glauben, daß der unendlich liebevolle Vater seiner Geschöpfe solche 
ins Dasein setze, die ihr ganzes Leben nur Qualen und entsetzliche Qualen zu 
leiden haben.“5

Gestaltet es sich schon schwierig genug, dem Leiden der Menschen einen 
heilsgeschichtlichen Sinn abzuringen, so scheitern die gängigen Interpretations­

Reflexion

74



6	 Vgl. C. J. Amor, Ist der Himmel auch für Tiere offen?, in: GuL 89 (2016), 272.
7	 C. J. Amor, Eschatologische Vollendung der Tiere – Ein theologischer Versuch, in: SaThZ 21 (2017), 231.
8	 J. Wesley, The General Deliverance, in: Sermons on Several Occasions by John Wesley. Bd. 2. Hrsg. v. B. 

Waugh u. T. Mason. New York 1836, 56.

muster spätestens an der tiertheologischen Theodizee.6 Von göttlicher Pädago­
gik, gerechter Sündenstrafe oder dem Preis menschlicher Freiheit zu sprechen, 
ergibt angesichts unschuldig leidender Tiere keinen Sinn, „[d]er Schrei des ge­
quälten und leidenden Tieres wirft die Frage auf, ob Gott einst auch ihre Tränen 
abwischen und den Tod vernichten wird“7.

Seit dem 18. Jahrhundert, das neue Erkenntnisse zur Leidensfähigkeit der 
Tiere hervorbrachte, versuchte die Theologie daher, dem Tierleid zumindest in 
eschatologischer Perspektive beizukommen. Wenn Gott barmherzig und ge­
recht ist, wenn man die Botschaft von Kreuz und Auferstehung nicht um ihre 
Kraft bringen will, dann werden Tod und Leid nicht das letzte Wort haben. Es 
entwickelte sich die Vorstellung einer postmortalen Wiedergutmachung des 
Tierleids. Bemerkenswerterweise fand diese Idee nirgendwo so viele Anhänger 
wie in Großbritannien. Hier hatte man offenbar einen besonderen Sensus für 
die Tiere. So zeigt sich der Methodistenbegründer John Wesley (1703–1791) in 
seiner Predigt The General Deliverance überzeugt, „that something better remains 
after death for these poor creatures also (…) and [that they] shall receive an am­
ple amends for all their present suffering“8. Das endzeitliche Heil der Tiere hängt 
in diesem Denken an ihrem tatsächlich erfahrenen Leid. Offen bleibt, was mit 
jenen Tieren ist, die das Glück hatten, nicht leiden zu müssen. Für sie hält dieser 
Ansatz keine Verheißung bereit.

Die Unsterblichkeit der Tierseele

In einem zweiten Schritt geht es nun darum, auch das konkrete Vorstellungsmo­
dell der traditionellen Eschatologie für die Tiere zu öffnen. Diese Argumentati­
onslinie nimmt daher die Seele der Tiere in den Blick und setzt damit an jenem 
Punkt an, an dem den Tieren der Zugang zur eschatologischen Hoffnung über 
lange Zeit explizit verwehrt wurde.

Mit Thomas von Aquin ging man in Anknüpfung an die griechische Philo­
sophie davon aus, es sei eine unsterbliche Geistseele notwendig, um an der ver­
heißenen Ewigkeit teilhaben zu können. Denn während alle Materie vergeht, 
sei sie dasjenige Element, das nach dem Tod des Körpers weiterexistiert und 
so die Ewigkeitsfähigkeit eines Geschöpfes sichert. Die Geistigkeit und damit 
Unvergänglichkeit der Seele zeige sich gerade an der von körperlichen Prozes­
sen unabhängigen Fähigkeit eines Geschöpfes zu vernünftigem Denken und 
abstrakter Erkenntnis. Dieses für die christliche Eschatologie zentral gewordene 
Konzept kommt ohne den Gedanken der Auferstehung aus. Wer denken kann, 

75

Tiereschatologie



9	 J. Bernhart, Kreatur, 196 s. [Anm. 2]. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles II,2, 82. Hrsg., übers. 
u. mit Anm. versehen v. K. Albert u. P. Engelhardt. Darmstadt 2001.

10	 Ebd.
11	 Vgl. dazu vor allem K. Thomas, Man and the Natural World. Changing Attitudes in England 1500–

1800. London 1983, 143–165.
12	 J. Bernhart, Kreatur, 98 [Anm. 2].

ist ewigkeitsfähig. Denken aber kann nach dieser Auffassung ausschließlich der 
Mensch. Der Tierwelt bleibt damit der Zugang zur eschatologischen Zukunft 
versperrt. Tatsächlich kann man Thomas selbst keineswegs den Vorwurf der 
Tiervergessenheit machen, denn er widmet den Überlegungen zum eschatolo­
gischen Schicksal der Tiere sogar ein ganzes Kapitel seiner Summa contra gentiles, 
ja, er „hätte vielleicht auch dem Vieh seinen Himmel gegönnt, wenn Aristoteles 
die Schlüssel dazu hergegeben hätte“.9 Letztlich muss er jedoch den Schluss zie­
hen, „daß die Tierseele mit dem Körper zugrunde geht“.10 Spätestens im Traktat 
der Eschatologie trennen sich daher die Wege von Mensch und Tier. 

Mit dem sich entwickelnden evolutionären Denken gerät jedoch die selbst­
verständlich gewordene Annahme eines wesentlichen Unterschieds zwischen 
der menschlichen und tierlichen Natur immer mehr ins Wanken. Ein neues 
Interesse an der gerade entdeckten tierlichen Verwandtschaft bringt seit dem 
18. Jahrhundert tierpsychologische und biologische Erkenntnisse über die bis 
dato ungeahnten kognitiven Fähigkeiten der Tiere zum Vorschein. Einige von 
ihnen scheinen zu vernünftigen Entscheidungen, ja zum logischen Denken 
fähig, philosophisch gesprochen also über eine Geistseele zu verfügen. Die Fra­
ge nach der Ewigkeitsfähigkeit der Tiere, nach der Unsterblichkeit ihrer Seelen 
war damit wieder offen. Nicht wenige tiernahe Theologen sehen hierin den 
Schlüssel, den Tieren das so lange verschlossene Tor zum Himmel aufzuschlie­
ßen.11 Auch Joseph Bernhart zieht aus den Erkenntnissen der Tierforschung die 
„zwingende Folgerung“, den Tieren eine Seele zuzugestehen, die „oberhalb des 
bloßen ‚Lebens‘ und unterhalb des ‚Geistes‘ gelegen (…) eine substantia spiri­
tualis genannt werden kann“12. Wenn man hier weiterdenkt, steht den Tieren 
der Himmel vielleicht wieder offen. Und das auf der Linie derjenigen Tradition, 
die zwischen sterblichem Leib und unsterblicher Seele glaubte unterscheiden 
zu können – eine Annahme, die im Licht moderner Erkenntnisse allerdings auf 
den Prüfstand gehört.

Leibliche Mit-Auferweckung

Trotz des klassisch philosophischen Einschlags und des damit einhergehenden 
Materie-Geist-Dualismus hat die Eschatologie doch immer auch an der Botschaft 
von der Auferstehung des Leibes festgehalten. Während darunter jedoch lange 
Zeit die endzeitliche Rekonstruktion des Körpers verstanden wurde, näherte 
man sich seit dem 20. Jahrhundert unter dem Stichwort der Auferstehung im 

Reflexion

76



13	 Vgl. G. Greshake / G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit. Untersuchungen zur christ-
lichen Eschatologie (QD 71). Freiburg i. Br. 1975.

14	 Vgl. K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 26. Hrsg. v. der Karl-Rahner-
Stiftung. Düsseldorf – Freiburg i. Br. 1999, 255.

15	 G. Lofink, Am Ende das Nichts? Über Auferstehung und Ewiges Leben. Freiburg i. Br. 2017, 200.
16	 Ebd.

Tod13 einem ganzheitlicheren Verständnis des Begriffs Leib. Darunter wurde nun 
die ganze Identität eines Menschen gefasst. Spricht man aber von Identität, so 
kann man das nicht, ohne die spezifischen Weltbezüge und Beziehungen eines 
Menschen zu seiner Umwelt mitzumeinen, die sich vor allem über das Medium 
des Körpers vollziehen. Wer ein Mensch ist, ergibt sich aus dem Netz seiner Be­
ziehungen. Vor diesem Hintergrund bedeutet die Auferstehung des Leibes nicht 
mehr die Wiederherstellung des Organismus, sondern die bleibende Geborgen­
heit eines Menschen mit seiner Biografie und damit auch mit seinen Beziehun­
gen bei Gott.14

Hier ergibt sich nun eine Hoffnungsperspektive für die Tiere, denn auch zu 
ihnen können wir intensive Beziehungen pflegen, manchmal sogar intensivere 
als zu den Menschen unserer Umwelt; und „wenn ein geliebtes Tier ein Stück 
meines Lebens gewesen ist, dann wird meine Beziehung zu seiner Anhänglich­
keit und Treue mitauferstehen.“15 In diesem Kontext öffnet sich der Himmel zu­
mindest auch für jene Tiere, die in Beziehung zu einem Menschen standen. Die 
Tiere werden mitvollendet, insofern sie Teil der menschlich-leiblichen Identität, 
wenn sie also sozusagen „einverleibt“ wurden. Was aber bleibt in dieser Mitvoll­
endung von den Tieren selbst?

Eschatologische Einverleibung

Der Begriff „Einverleibung“ beschreibt auch das Grunddilemma der drei vorge­
stellten Ansätze. In ihren Versuchen, klassisch-eschatologisches Denken nach­
träglich für die Tiere fruchtbar zu machen, wird die tierliche Natur ganz und 
gar vom Menschsein verschlungen. Insofern ein Tier über eine dem Menschen 
analoge Leidensfähigkeit verfügt, insofern es denkt wie ein Mensch oder Teil 
der menschlichen Lebenswelt ist, insofern es somit dem Menschen ähnlich ist 
oder ihm nahesteht, steht ihm die Ewigkeit offen. Die klassische Eschatologie 
vermag den Tieren offenbar nur in „durch und durch ‚humanisiert[er]‘“16 Form, 
nur um den Preis ihres Tierseins, einen Platz im Himmel einzuräumen. Für ihre 
Tierlichkeit aber haben diese Ansätze keinen Platz, sie bleibt im Himmel außen 
vor. Dadurch sind die Ansätze höchst selektiv. Man kann geradezu von einem 
eschatologischen Speziezismus sprechen. Schon allein im Hinblick auf die Un­
terschiedlichkeit all der Lebewesen, die unter dem Begriff Tier gefasst werden, 
lassen sich die Grenzen eines solchen Versuchs erkennen: Welche Tiere leiden? 
Welche Tiere denken? Welche haben eine Beziehung zum Menschen? In allen 

77

Tiereschatologie



17	 K. Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer Aussagen, in: ders., Sämtliche 
Werke. Bd. 12. Hrsg. v. der Karl-Rahner-Stiftung. Freiburg i. Br. 2005, 491.

drei Ansätzen verläuft daher die Unterscheidung zwischen sterblich und un­
sterblich, gerettet und verloren, der eschatologische Riss zwischen Leben und 
Tod mitten durch die Tierwelt hindurch. Sie alle verlängern das Prinzip der Se­
lektion in die Ewigkeit hinein. 

Wie lässt sich dieses eschatologische Uniformieren der Schöpfung, das Hu­
manisieren der Tierwelt mit jenem Gott zusammenbringen, von dem der christ­
liche Glaube bekennt, dass er sogar in sich selbst lebendige Vielfalt ist? Wie 
wird eine solche Eschatologie dem Gott gerecht, der am Anfang über „alles, was 
er gemacht hatte“ sprach „siehe, es war sehr gut“ (Gen 1,31)? Eine tieroffene 
Eschatologie, die sich der überkommenen Konzepte bedient, ist und bleibt je­
denfalls eine anthropozentrische Theologie, die wohl weder Mensch noch Tier 
gerecht wird. Die Frage nach dem Schicksal der Tiere ist schlicht nicht ihr Er­
kenntnisinteresse. Ein Tier, das über diesen Weg in die christliche Eschatologie 
schlüpft, zahlt einen hohen Preis: seine Tierlichkeit.

Auf das Jenseits vertröstet

Nicht nur der anthropozentrische Einschlag der traditionellen Eschatologie 
wird im Licht der Tierfrage überdeutlich. Auch die Frage nach dem Sinn escha­
tologischer Aussagen stellt sich an ihnen noch einmal neu. Die traditionellen 
Ansätze richteten ihren Blick vor allem auf das Jenseits. Für ihre tieroffenen 
Abwandlungen ist das nicht anders. Die Fragen nach einem jenseitigen Lei­
densausgleich, nach der Unsterblichkeit der Tierseelen und nach einer nach­
todlich weiterbestehenden Gemeinschaft mit dem auferweckten Menschen 
zeigen an, dass es auch ihnen ausschließlich um die postmortale Zukunft der 
Tiere geht. Für das Diesseits, das Leben der Tiere im Hier und Jetzt, haben die 
Ansätze nichts zu sagen.

Die Tiere aber, die für sich selbst nichts hoffen können, weil sie nichts wis­
sen können von den biblischen Verheißungen, ja vielleicht nicht einmal von 
ihrer eigenen Zukünftigkeit, stellen unweigerlich vor die Frage, ob es damit ge­
tan ist. Karl Rahner hat einer solch rein jenseitig-prospektiven Eschatologie in 
seinem Aufsatz zu den Theologischen Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer 
Aussagen entgegengesetzt, jede Eschatologie müsse neben ihren Aussagen über  
„das wirklich Zukünftige, das in einem ganz gewöhnlich, empirischen Sinn 
zeitlich noch Ausständige“17 immer auch eine Dimension mittransportieren, 
die schon das Hier und Jetzt mitkonstituiert. Nicht zufällig ist wohl die Dichte, 
in der das Wort heute insbesondere im Lukasevangelium begegnet (vgl. Lk 2,11; 
19,9; 23,43 u.v.m.). Das Heil betrifft nicht nur das Morgen, sondern auch das 

Reflexion

78



18	 G. Taxacher, Tiereschatologie, 268 [s. Anm. 4].

Heute. Zur Eschatologie gehört daher immer auch eine präsentische Dimension. 
Es muss ihr stets um eine „bestimmte Haltung in der Gegenwart und um die Kri­
tik dieser Gegenwart“18 gehen. 

An den Tieren wird dieses Anliegen besonders relevant. Eine futurische Escha­
tologie ist für sie ohne Wert, sogar fatal, denn mit ihrer Vertröstungslogik lenkt 
sie allzu leicht von der Notwendigkeit ab, eine neue Beziehung zu ihnen zu fin­
den und die Lebensbedingungen der Tiere im Diesseits zu verändern. Im Dienst 
einer menschlichen Gewissensberuhigung werden die Tiere vertröstet  auf  ein 
Jenseits, von dem sie nichts wissen und auf das sie nicht hoffen können. An den 
Tieren zeigt sich die futurische Verengung der Jenseits-Eschatologie, die der Ge­
genwart ohnehin kaum mehr etwas zu sagen hat.

Egoistische Eschatologie

Es gibt, so soll Franz Kafka einmal gesagt haben, „unendlich viel Hoffnung – nur 
nicht für uns“19. Ich verstehe dies als Denkanweisung für die Eschatologie. Zu 
hoffen ist vor allem für die anderen. Bereits die biblischen Erwählungserzählun­
gen zeugen davon, dass nicht ein exkludierender Heilsegoismus, sondern die 
Orientierung auf die anderen, die Nichterwählten hin kennzeichnend für das 
göttliche Heilshandeln ist. Jede Eschatologie muss sich deshalb daran messen las­
sen, inwieweit sie auch für die anderen hoffen lässt. Besonders bedeutsam wird 
das im Blick auf eine tieroffene Eschatologie. Sie kann letztlich nie etwas anderes 
sein als Hoffnung für die anderen, die für sich selbst nichts hoffen können.

Eine eschatologische Hoffnung für die Tiere zu begründen gelingt den drei 
vorgestellten Ansätzen jedoch nur über die Nivellierung des Andersseins der Tie­
re. Gerade das Tierliche, das Nicht-Menschliche und damit alles Fremde schlie­
ßen sie als nicht ewigkeitsfähig von der eschatologischen Hoffnung aus. Der 
Umstand, dass keiner der drei Ansätze mit der Verschiedenheit der Tiere fertig 
wird, zeugt davon, dass sie eine Hoffnung begründen, die letztlich nur uns, den 
Menschen, gilt. Das Tierleidargument mit seiner Vertröstungslogik steht unter 
dem Verdacht, primär menschliche Hoffnung auf eigene moralisch-ethische Ent­
lastung zu sein, indem es die Verantwortung für die Verbrechen an der Tierwelt 
verschwinden lässt hinter der Botschaft von einem die Tiere für all ihr Leiden 
entschädigendes Jenseits. Das Konzept von der Seelenunsterblichkeit ist die 
Hoffnung für ein zum Mensch gemachtes Tier und spielt so der menschlichen 
Hoffnung auf die eigene Vollendung in die Karten. Das personal-leibliche Aufer­
weckungsverständnis nimmt schließlich ganz unverblümt nur die menschliche 
Jenseitshoffnung in den Blick, in der die Tiere zur Glückseligkeit des Menschen 
gleichsam im Sinne eines eschatologischen Wohlfühlpakets mit ins Jenseits hinü­

79

Tiereschatologie



bersiedeln. Und schließlich kann keiner der Ansätze die Bedenken ausräumen, es 
stünden nicht die Tiere um ihrer selbst willen im Fokus der Hoffnung, sondern 
die Hoffnung für sie sei nur von unserem Wunsch nach „Verlängerung der eige­
nen Subjektivität“20 getragen. 

Die mangelnde Alteritätsfähigkeit der klassischen Eschatologie, die erst im 
Licht der Frage nach den Tieren in ihrer ganzen Prägnanz sichtbar wird, entlarvt 
letztlich den Heilsegoismus, der die klassische Eschatologie durchzieht. Hinsicht­
lich einer echten Hoffnung für die Tiere ist in den überkommenen Konzepten 
mit ihrer anthropozentrischen Jenseitsfokussierung nichts zu holen. Alle drei 
Ansätze können nicht mehr als Scheinlösungen der Tierfrage sein, ja können 
schließlich nur versagen, wenn es um eine von echter Liebe zu den Tieren getra­
genen Eschatologie geht. Für die Tiere jedenfalls bleibt eine auf diesem Weg be­
gründete Hoffnung ohne Wert.

Alteritätsfähige Eschatologie

„Gott schließt keinen Vertrag mit Bäumen und Steinen und empfindungslosen 
Dingen, aber er hat einen Bund mit den Tieren geschlossen und sie mit einer 
Empfindung begabt, die oft richtiger ist als die unsrige (...).“21  Voltaire, der von 
der Kirche stets bekämpfte Spötter und Kritiker der Religion, bemerkt schon 
Ende des 18. Jahrhunderts etwas, was von der Theologie lange Zeit übersehen 
wurde: Auch die Tiere sind Bundespartner Gottes (vgl. Gen 9) und das gerade 
mit ihrem Anderssein. Biblisch gibt der Noachbund, der „[a]uch das Tier unter 
de[n] erklärten Schutz und Segen Gottes“22 stellt, Grund zur eschatologischen 
Hoffnung auch für die Tiere.

Darüber hinaus werden Mensch und Tier durch den Bundesschluss Teil einer 
alteritätsbejahenden Wirklichkeit, eines bleibend gültigen „befriedete[n] (…) 
[Beziehungsgeschehens] zwischen niemals Gleichen“.23 Das biblische Bundesver­
ständnis setzt die Ungleichheit der Bundespartner konstitutiv voraus. Nichts an­
deres kann der Bundesschluss mit jenem Gott bedeuten, von dem der christliche 
Trinitätsglaube bezeugt, dass er schon in sich selbst das andere seiner selbst liebt. 
Die Trinität ist das Urmodell einer alteritätsfähigen Liebe. Bereits im Schöpfungs­
segen artikuliert sie sich auch außergöttlich und wird durch den Noachbund 
schließlich auch der Gemeinschaft „alle[r] lebendige[n] Wesen“ (Gen 9,16) ein­
geschrieben. Es ist genau diese Dimension, die die traditionelle Eschatologie mit 
ihrer menschlichen Selbstbezogenheit vermissen lässt. 

19	 So überliefert bei M. Brod, Der Dichter Franz Kafka, in: Neue Rundschau 32 (1921), 1213.
20	 G. Taxacher, Tiereschatologie, 268 [s. Anm. 4].
21	 Voltaire, Über die Toleranz. Berlin 2015, 117.
22	 C. J. Amor, Eschatologische Vollendung der Tiere, 228 [s. Anm. 7].
23	 F.-W. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christologie. Bd. 1. München 

1990, 182.

Reflexion

80



24	 Vgl. M. Remenyi, Apokalyptischer Weltenbrand oder Hoffnung für den ganzen Kosmos? Theologische 
Überlegungen zum Ende der Welt, in: ThQ 188 (2008), 50–68; M. Kehl, Neue Hoffnung für den Kosmos. 
Über das Heraustreten der Erde aus dem Schatten des Menschen, in: SaThZ 1 (1997), 15–23.

25	 M. Kehl, Hoffnung, 15 [s. Anm. 24].
26	 G. Taxacher, Tiereschatologie, 262 [s. Anm. 4].
27	 R. Hagencord, Tiere, 29 [s. Anm. 3].

Eine Eschatologie jedoch, die jenem Gott gerecht werden will, auf den sie ihre 
Hoffnung baut, wird die Tiere einbeziehen in ihr Hoffen, ohne sie um ihr An­
derssein bringen zu müssen. Im Licht der alteritätsbejahenden Bundeswirklich­
keit, die schon das Hier und Jetzt durchwirkt, wird sie die Weichen stellen für 
ein neues Verhältnis zwischen Mensch und Tier als gemeinsam an der Liebe 
Gottes teilhabende Bundespartner. Wenn man in diesen Bahnen weiterdenkt, 
wird eine solche Eschatologie schließlich keinerlei Alterität mehr ausschließen 
können. Es wird ihr um das Schicksal der ganzen Schöpfung gehen müssen. Die 
eschatologische Tierfrage ruft dann die lang vernachlässigte und erst allmählich 
wiederentdeckte kosmische Eschatologie24 auf den Plan, die Ernst macht mit der 
universalen Erlösungsbedürftigkeit und der paulinischen Hoffnungsbotschaft 
von der Vollendung der ganzen Schöpfung (Röm 8,19–22). Eine Eschatologie, 
die getragen ist von einer echten Liebe zu den Tieren, findet hier den Anknüp­
fungspunkt, um eine Hoffnung zu begründen, die nicht nur die Menschen, son­
dern auch die Tiere, ja „die die Erde liebt“25. 

Die Tierfrage, so harmlos sie klingen mag, so randständig sie zunächst an­
muten mag, führt die neuralgischen Punkte der klassischen Eschatologie vor. 
Gerade die „tiertheologische Gretchenfrage“26, der „weiß[e] Fleck auf der theo­
logischen Landkarte“27, wird zur Forderung nach einer neuen Eschatologie, die 
der biblischen Überzeugung gerecht wird, dass Gott seine Schöpfung liebt. Sie 
ruft nach einer Neuorientierung der Eschatologie, die von Schöpfung und Bund 
her eine Heilsbotschaft entwirft, die von der Liebe zu den anderen her denkt 
und die Gegenwart verwandelt. Vielleicht geht es letztlich nicht nur um die es­
chatologische Rettung der Tiere, sondern vielleicht sind es gerade die Tiere, die 
die Eschatologie retten können.

81

Tiereschatologie


