Reflexion

Martin Dieckmann | Hamburg
geb. 1956, Studium der Politikwissenschaft
und Kunstgeschichte, politischer Sekretar

bei der Gewerkschaft ver.di

dieckmann.martin@gmail.com

Der Kuss des Kusses des Mundes

Das Hohe Lied

,Kernbuch der Offenbarung” — so hat Franz Rosenzweig das Hohe Lied in
seiner grofien Schrift Stern der Erlosung genannt.! Dabei fdllt das Hohe Lied
inmitten der Blicher der hebrdischen Bibel nicht nur auf, es scheint fast hi-
nauszufallen. Und doch hat es diverse Prozesse und Kontroversen der judi-
schen wie christlichen Kanonisierungen nicht nur iiberlebt, sondern ist seit
der spdten Antike, vor allem seit dem Mittelalter, eine der zentralen Quellen
manchmal fast schon ausufernder Auslegungen und Meditationen gewesen.
In der umfangreichen Werkausgabe etwa der Schriften von Bernhard von
Clairvaux finden sich allein zwei Bidnde nur mit Predigten tiber das Hohe
Lied - es sind mehr als achtzig! Dabei stehen exegetischer Aufwand und li-
turgische Resonanz in einem sehr problematischen Verhdltnis zueinander.
In den christlich-kirchlichen Liturgien hat das Hohe Lied einen eher rand-
standigen Platz, wihrend es spdtestens seit dem Mittelalter in der jidischen
Liturgie Mitteleuropas einen prominenten Platz hat: Es gehort, in der asch-
kenasischen Tradition, an die erste Stelle der , finf Biicher” (Megillot), die
liturgisch jeweils den Hochfesten zugeordnet sind. Das Hohe Lied wird an
Pessach, dem Exodus-Fest (Ursprung der christlichen Liturgie), vorgetragen.

.versiegelter Born“ — ,Born lebendigen Wassers*
Das Eigenartige des ganzen Textes fasst Yair Zakovitch in seinem Kommen-

tar zum Hohen Lied so zusammen: Das Hohe Lied ,ist ein ,verschlossener
Garten, versiegelter Quell’ (HId 4,12). In seiner Entriicktheit von jeglicher

1 F Rosenzweig, Stern der Erlésung. Frankfurt/M. 1988, 221 ff.

82




Hohelied

religioser und nationaler Atmosphdre unterscheidet das Hohe Lied sich von
samtlichen tibrigen Schriften der hebrdischen Bibel. Seine Besonderheit be-
steht darin, dass die Kriterien fiir die Entschlisselung nur aus ihm selbst zu
gewinnen sind; angesichts des geringen Umfangs von Hld. findet sich der
Leser und Exeget bisweilen wie vor verschlossenen Tiiren.“* Verschlossener
Garten, versiegelter Quell, versiegelter Born — so spricht der Geliebte die Ge-
liebte, die Braut, im Hohen Lied an, um sogleich ins Schwidrmen zu geraten,
und ,Born“ und , Quell” ganz dem Leben zuzuordnen: ,Ein Gartenbrunnen
bist du, ein Born lebendigen Wassers” (Hld 4,15).

Vielleicht ist es genau das, was so viele tiber so viele Jahrhunderte bewegt
hat — und moglicherweise innerlich stédrker, als sie es sprachlich und begrift-
lich zugeben wollten: Die ,Entriickung” aus den sonst iiblichen religiosen und
nationalen Kontexten, die in der hebrdischen Bibel als Buch der Biicher des
Gottesvolkes (auch und gerade als kimpfende und vielfach gespaltene Nation)
pragend sind, ist allen Menschen aller Zeiten schlicht unmittelbar einsichtig.
Wer einmal die Liebesbriefe der eigenen Verwandten nach deren Tod liest, wird
sich wundern, zu welchen Metaphern sie sich aufschwangen. Muss man sie
analysieren? Sie erkldren sich, allein wegen ihrer Bedeutung als Bilderspiel der
Liebenden von alleine, auch wenn man sie im Einzelnen nicht nachvollziehen
kann. So wie man einen belanglosen Stein aus einem Urlaub mitnimmt, weil
er mit einer Begegnung verbunden ist, so kann man auch heute noch , Tauben-
augen” als Bildklang mitsingen oder mitsummen, weil die Bilder mit den Stim-
men aufgehen, von alleine aber nicht zu uns sprechen.

Es ist wichtig, dies festzuhalten: Das Hohe Lied ist ein Lied der Lieder, und
zwar aus Liebesliedern geftigt. Deshalb kann es eigentlich jede und jeder sofort
verstehen, auch ohne exegetische oder literatur-archdologische Anamnese.
Wer sich dann aber daran stort, was dies alles in der Bibel zu suchen hat, wird
genau vor der Frage stehen, vor der jahrhundertelang Menschen standen, die
sich tiber diese Zeilen, Worter, Verse beugten und alle zusammen eine grof3e,
manchmal groflartige, manchmal grof3tuende Tradition der Auslegung und
manchmal sogar regelrechter Nach-Dichtung aus Nach-Denken oder Nach-
Fiihlen entwickelten. Darauf wird noch zuriickzukommen sein: Wie sich der
Text erst in dem erschlief$t, was alle in allen Jahrhunderten zuvor als ,Herz"
mitgedacht und mitgefiihlt haben. So ist die ,Entriicktheit” aus den sonst iib-
lichen biblischen Kontexten genau die Unmittelbarkeit, mit der der Text uns
anspricht, im Lesen, Sprechen, Singen. Genau darin ist das Hohe Lied ,Kern-
buch der Offenbarung”.

2 Y. Zakovitch, Das Hohelied (HThK AT). Freiburg i. Br. 2004, 49.

83



Reflexion

Strukturen - Bilderbogen

Zwischen dem Namensgeber des Hohen Liedes, Konig Salomon, und der Re-
daktion bzw. Endredaktion des gesamten Textes liegen vermutlich Jahrhun-
derte. Salomon soll im 9. Jahrhundert v. Chr. gelebt haben. Die recht kompli-
zierte Forschung nimmt allgemein eine lose Folge von Liedern, Texten aus
der Zeit danach an, die dann in der Zeit der Perser und Griechen® — immerhin
ein Zeitraum vom 6. bis zum 3. Jahrhundert v. Chr. — Zusammenfassungen bis
hin zur Endredaktion fanden. Jedenfalls ist das Hohe Lied als fester Bestand-
teil der hebrdischen Bibel in der griechischen Fassung, der Septuaginta (etwa
250-100 v. Chr.) endgiiltig nachgewiesen, deren Urspriinge im Einbruch der
griechischen Kultur im 2. Jahrhundert v. Chr. liegen. Der lange Zeitraum, von
dem man wirklich gesichert vom Anfang wahrlich nicht alles weify — selbst
das Konigtum Davids und dann seines Sohnes Salomon ist bis heute eine,
freilich empirisch erhdrtete, Hypothese geblieben —, ist der gesamte Zeitraum,
der das abdeckt, was die hebradische Bibel riickwirkend erzihlt.

Die Komplexitat der Forschung, der archdologischen Befund, ergibt sich aus
einer tiberwiegend angenommenen, aber auch plausiblen Kontinuitit jener
Lieder, die am Ende dieses eine Hohe Lied bilden. Und rein literarisch-archdo-
logisch ist dieser Befund eigentlich atemberaubend: Die Lieder, die im Hohen
Lied zusammengefiigt werden, sind womoglich so alt wie die Geschichte des Bi-
bel-Werdens selbst. So ergeben sich aus dem Text schier unendlich viele Beziige.
Wer sich versenken mag in die vielen Verweise, Zitate, Andeutungen anderer
biblischer Stellen, sei es aus den kanonischen Texten der Tora, des Tanach, damit
auch der Psalmen, wird Uberraschungen lernen miissen. Genauso wie das Hohe
Lied, wenn man der Forschung folgt, viele Motive aufnimmt, die man aus der
alt-dgyptischen Mythologie zu kennen glaubt. Noch waghalsiger kann man das
alles auf die Spitze treiben: Moglicherweise ist das Hohe Lied aus Quellen ge-
speist, die sehr langsam, erst zur Herausbildung des Einen Gottes im Kampf ge-
gen viele andere Gotter — also auch neben ihnen — und dann des alles umfangen-
den und umfassenden Gottes Israels in der Reichsbildung Israels und schliefilich
dessen Zerfall und immer wieder erkdmpfter Wiedergeburt fiithren.*

Wer sich davor fiirchtet, dem kann man die Furcht nicht nehmen: Dass die
vielfaltigen Beziige des Hohen Liedes, gerade wegen des langen Zeitraums, in
dem seine einzelnen Bestandteile entstanden sind und auf den sie Bezug neh-
men, viel erzahlen vom urspriinglichen ,Synkretismus“, der Anleihe bei und
Fusion oder neuer Synthese unterschiedlicher, aber sehr urspriinglicher Mythen
und frithen Religionen, die allesamt auch ,versiegelte Quellen” sind — und doch

3 W. Bithlmann, Das Hohe Lied (Neuer Stuttgarter Kommentar 15). Stuttgart 1997, 14 f.
4 S. Sebag Montefiori, Jerusalem. Eine Biographie. Frankfurt/M. 2012, 47 ff.

84



Hohelied

»Born lebendigen Lebens”. Der katholische Theologe, Altorientalist und Archéo-
loge Othmar Keel hat dies in seinem Werk hinterlegt.> Akribisch hat Keel Nach-
zeichnungen von dgyptischen Reliefs und Friesen gesammelt, dokumentiert und
ausgelegt, so wie andere die Struktur der einzelnen Lieder des Hohen Lieds als
altorientalische Liebes- und Tanzlieder dechiffrierten.

Dass das Hohe Lied in all seiner Unmittelbarkeit und Plausibilitdt oder auch
Entriicktheit aus einer vielfdltigen Welt vieler Bilderbdgen alter Mythologien
lebt, war schon eine Hypothese von Autoren wie Ernest Renan im 19. Jahrhun-
dert, einem franzosischen Orientalisten, der auf seine Weise bibelkritisch der
,Offenbarung” — wie sie die Kirchen damals biblizistisch verstanden — den Gar-
aus machen wollte. Dies alles hilt sich bis heute, aber ist damit das letzte Wort
gesprochen? Wahrscheinlich ist nicht einmal das erste Wort gesprochen — es
bleibt die Wirkung des Textes durch alle Mythen und Mythologien hindurch. Es
ist wie in der bildenden Kunst: Etwas ist in den Bildern, fiir uns, auch wenn wir
die Ikonografie, das Wissen um Symbole und Attribute von Allegorien langst
verloren haben — was in der bildenden Kunst das Signum der Moderne ist, weil
die Kiinstler selber die Ikonografie, das Bedeutungsspiel der Symbole und Alle-
gorien langst verlassen haben. Etwas spricht zu uns, spricht uns an, manchmal
springt es uns an — und ldsst uns springen. Das ist das eigentliche Rétsel und
zugleich seine Losung.

.Flamme des Herrn“ — Bild und Gegenbild des Ewigen

Im Hohen Lied gibt es eine Stelle, von der Y. Zakovitch schreibt, moglicher-
weise sei der Abschnitt zusdtzlich angehdngt worden, und tatsdchlich ist
der Bezug auf das Buch der Spriiche — dort die Warnung vor dem Ehebruch
— stark. Es geht um die ,Flamme des Herrn”, in der Warnung vor dem Ehe-
bruch in den Spriichen aber heif3t es: , Trigt man denn Feuer in seinem
Gewand, ohne dass die Kleider in Brand geraten?” (Spr 6,27) Das ist keine
Verheiflung, sondern eine Warnung. Es geht um jene Stelle im Hohen Lied,
in dem es heif3t: ,Leg mich wie ein Siegel auf dein Herz, wie ein Siegel auf
deinen Arm, denn stark wie der Tod ist die Liebe, die Leidenschaft ist hart
wie die Unterwelt. Ihre Gluten sind Feuergluten, gewaltige Flammen. Méach-
tige Wasser konnen die Liebe nicht 16schen, auch Strome schwemmen sie
nicht hinweg. Bote einer fiir die Liebe den ganzen Reichtum seines Hauses,
nur verachten wiirde man ihn.” (Hld 8,6 f.) Als Gegenbild zeichnet das Buch
der Spriiche die Strafe, das Auszahlen der Schuld - des Ehebruchs. Offenbar
streitet das Hohe Lied dies ab, um der Liebe willen.

5 O. Keel, Das Hohelied (Ziircher Bibelkommentare). Ziirich 1992.

85



Reflexion

F. Rosenzweig, der sensibel das dauernde Spiel von Ich und Du verstanden hat,
das Spiegeln und Tanzen und Singen und dabei das der Bibel sonst fremde , Ich”
und ,Du” als direkte menschliche Beziehung und darin als ,Grundton” ,unter
dem ganzen melodisch-harmonischen Gewebe der Mittel- und Oberstimme or-
gelpunktartig” versteht, schreibt vom plotzlichen ,Aussetzen des Grundbasses”
— wie das Ticken einer Uhr, das man erst hort, wenn es aussetzt.® Wo vorher und
nachher die Liebe ganz in der einzigen denkbaren Beziehung, dem Ich und dem
Du, gewesen sei, ware nun ein Satz von einer einbrechenden Objektivitat: ,stark
wie der Tod ist die Liebe” (HId 8,6). Rosenzweig sieht hier etwas aufblitzen, den
Einbruch der Schopfung in die oder in der oder durch die Offenbarung. Der Satz
mitten im Hohen Lied ist krass, er ist das Stillstehen der Uhren, das Anhalten
der Zeit. Er sagt nichts Uberfliigelndes wie: Die Liebe ist stirker als der Tod. Er
sagt auch nicht: Liebe schnell, der Tod kommt sowieso. Der Satz zieht das ganze
Leben - biblisch: als fortwdhrende Schopfung - in das endliche Leben der Lie-
benden hinein.

Hier, in dieser Perspektive, geht es weder um eine metaphysische Uberho-
hung ins Unendliche oder Ewige, denn die Liebenden sind endliche und zu-
gleich singuldre Wesen, noch geht so ein einbrechender Satz von der Stirke der
Liebe und des Todes in irgendeiner einzelnen Geschichte auf. Der Satz bleibt
in sich ein Rétsel, indem er viele Fragen ins Leben verweist. Gleichzeitig ist er
der Riss durchs ganze Gleichférmige, im Ubrigen auch durch die Tindeleien
und Liebeleien des mythischen Salomons hindurch. Vergehen und Entstehen
sind eins und doch trennen sie. Wenn man auf diesen Satz hin nicht die Unter-
brechung des dauernden, wahrlich ewigen Gesangs hort, hat man womdoglich
dieses Lied der Lieder als ein Lied aus Liedern, aber nicht als Lied der Lieder ver-
standen bzw. gehort.

Auch wenn man, je nach eigenem Denken und Fithlen, der wunderbaren
Meditation F. Rosenzweigs nicht folgen kann, bleibt doch dieses merkwiirdige
bisschen Ewigkeit. Die meisten Menschen kennen dieses Bisschen namens
Ewigkeit meistens im Zustand von Lieben und Verliebtsein. In einer schonen
Reflexion tiber das Paradox einer zeitlich begrenzten Ewigkeit wird auf das
verlangende Warten der Liebenden aufeinander verwiesen. Umgangssprach-
lich sagt man dann: Ich habe auf dich eine Ewigkeit gewartet. Genau in dieser
paradoxen Ewigkeit geschieht der Einbruch des Ewigen als Unendlichem bzw.
Nicht-Endlichem ins alltdgliche Leben, das auf den Kopf gestellt wird, dessen
Regeln aufler Kraft gesetzt werden. Es ist jener Zustand, den Erich Fried in dem
beriihmten Gedicht so benennt: , Es ist, was es ist.” Man kann es auch so sagen:
Die Vernunft schaut lichelnd zu.

6 F. Rosenzweig, Stern der Erlosung, 225 [s. Anm. 1].

86



Hohelied

Man soll es nicht iibertreiben, aber das Hohe Lied ist die permanente Ubertrei-
bung. Es ist schlicht eine Geschichte des Unmoglichen, das moglich werden soll
—so stark wie der Tod. In seinen Bildern ist es ein Fundus von Gegenbildern,
auch gegen biblische Bilder. Die Vielstimmigkeit, das Vexierbild aus Traumen —
Tagtrdumen, Nachttraumen — und das Vexierbild der Geschlechter (auch der
Mann ist schon, wie die Frau schon ist), und in der Vielstimmigkeit des Ich und
Du und dann des Ihr und des Wir (die Tochter Jerusalems) hebt dieses Lied der
Lieder, ganz biblisch, die biblischen Geschlechtertraditionen auf. Wenn FE. Ro-
senzweig von einem Einbruch der Schopfung in die Offenbarung spricht, dann
fallt auch ein ganz anderes Licht auf die Geschlechter und die widerspriichli-
chen Genesis-Erzahlungen. Im Hohen Lied gibt es keine andere als eine spiele-
rische Differenz von Mann und Frau. Sie sind als zwei eins. Und darin sind sie
stark wie der Tod!

Dauernd durchstreifen die Liebenden Orte, Landschaften, Garten oder Stra-
Ben. Dauernd sind sie auf der Suche nach dem Ort des Ewigen, das ihre Liebe
ist. Dieser Ort ist eigentlich, kann man annehmen, ein Nicht-Ort oder ein
Noch-Nicht-Ort, Utopie, aber so moglich und so konkret wie die Leiblichkeit,
das Ganze der Korper und deren Seelen, aber auch des Korpers der Seele. Wenn
der Evangelist sagt, ,was Gott verbunden hat, das darf der Mensch nicht tren-
nen” (Mt 19,6), dann ist die Trennung und das Zusammensein genau jene sehn-
stichtige Ewigkeit, die sich immer wieder an ungewohntem oder rein poetischem
Ort erftillt. (Und selbst wenn bekannte Orte wie Tirza und Jerusalem in einem
Atemzug besungen werden, ist es immer noch ein poetischer Bezug: Beide Stad-
te standen historisch fiir Gegensdtze des gespaltenen Reiches Davids und Salo-
mons.) Dieser Ort, ganz biblisch, hat einen Namen: ,Der Wolf findet Schutz
beim Lamm, der Panther liegt beim Bocklein“ (Jes 11,6). Der Fluch tiber Salo-
mon lost sich auf, und seine Leidenschaften als charmantes Gespiir fiir Frauen
lernen das Ich und Du. Macht und Weisheit braucht es nicht mehr. Es ist, was es
ist, und das ist so stark wie der Tod. Ein Ort der Ewigkeit im Endlichen.

Allegorie, Parabel, Symbol und — Konstellation

Sehr bald in der Antike und dann, fast schon tiberschieflend, ist die Dich-
tung des Hohen Liedes als wahrlich hohe Dichtung immer wieder Gefahr
gelaufen, in ganz andere Bilderwelten transformiert zu werden. Im antiken
und mittelalterlichen, erst recht im humanistischen und barocken Verstind-
nis bot sich die Allegorie an. Was eigentlich mit Allegorie gemeint ist, erklédrt
sich am besten an ihrem Verhéltnis zum Symbol: Wahrend das Symbol ein
stark reduziertes Zeichen ist, das auf etwas, das es selbst nicht enthalt, ver-
weist, ist die Allegorie eine regelrechte Versinnbildlichung, fast immer auch
figiirliches Sinnbild. Wenn auch vielleicht verschliisselt erzdhlt, zeigt die Al-

87



Reflexion

legorie in sich, worum es geht. Klassisch ist die Allegorie der Iustitia, einer
Frau, die mit verbundenen Augen eine Waage hilt. Die Figur erzdhlt ihren ei-
genen Inhalt. Der Begriff der Allegorie gehort fast ausschliefdlich in das Reich
der bildenden Kunst, literarisch entspricht ihm am ehesten die Parabel, das
Gleichnis. Parabel und Gleichnis enthalten, bildhaft, als Geschehnis, ihre
Bedeutung in sich und verweisen diese Bedeutung verallgemeinernd auf ein
Geschehen.

Was hat das nun mit dem Hohen Lied zu tun? Es wurde sehr friih, zunichst
in der jidischen Tradition, dann schon in der Entstehung einer christlichen
Theologie (etwa bei Origenes), in den Status des Gleichnisses, einer Parabel ver-
setzt, tibertragen aufs bildnerische Werken: einer Allegorie. In der jiidischen
Tradition erzidhlte die Geschichte der Liebenden im Hohen Lied die Geschichte
Gottes mit seinem Volk. Hierin scheint es ein Gegenentwurf zum gelebten Le-
ben dieser Beziehungen - zu allen Verwerfungen - zu sein. In der christlichen
Tradition sind die allegorischen Konstruktionen ebenso herausgehoben aus der
rein literarischen Ebene eines Liedes aus Liebesliedern. Braut und Brautigam
stehen hier unterschiedlich fiir die Menschen und Gott in Christus, fiir die Be-
ziehung von Kirche und Christus, und dann auch in der Beziehung von Maria,
Christus und der Kirche. Neben heute kaum noch nachvollziehbaren metaphy-
sischen Wolkenspielen bricht sich aber auch in dieser Tradition immer wieder
die neuartige Verbindung des menschlichen Schicksals mit Gott, gedacht, gese-
hen, empfunden in einem mystischen Christusgeschehen, Bahn. Das bewirkt
eine ganz eigenartig neue Gott-Mensch-Beziehung. Im groflen Thema ,Liebe”
ist das innerweltlich Menschliche durchwirkt vom Gottlichen.

Man darf sich hier von etwas schnell daherkommenden sdkularen Einord-
nungen nicht irremachen lassen. Um es an einem prominenten Beispiel zu zei-
gen: Martin Luther verwarf alle allegorischen Deutungen des Hohen Liedes in
Hinsicht auf eine imaginare Liebesbeziehung Christi mit der Kirche (die Kirche
als Braut, Christus als Brautigam); so wie Luther ja auch die Ehe als ,weltlich
Ding” von vielerlei Uberdeutungen befreit hat. Aber M. Luther hatte hier einen
von ihm hoch geschitzten Deuter des Hohen Liedes an seiner Seite: Bernhard
von Clairvaux, dessen Schriften Luther sein Leben lang treu blieb. Es zdhlt zu
den Sternstunden der Biografie Luthers, wie er ,das weltlich Ding”, die Ehe, mit-
samt Eros-Sexualitdt, wie eine geradezu gottliche Befreiung erlebte.

Zurtickgeblickt aus einer Spatmoderne, in der wir leben, erkennen wir die
Beziige von Mystik, Liebe, Leben, Welt und darin Gott anders, als es vielleicht
frithere Deutungen uns erkldaren kénnen. Dieser Blick zuriick fiihrt zu einer ganz
anderen als vielen bisherigen Deutungen des Hohen Liedes, ndmlich weit weg
von den Allegorien, die immer nur das reprasentieren, was nun geglaubt, ge-
dacht und empfunden werden muss und soll. Tatsachlich leben wir gar nicht
mehr in einer Welt, die Allegorien kennt. Deren Welt ist uns mittlerweile ver-

88



Hohelied

schlossen. Wir haben zudem ein hochst sensibles Misstrauen gegen Begriffe, die
in ihrer Allgemeinheit das Besondere unterordnen, eben das, was jetzt in uns
und mit uns und zwischen uns geschieht. Dieses Misstrauen ist gerechtfertigt.
Im Hohen Lied springen uns Kldnge an, fiir die wir keine wirklich fertigen Be-
griffe haben. Im Lieben geschieht immer mebhr, als uns alle moglichen Lehren
und Therapien erkldren wollen: ,Es ist, was es ist.“ Man sollte alles, was gesagt
und gedacht wurde, einmal — oder hin und wieder — versammeln um den Ort
des Geschehens und um das, was die Liebe ist. Es geht nicht darum, alles zu ver-
werfen, was geschrieben, gesagt, gedacht wurde, sondern — dies alles zu versam-
meln, was gerade in uns und zwischen uns geschieht.

Dafiir gibt es ein Bild, das der Konstellation: Die Begriffe, aus all ihren Kul-
turen, Traditionen, kulturellen Deutungsmustern, umstellen das, was geschieht.
Wie hilflos umstehen diese Begriffe ihren Gegenstand! Und genau daraus ent-
steht ein Zwiegesprdach aus Deutung und Geschehen. Die Beharrlichkeit, die
Widerstdndigkeit, das scheinbar Ausufernde und Grenzenlose, weil Grenziiber-
schreitende des Hohen Liedes erzahlt letztlich im Klang der Stimmen von dieser
Einzigartigkeit eines Textes, in dem von Gott nirgendwo die Rede ist, er aber an-
dauernd in und zwischen den Stimmen der Menschen spricht.

Der Kuss des Kusses des Mundes: Atem

Was uns die Lektiire fritherer Deutungen, gerade auch uns heute abwegig er-
scheinender Deutungsmuster, deutlich machen kann, zeigt sich u.a. an jener
Interpretation des Hohen Liedes durch Bernhard von Clairvaux, worin er der
Formulierung nachgeht: , Mit Kiissen seines Mundes kiisse er mich” (HId 1,2).
Daran ist so befremdlich, dass nicht der Mund kiisst, sondern der Kuss, be-
merkt Bernhard von Clairvaux. Die literatur-archdologische Schnitzeljagd
mag beginnen. Kann ein Kuss kiissen, kann der Kuss eines Mundes kiissen
und ist es nicht direkt der Mund, der kiisst? Man muss sich hier entscheiden:
Sind wir in einer literarisch-archdologischen, bibelkritisch-historischen Dis-
kussion oder in einem Symposion iiber altorientalische Liebeslyrik? Oder ste-
hen wir mitten in einer Musik? Wer es noch nicht bemerkt: Wir sind mitten
im Singen.

Ein bisschen arg kunstvoll, aber doch auf den Punkt zielend, um den es geht,
schreibt Bernhard von Clairvaux dem , Kuss des Kusses“ das zu: Atem. Das da-
raus entstehende Bild ist das der Schopfungsgeschichte. Gott macht Menschen
aus Lehm und atmet ihnen Geist ein. Die hebréische Sprache, und damit auch
das Hohe Lied, kannte die feinen Unterschiede der griechischen Antike noch
nicht. Platons Seele hatte mit Nephesch, also mit dem, was in der hebrdischen
Bibel fiir ,Seele” steht, noch nicht viel zu tun. Die Transformation erledigte spa-
ter das Christentum, durch seine Assimilation im griechisch geprdgten Denken.

89



Reflexion

Die ,Seele” im Hebrdischen ist aber Stimme, Gurgel, ist Atem, ist Geist in der
Atmung und im Singen. , Lobe, o Herr, meine Seele” — das ist ein ganz korperli-
ches Geschehen.

Wer es noch nicht bemerkt: Wir sind mitten im Hohen Lied. Schopfung
geschieht jeden Tag und jede Nacht, jede Sekunde. Liebe, wovon das Hohe
Lied singt, ist dieses Leben, so stark wie der Tod, das wir leben, gelebt haben,
leben werden, gelebt haben werden.

90



