
Martin Dieckmann | Hamburg

geb. 1956, Studium der Politikwissenschaft 
und Kunstgeschichte, politischer Sekretär 
bei der Gewerkschaft ver.di

dieckmann.martin@gmail.com

Der Kuss des Kusses des Mundes
Das Hohe Lied

„Kernbuch der Offenbarung“ – so hat Franz Rosenzweig das Hohe Lied in 
seiner großen Schrift Stern der Erlösung genannt.1 Dabei fällt das Hohe Lied 
inmitten der Bücher der hebräischen Bibel nicht nur auf, es scheint fast hi­
nauszufallen. Und doch hat es diverse Prozesse und Kontroversen der jüdi­
schen wie christlichen Kanonisierungen nicht nur überlebt, sondern ist seit 
der späten Antike, vor allem seit dem Mittelalter, eine der zentralen Quellen 
manchmal fast schon ausufernder Auslegungen und Meditationen gewesen. 
In der umfangreichen Werkausgabe etwa der Schriften von Bernhard von 
Clairvaux finden sich allein zwei Bände nur mit Predigten über das Hohe 
Lied – es sind mehr als achtzig! Dabei stehen exegetischer Aufwand und li­
turgische Resonanz in einem sehr problematischen Verhältnis zueinander. 
In den christlich-kirchlichen Liturgien hat das Hohe Lied einen eher rand­
ständigen Platz, während es spätestens seit dem Mittelalter in der jüdischen 
Liturgie Mitteleuropas einen prominenten Platz hat: Es gehört, in der asch­
kenasischen Tradition, an die erste Stelle der „fünf Bücher“ (Megillot), die 
liturgisch jeweils den Hochfesten zugeordnet sind. Das Hohe Lied wird an 
Pessach, dem Exodus-Fest (Ursprung der christlichen Liturgie), vorgetragen. 

„Versiegelter Born“ – „Born lebendigen Wassers“

Das Eigenartige des ganzen Textes fasst Yair Zakovitch in seinem Kommen­
tar zum Hohen Lied so zusammen: Das Hohe Lied „ist ein ‚verschlossener 
Garten, versiegelter Quell‘ (Hld 4,12). In seiner Entrücktheit von jeglicher 

1	 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung. Frankfurt/M. 1988, 221 ff.

Reflexion

82



religiöser und nationaler Atmosphäre unterscheidet das Hohe Lied sich von 
sämtlichen übrigen Schriften der hebräischen Bibel. Seine Besonderheit be­
steht darin, dass die Kriterien für die Entschlüsselung nur aus ihm selbst zu 
gewinnen sind; angesichts des geringen Umfangs von Hld. findet sich der 
Leser und Exeget bisweilen wie vor verschlossenen Türen.“2 Verschlossener 
Garten, versiegelter Quell, versiegelter Born – so spricht der Geliebte die Ge­
liebte, die Braut, im Hohen Lied an, um sogleich ins Schwärmen zu geraten, 
und „Born“ und „Quell“ ganz dem Leben zuzuordnen: „Ein Gartenbrunnen 
bist du, ein Born lebendigen Wassers“ (Hld 4,15).

Vielleicht ist es genau das, was so viele über so viele Jahrhunderte bewegt 
hat – und möglicherweise innerlich stärker, als sie es sprachlich und begriff­
lich zugeben wollten: Die „Entrückung“ aus den sonst üblichen religiösen und 
nationalen Kontexten, die in der hebräischen Bibel als Buch der Bücher des 
Gottesvolkes (auch und gerade als kämpfende und vielfach gespaltene Nation) 
prägend sind, ist allen Menschen aller Zeiten schlicht unmittelbar einsichtig. 
Wer einmal die Liebesbriefe der eigenen Verwandten nach deren Tod liest, wird 
sich wundern, zu welchen Metaphern sie sich aufschwangen. Muss man sie 
analysieren? Sie erklären sich, allein wegen ihrer Bedeutung als Bilderspiel der 
Liebenden von alleine, auch wenn man sie im Einzelnen nicht nachvollziehen 
kann. So wie man einen belanglosen Stein aus einem Urlaub mitnimmt, weil 
er mit einer Begegnung verbunden ist, so kann man auch heute noch „Tauben­
augen“ als Bildklang mitsingen oder mitsummen, weil die Bilder mit den Stim­
men aufgehen, von alleine aber nicht zu uns sprechen.

Es ist wichtig, dies festzuhalten: Das Hohe Lied ist ein Lied der Lieder, und 
zwar aus Liebesliedern gefügt. Deshalb kann es eigentlich jede und jeder sofort 
verstehen, auch ohne exegetische oder literatur-archäologische Anamnese. 
Wer sich dann aber daran stört, was dies alles in der Bibel zu suchen hat, wird 
genau vor der Frage stehen, vor der jahrhundertelang Menschen standen, die 
sich über diese Zeilen, Wörter, Verse beugten und alle zusammen eine große, 
manchmal großartige, manchmal großtuende Tradition der Auslegung und 
manchmal sogar regelrechter Nach-Dichtung aus Nach-Denken oder Nach-
Fühlen entwickelten. Darauf wird noch zurückzukommen sein: Wie sich der 
Text erst in dem erschließt, was alle in allen Jahrhunderten zuvor als „Herz“ 
mitgedacht und mitgefühlt haben. So ist die „Entrücktheit“ aus den sonst üb­
lichen biblischen Kontexten genau die Unmittelbarkeit, mit der der Text uns 
anspricht, im Lesen, Sprechen, Singen. Genau darin ist das Hohe Lied „Kern­
buch der Offenbarung“.

2	 Y. Zakovitch, Das Hohelied (HThK AT). Freiburg i. Br. 2004, 49.

83

Hohelied



3	 W. Bühlmann, Das Hohe Lied (Neuer Stuttgarter Kommentar 15). Stuttgart 1997, 14 f.
4	 S. Sebag Montefiori, Jerusalem. Eine Biographie. Frankfurt/M. 2012, 47 ff.

Strukturen – Bilderbögen

Zwischen dem Namensgeber des Hohen Liedes, König Salomon, und der Re­
daktion bzw. Endredaktion des gesamten Textes liegen vermutlich Jahrhun­
derte. Salomon soll im 9. Jahrhundert v. Chr. gelebt haben. Die recht kompli­
zierte Forschung nimmt allgemein eine lose Folge von Liedern, Texten aus 
der Zeit danach an, die dann in der Zeit der Perser und Griechen3 – immerhin 
ein Zeitraum vom 6. bis zum 3. Jahrhundert v. Chr. – Zusammenfassungen bis 
hin zur Endredaktion fanden. Jedenfalls ist das Hohe Lied als fester Bestand­
teil der hebräischen Bibel in der griechischen Fassung, der Septuaginta (etwa 
250–100 v. Chr.) endgültig nachgewiesen, deren Ursprünge im Einbruch der 
griechischen Kultur im 2. Jahrhundert v. Chr. liegen. Der lange Zeitraum, von 
dem man wirklich gesichert vom Anfang wahrlich nicht alles weiß – selbst 
das Königtum Davids und dann seines Sohnes Salomon ist bis heute eine, 
freilich empirisch erhärtete, Hypothese geblieben –, ist der gesamte Zeitraum, 
der das abdeckt, was die hebräische Bibel rückwirkend erzählt.

Die Komplexität der Forschung, der archäologischen Befund, ergibt sich aus 
einer überwiegend angenommenen, aber auch plausiblen Kontinuität jener 
Lieder, die am Ende dieses eine Hohe Lied bilden. Und rein literarisch-archäo­
logisch ist dieser Befund eigentlich atemberaubend: Die Lieder, die im Hohen 
Lied zusammengefügt werden, sind womöglich so alt wie die Geschichte des Bi­
bel-Werdens selbst. So ergeben sich aus dem Text schier unendlich viele Bezüge. 
Wer sich versenken mag in die vielen Verweise, Zitate, Andeutungen anderer 
biblischer Stellen, sei es aus den kanonischen Texten der Tora, des Tanach, damit 
auch der Psalmen, wird Überraschungen lernen müssen. Genauso wie das Hohe 
Lied, wenn man der Forschung folgt, viele Motive aufnimmt, die man aus der 
alt-ägyptischen Mythologie zu kennen glaubt. Noch waghalsiger kann man das 
alles auf die Spitze treiben: Möglicherweise ist das Hohe Lied aus Quellen ge­
speist, die sehr langsam, erst zur Herausbildung des Einen Gottes im Kampf ge­
gen viele andere Götter – also auch neben ihnen – und dann des alles umfangen­
den und umfassenden Gottes Israels in der Reichsbildung Israels und schließlich 
dessen Zerfall und immer wieder erkämpfter Wiedergeburt führen.4

Wer sich davor fürchtet, dem kann man die Furcht nicht nehmen: Dass die 
vielfältigen Bezüge des Hohen Liedes, gerade wegen des langen Zeitraums, in 
dem seine einzelnen Bestandteile entstanden sind und auf den sie Bezug neh­
men, viel erzählen vom ursprünglichen „Synkretismus“, der Anleihe bei und 
Fusion oder neuer Synthese unterschiedlicher, aber sehr ursprünglicher Mythen 
und frühen Religionen, die allesamt auch „versiegelte Quellen“ sind – und doch 

Reflexion

84



5	 O. Keel, Das Hohelied (Zürcher Bibelkommentare). Zürich 1992.

„Born lebendigen Lebens“. Der katholische Theologe, Altorientalist und Archäo­
loge Othmar Keel hat dies in seinem Werk hinterlegt.5 Akribisch hat Keel Nach­
zeichnungen von ägyptischen Reliefs und Friesen gesammelt, dokumentiert und 
ausgelegt, so wie andere die Struktur der einzelnen Lieder des Hohen Lieds als 
altorientalische Liebes- und Tanzlieder dechiffrierten. 

Dass das Hohe Lied in all seiner Unmittelbarkeit und Plausibilität oder auch 
Entrücktheit aus einer vielfältigen Welt vieler Bilderbögen alter Mythologien 
lebt, war schon eine Hypothese von Autoren wie Ernest Renan im 19. Jahrhun­
dert, einem französischen Orientalisten, der auf seine Weise bibelkritisch der 
„Offenbarung“ – wie sie die Kirchen damals biblizistisch verstanden – den Gar­
aus machen wollte. Dies alles hält sich bis heute, aber ist damit das letzte Wort 
gesprochen? Wahrscheinlich ist nicht einmal das erste Wort gesprochen – es 
bleibt die Wirkung des Textes durch alle Mythen und Mythologien hindurch. Es 
ist wie in der bildenden Kunst: Etwas ist in den Bildern, für uns, auch wenn wir 
die Ikonografie, das Wissen um Symbole und Attribute von Allegorien längst 
verloren haben – was in der bildenden Kunst das Signum der Moderne ist, weil 
die Künstler selber die Ikonografie, das Bedeutungsspiel der Symbole und Alle­
gorien längst verlassen haben. Etwas spricht zu uns, spricht uns an, manchmal 
springt es uns an – und lässt uns springen. Das ist das eigentliche Rätsel und 
zugleich seine Lösung.

„Flamme des Herrn“ – Bild und Gegenbild des Ewigen

Im Hohen Lied gibt es eine Stelle, von der Y. Zakovitch schreibt, möglicher­
weise sei der Abschnitt zusätzlich angehängt worden, und tatsächlich ist 
der Bezug auf das Buch der Sprüche – dort die Warnung vor dem Ehebruch 
– stark. Es geht um die „Flamme des Herrn“, in der Warnung vor dem Ehe­
bruch in den Sprüchen aber heißt es: „Trägt man denn Feuer in seinem 
Gewand, ohne dass die Kleider in Brand geraten?“ (Spr 6,27) Das ist keine 
Verheißung, sondern eine Warnung. Es geht um jene Stelle im Hohen Lied, 
in dem es heißt: „Leg mich wie ein Siegel auf dein Herz, wie ein Siegel auf 
deinen Arm, denn stark wie der Tod ist die Liebe, die Leidenschaft ist hart 
wie die Unterwelt. Ihre Gluten sind Feuergluten, gewaltige Flammen. Mäch­
tige Wasser können die Liebe nicht löschen, auch Ströme schwemmen sie 
nicht hinweg. Böte einer für die Liebe den ganzen Reichtum seines Hauses, 
nur verachten würde man ihn.“ (Hld 8,6 f.) Als Gegenbild zeichnet das Buch 
der Sprüche die Strafe, das Auszahlen der Schuld – des Ehebruchs. Offenbar 
streitet das Hohe Lied dies ab, um der Liebe willen. 

85

Hohelied



6	 F. Rosenzweig, Stern der Erlösung, 225 [s. Anm. 1].

F. Rosenzweig, der sensibel das dauernde Spiel von Ich und Du verstanden hat, 
das Spiegeln und Tanzen und Singen und dabei das der Bibel sonst fremde „Ich“ 
und „Du“ als direkte menschliche Beziehung und darin als „Grundton“ „unter 
dem ganzen melodisch-harmonischen Gewebe der Mittel- und Oberstimme or­
gelpunktartig“ versteht, schreibt vom plötzlichen „Aussetzen des Grundbasses“ 
– wie das Ticken einer Uhr, das man erst hört, wenn es aussetzt.6 Wo vorher und 
nachher die Liebe ganz in der einzigen denkbaren Beziehung, dem Ich und dem 
Du, gewesen sei, wäre nun ein Satz von einer einbrechenden Objektivität: „stark 
wie der Tod ist die Liebe“ (Hld 8,6). Rosenzweig sieht hier etwas aufblitzen, den 
Einbruch der Schöpfung in die oder in der oder durch die Offenbarung. Der Satz 
mitten im Hohen Lied ist krass, er ist das Stillstehen der Uhren, das Anhalten 
der Zeit. Er sagt nichts Überflügelndes wie: Die Liebe ist stärker als der Tod. Er 
sagt auch nicht: Liebe schnell, der Tod kommt sowieso. Der Satz zieht das ganze 
Leben – biblisch: als fortwährende Schöpfung – in das endliche Leben der Lie­
benden hinein.

Hier, in dieser Perspektive, geht es weder um eine metaphysische Überhö­
hung ins Unendliche oder Ewige, denn die Liebenden sind endliche und zu­
gleich singuläre Wesen, noch geht so ein einbrechender Satz von der Stärke der 
Liebe und des Todes in irgendeiner einzelnen Geschichte auf. Der Satz bleibt 
in sich ein Rätsel, indem er viele Fragen ins Leben verweist. Gleichzeitig ist er 
der Riss durchs ganze Gleichförmige, im Übrigen auch durch die Tändeleien 
und Liebeleien des mythischen Salomons hindurch. Vergehen und Entstehen 
sind eins und doch trennen sie. Wenn man auf diesen Satz hin nicht die Unter­
brechung des dauernden, wahrlich ewigen Gesangs hört, hat man womöglich 
dieses Lied der Lieder als ein Lied aus Liedern, aber nicht als Lied der Lieder ver­
standen bzw. gehört.

Auch wenn man, je nach eigenem Denken und Fühlen, der wunderbaren 
Meditation F. Rosenzweigs nicht folgen kann, bleibt doch dieses merkwürdige 
bisschen Ewigkeit. Die meisten Menschen kennen dieses Bisschen namens 
Ewigkeit meistens im Zustand von Lieben und Verliebtsein. In einer schönen 
Reflexion über das Paradox einer zeitlich begrenzten Ewigkeit wird auf das 
verlangende Warten der Liebenden aufeinander verwiesen. Umgangssprach­
lich sagt man dann: Ich habe auf dich eine Ewigkeit gewartet. Genau in dieser 
paradoxen Ewigkeit geschieht der Einbruch des Ewigen als Unendlichem bzw.  
Nicht-Endlichem ins alltägliche Leben, das auf den Kopf gestellt wird, dessen 
Regeln außer Kraft gesetzt werden. Es ist jener Zustand, den Erich Fried in dem 
berühmten Gedicht so benennt: „Es ist, was es ist.“ Man kann es auch so sagen: 
Die Vernunft schaut lächelnd zu.

Reflexion

86



Man soll es nicht übertreiben, aber das Hohe Lied ist die permanente Übertrei­
bung. Es ist schlicht eine Geschichte des Unmöglichen, das möglich werden soll 
– so stark wie der Tod. In seinen Bildern ist es ein Fundus von Gegenbildern, 
auch gegen biblische Bilder. Die Vielstimmigkeit, das Vexierbild aus Träumen – 
Tagträumen, Nachtträumen – und das Vexierbild der Geschlechter (auch der 
Mann ist schön, wie die Frau schön ist), und in der Vielstimmigkeit des Ich und 
Du und dann des Ihr und des Wir (die Töchter Jerusalems) hebt dieses Lied der 
Lieder, ganz biblisch, die biblischen Geschlechtertraditionen auf. Wenn F. Ro­
senzweig von einem Einbruch der Schöpfung in die Offenbarung spricht, dann 
fällt auch ein ganz anderes Licht auf die Geschlechter und die widersprüchli­
chen Genesis-Erzählungen. Im Hohen Lied gibt es keine andere als eine spiele­
rische Differenz von Mann und Frau. Sie sind als zwei eins. Und darin sind sie 
stark wie der Tod! 

Dauernd durchstreifen die Liebenden Orte, Landschaften, Gärten oder Stra­
ßen. Dauernd sind sie auf der Suche nach dem Ort des Ewigen, das ihre Liebe 
ist. Dieser Ort ist eigentlich, kann man annehmen, ein Nicht-Ort oder ein 
Noch-Nicht-Ort, Utopie, aber so möglich und so konkret wie die Leiblichkeit, 
das Ganze der Körper und deren Seelen, aber auch des Körpers der Seele. Wenn 
der Evangelist sagt, „was Gott verbunden hat, das darf der Mensch nicht tren­
nen“ (Mt 19,6), dann ist die Trennung und das Zusammensein genau jene sehn­
süchtige Ewigkeit, die sich immer wieder an ungewohntem oder rein poetischem 
Ort erfüllt. (Und selbst wenn bekannte Orte wie Tirza und Jerusalem in einem 
Atemzug besungen werden, ist es immer noch ein poetischer Bezug: Beide Städ­
te standen historisch für Gegensätze des gespaltenen Reiches Davids und Salo­
mons.) Dieser Ort, ganz biblisch, hat einen Namen: „Der Wolf findet Schutz 
beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein“ (Jes 11,6). Der Fluch über Salo­
mon löst sich auf, und seine Leidenschaften als charmantes Gespür für Frauen 
lernen das Ich und Du. Macht und Weisheit braucht es nicht mehr. Es ist, was es 
ist, und das ist so stark wie der Tod. Ein Ort der Ewigkeit im Endlichen.

Allegorie, Parabel, Symbol und – Konstellation

Sehr bald in der Antike und dann, fast schon überschießend, ist die Dich­
tung des Hohen Liedes als wahrlich hohe Dichtung immer wieder Gefahr 
gelaufen, in ganz andere Bilderwelten transformiert zu werden. Im antiken 
und mittelalterlichen, erst recht im humanistischen und barocken Verständ­
nis bot sich die Allegorie an. Was eigentlich mit Allegorie gemeint ist, erklärt 
sich am besten an ihrem Verhältnis zum Symbol: Während das Symbol ein 
stark reduziertes Zeichen ist, das auf etwas, das es selbst nicht enthält, ver­
weist, ist die Allegorie eine regelrechte Versinnbildlichung, fast immer auch 
figürliches Sinnbild. Wenn auch vielleicht verschlüsselt erzählt, zeigt die Al­

87

Hohelied



legorie in sich, worum es geht. Klassisch ist die Allegorie der Iustitia, einer 
Frau, die mit verbundenen Augen eine Waage hält. Die Figur erzählt ihren ei­
genen Inhalt. Der Begriff der Allegorie gehört fast ausschließlich in das Reich 
der bildenden Kunst, literarisch entspricht ihm am ehesten die Parabel, das 
Gleichnis. Parabel und Gleichnis enthalten, bildhaft, als Geschehnis, ihre 
Bedeutung in sich und verweisen diese Bedeutung verallgemeinernd auf ein 
Geschehen. 

Was hat das nun mit dem Hohen Lied zu tun? Es wurde sehr früh, zunächst 
in der jüdischen Tradition, dann schon in der Entstehung einer christlichen 
Theologie (etwa bei Origenes), in den Status des Gleichnisses, einer Parabel ver­
setzt, übertragen aufs bildnerische Werken: einer Allegorie. In der jüdischen 
Tradition erzählte die Geschichte der Liebenden im Hohen Lied die Geschichte 
Gottes mit seinem Volk. Hierin scheint es ein Gegenentwurf zum gelebten Le­
ben dieser Beziehungen – zu allen Verwerfungen – zu sein. In der christlichen 
Tradition sind die allegorischen Konstruktionen ebenso herausgehoben aus der 
rein literarischen Ebene eines Liedes aus Liebesliedern. Braut und Bräutigam 
stehen hier unterschiedlich für die Menschen und Gott in Christus, für die Be­
ziehung von Kirche und Christus, und dann auch in der Beziehung von Maria, 
Christus und der Kirche. Neben heute kaum noch nachvollziehbaren metaphy­
sischen Wolkenspielen bricht sich aber auch in dieser Tradition immer wieder 
die neuartige Verbindung des menschlichen Schicksals mit Gott, gedacht, gese­
hen, empfunden in einem mystischen Christusgeschehen, Bahn. Das bewirkt 
eine ganz eigenartig neue Gott-Mensch-Beziehung. Im großen Thema „Liebe“ 
ist das innerweltlich Menschliche durchwirkt vom Göttlichen. 

Man darf sich hier von etwas schnell daherkommenden säkularen Einord­
nungen nicht irremachen lassen. Um es an einem prominenten Beispiel zu zei­
gen: Martin Luther verwarf alle allegorischen Deutungen des Hohen Liedes in 
Hinsicht auf eine imaginäre Liebesbeziehung Christi mit der Kirche (die Kirche 
als Braut, Christus als Bräutigam); so wie Luther ja auch die Ehe als „weltlich 
Ding“ von vielerlei Überdeutungen befreit hat. Aber M. Luther hatte hier einen 
von ihm hoch geschätzten Deuter des Hohen Liedes an seiner Seite: Bernhard 
von Clairvaux, dessen Schriften Luther sein Leben lang treu blieb. Es zählt zu 
den Sternstunden der Biografie Luthers, wie er „das weltlich Ding“, die Ehe, mit­
samt Eros-Sexualität, wie eine geradezu göttliche Befreiung erlebte. 

Zurückgeblickt aus einer Spätmoderne, in der wir leben, erkennen wir die 
Bezüge von Mystik, Liebe, Leben, Welt und darin Gott anders, als es vielleicht 
frühere Deutungen uns erklären können. Dieser Blick zurück führt zu einer ganz 
anderen als vielen bisherigen Deutungen des Hohen Liedes, nämlich weit weg 
von den Allegorien, die immer nur das repräsentieren, was nun geglaubt, ge­
dacht und empfunden werden muss und soll. Tatsächlich leben wir gar nicht 
mehr in einer Welt, die Allegorien kennt. Deren Welt ist uns mittlerweile ver­

Reflexion

88



schlossen. Wir haben zudem ein höchst sensibles Misstrauen gegen Begriffe, die 
in ihrer Allgemeinheit das Besondere unterordnen, eben das, was jetzt in uns 
und mit uns und zwischen uns geschieht. Dieses Misstrauen ist gerechtfertigt. 
Im Hohen Lied springen uns Klänge an, für die wir keine wirklich fertigen Be­
griffe haben. Im Lieben geschieht immer mehr, als uns alle möglichen Lehren 
und Therapien erklären wollen: „Es ist, was es ist.“ Man sollte alles, was gesagt 
und gedacht wurde, einmal – oder hin und wieder – versammeln um den Ort 
des Geschehens und um das, was die Liebe ist. Es geht nicht darum, alles zu ver­
werfen, was geschrieben, gesagt, gedacht wurde, sondern – dies alles zu versam­
meln, was gerade in uns und zwischen uns geschieht.

Dafür gibt es ein Bild, das der Konstellation: Die Begriffe, aus all ihren Kul­
turen, Traditionen, kulturellen Deutungsmustern, umstellen das, was geschieht. 
Wie hilflos umstehen diese Begriffe ihren Gegenstand! Und genau daraus ent­
steht ein Zwiegespräch aus Deutung und Geschehen. Die Beharrlichkeit, die 
Widerständigkeit, das scheinbar Ausufernde und Grenzenlose, weil Grenzüber­
schreitende des Hohen Liedes erzählt letztlich im Klang der Stimmen von dieser 
Einzigartigkeit eines Textes, in dem von Gott nirgendwo die Rede ist, er aber an­
dauernd in und zwischen den Stimmen der Menschen spricht. 

Der Kuss des Kusses des Mundes: Atem

Was uns die Lektüre früherer Deutungen, gerade auch uns heute abwegig er­
scheinender Deutungsmuster, deutlich machen kann, zeigt sich u.a. an jener 
Interpretation des Hohen Liedes durch Bernhard von Clairvaux, worin er der 
Formulierung nachgeht: „Mit Küssen seines Mundes küsse er mich“ (Hld 1,2). 
Daran ist so befremdlich, dass nicht der Mund küsst, sondern der Kuss, be­
merkt Bernhard von Clairvaux. Die literatur-archäologische Schnitzeljagd 
mag beginnen. Kann ein Kuss küssen, kann der Kuss eines Mundes küssen 
und ist es nicht direkt der Mund, der küsst? Man muss sich hier entscheiden: 
Sind wir in einer literarisch-archäologischen, bibelkritisch-historischen Dis­
kussion oder in einem Symposion über altorientalische Liebeslyrik? Oder ste­
hen wir mitten in einer Musik? Wer es noch nicht bemerkt: Wir sind mitten 
im Singen.

Ein bisschen arg kunstvoll, aber doch auf den Punkt zielend, um den es geht, 
schreibt Bernhard von Clairvaux dem „Kuss des Kusses“ das zu: Atem. Das da­
raus entstehende Bild ist das der Schöpfungsgeschichte. Gott macht Menschen 
aus Lehm und atmet ihnen Geist ein. Die hebräische Sprache, und damit auch 
das Hohe Lied, kannte die feinen Unterschiede der griechischen Antike noch 
nicht. Platons Seele hatte mit Nephesch, also mit dem, was in der hebräischen 
Bibel für „Seele“ steht, noch nicht viel zu tun. Die Transformation erledigte spä­
ter das Christentum, durch seine Assimilation im griechisch geprägten Denken. 

89

Hohelied



Die „Seele“ im Hebräischen ist aber Stimme, Gurgel, ist Atem, ist Geist in der 
Atmung und im Singen. „Lobe, o Herr, meine Seele“ – das ist ein ganz körperli­
ches Geschehen. 

Wer es noch nicht bemerkt: Wir sind mitten im Hohen Lied. Schöpfung 
geschieht jeden Tag und jede Nacht, jede Sekunde. Liebe, wovon das Hohe 
Lied singt, ist dieses Leben, so stark wie der Tod, das wir leben, gelebt haben, 
leben werden, gelebt haben werden.

 

Reflexion

90


