
1	 Die Bibelübersetzungen, die in diesem Beitrag zitiert werden, stammen von M. Peetz. Sie halten 
sich eng an den hebräischen Text.

Wie das Hohelied emotinal verbindet
Mit der Sprache der Liebenden zu Gott reden

Die alttestamentliche Schrift „Hohelied“ ist voller Emotionen. Sie drängen sich 
beim Hören oder Lesen regelrecht auf. Die Gedichte des Hoheliedes feiern die 
erotische Liebe zwischen Frau und Mann. Zugleich eröffnet der Wortlaut des 
Hoheliedes die Dimension der Gottesliebe. Dieser Artikel zeigt, warum die emo­
tionale Sprache des Hoheliedes beides sein kann: Inspirationsquelle für die Rede 
zu einem geliebten Menschen und Inspirationsquelle für die Rede zu Gott.

Emotionale Sprache

Das Hohelied enthält Gedichte, in denen sich eine weibliche und eine männli­
che Stimme gegenseitig feiern. Immer wieder drücken die Liebenden ihre Emo­
tionen aus. Sehnsüchtig träumt die liebende Frau davon, von den Küssen ihres 
Geliebten bedeckt zu werden: „Küsste er mich mit den Küssen seines Mundes 
(…)“1 (1,2). Explizit spricht die Liebende davon, nach dem Geliebten zu verlan­
gen: „Nach seinem Schatten verlange ich sehr, dort möchte ich niedersitzen 
(…)“ (2,3). Voller Vorfreude erwartet sie den Geliebten, indem sie spricht: „Die 
Stimme meines Geliebten! Siehe da, er kommt, er springt über die Berge, er 
hüpft über die Hügel“ (2,8). Die Liebende sucht, den ihre Seele liebt (vgl. 3,1), 
ihr Innerstes bebt ihm entgegen (vgl. 5,4). 

Auch der liebende Mann lässt seine Emotionen nach außen dringen. Voller 
Begeisterung feiert er die Schönheit seiner Geliebten: „Siehe, du bist schön, 
meine Freundin, siehe, du bist schön!“ (1,15; 4,1) und besingt euphorisch ihr 

Lektüre

Melanie Peetz | Frankfurt a.M.

geb. 1977, Dr. theol., Professorin für Einlei­
tung in die Heilige Schrift und Exegese des 
Alten Testaments in St. Georgen

peetz@sankt-georgen.de

92



Erscheinungsbild (vgl. z.B. 4,1–7). Der Liebende verlangt nach seiner Geliebten 
(vgl. 7,11), nach ihrer Stimme, nach ihrer Erscheinung, nach ihrer ganzen Prä­
senz und Aufmerksamkeit (vgl. 2,10–14; 4,8; 4,12; 5,1; 5,2). Ihre Blicke bringen 
ihn um den Verstand (vgl. 4,9; 6,5). Die Schönheit seiner Geliebten versetzt ihn 
in Schrecken (vgl. 6,4). 

Im Hohelied wird immer wieder die intime Zweisamkeit der Liebenden besun­
gen oder ersehnt – im Bild eines luxuriösen Liebesnests im Freien (vgl. 1,16 f.) 
oder im Bild einer innigen Umarmung (vgl. 2,6; 8,3). Für die emotionale Bezie­
hung der Liebenden spielt die „Mutterfigur“ im Hohelied eine entscheidende 
Schlüsselrolle: Sie ist Garant für die intime Partnerschaft von Frau und Mann 
(vgl. 3,4; 3,11; 6,9; 8,2; 8,5). Im „Haus der Mutter“ beispielsweise können sich 
die Liebenden ungestört dem Liebesspiel hingeben (vgl. 3,4 u. 8,2).

Das Hohelied thematisiert neben eher positiv aufgeladenen Emotionen wie 
Freude, Verlangen, Begehren und Sehnen auch negative Gefühle: Die Brüder der 
Liebenden stehen im Konflikt mit ihrer Schwester. Sie sind zornig auf sie, da sie 
ihren eigenen Weinberg (d.h. ihren Leib) nicht gehütet hat (vgl. 1,6). Das Hohe­
lied spricht von der Erfahrung der Vergeblichkeit und der quälenden Sehnsucht 
nach dem Geliebten, der sich seiner Liebenden entzieht (vgl. 5,6). Die Liebende 
muss sogar Gewalt erfahren: Auf der Suche nach dem Geliebten wird sie von den 
Wächtern der Stadt aufgegriffen, geschlagen, gedemütigt und entblößt (vgl. 5,7). 

Hinzu kommen Vorstellungen, die spannungsreich sind und emotional he­
rausfordern: Die Liebende spricht zum Beispiel davon, „krank vor Liebe“ zu sein 
(vgl. 2,5; 5,8). Die „Liebe“ selbst wird sogar mit der Gewalt des Todes verglichen 
und die „Leidenschaft“ mit der Grausamkeit der Unterwelt (vgl. 8,6). 

Mitreißende Sprache

Das Hohelied drückt aber nicht nur Emotionen aus, sondern der Text ruft zu­
gleich Emotionen hervor. Wenige sprachliche Mittel bewirken, dass sich Hören­
de und Lesende emotional beteiligen. Zum Beispiel werden sie durch kurze und 
schnell hintereinander geschaltete (Selbst-)Aufforderungen in den Fluss der 
Emotionen hineingezogen. So etwa in Hld 1,4, wo die Liebende ihren Geliebten 
bejubelt: 
	 „Wir wollen jauchzen! 
	 Wir wollen uns erfreuen an dir! 
	 Wir wollen rühmen deine Liebe mehr als Wein!“

In Hld 1,4 kann sich die Hörer- und Leser(innen)schaft sogar selbst angesprochen 
fühlen. Aus dem Kontext dieser Stelle geht nämlich nicht hervor, wer mit „Wir“ 
gemeint ist. So lässt sich noch leichter in den emotionalen Gesang der liebenden 
Frau einstimmen.

93

Hohelied



Auch die refrainartige Gestaltung des Textes, d.h. die wortgleiche Wiederho­
lung, die für Rhythmus und Melodie sorgt, übt einen Sog auf Hörende und Le­
sende aus. So etwa im Liebesduett in Hld 1,15 f.: 
	 „Siehe, du bist schön, 			   Siehe, du bist schön,

meine Freundin, 			   mein Geliebter,
siehe, du bist schön! 			   gar angenehm (...).“
Deine Blicke – Tauben.   

Und schließlich setzt der Text Verben der Bewegung ein, um die Leser- und 
Hörer(innen)schaft emotional zu packen. So zum Beispiel in Hld 2,8: 
	 „Die Stimme meines Geliebten! 
	 Siehe da, er kommt, 
	 er springt über die Berge, 
	 er hüpft über die Hügel.“

Die Hörer- und Leser(innen)schaft kann sich durch den Aufmerksamkeitsruf 
„Siehe da“ sogar direkt angesprochen fühlen, denn es bleibt offen, zu wem die 
Liebende spricht. 

Sinnliche Bilder und Bildwelten

Neben solchen sprachlichen Mitteln verwendet das Hohelied sinnliche Bilder, 
um Emotionen zu schüren. In Hld 2,12 f. zum Beispiel beschreibt der liebende 
Mann sehr eindrücklich das Aufblühen der Natur:
	 12a	 „Die Blüten sind erschienen im Land,
	     b 	 die Zeit des Liedes ist angelangt,
	     c	 die Stimme der Turteltaube ist zu hören in unserem Land,
	 13a 	 der Feigenbaum hat gerötet seine Frucht,
	     b 	 und die Reben in Blüte – Duft haben sie verströmt.“

Die Naturbeschreibung drückt Freude und Begeisterung aus und zeugt von ei­
ner euphorischen Erwartung. Die Emotionen werden aber nicht nur in Worte 
gefasst, sondern zugleich erlebbar gemacht. Denn der Text konstatiert das Er­
wachen der Natur nicht nur, sondern zelebriert es regelrecht. Die bildlich-pla­
stische Beschreibung führt unterschiedliche Facetten der Natur vor Augen, die 
nahezu alle Sinne reizen: Sehen, Hören, Schmecken und Riechen. Die Sätze „die 
Blüten sind erschienen im Land“ (12a) und „der Feigenbaum hat gerötet seine 
Frucht“ (13a) spielen auf visuelle und orale Wahrnehmungen an. Die „Zeit des 
Liedes“ dagegen wird gehört wie die „Stimme der Turteltaube“. Der letzte Passus 
in 13b „und die Reben in Blüte – Duft haben sie verströmt“ stimuliert Seh- und 
Geruchssinn. 

94

Lektüre



2	 Vgl. dazu auch M. Peetz, „Stark wie der Tod“. Emotionale Sprache als Zugang zum Hohelied, in: Bibel 
und Kirche 73 (2018), 135–143.

Die Sprache animiert also dazu, die literarischen Bilder in der Phantasie wachzu­
rufen: Im Kopf entsteht eine unberührte, aufblühende Natur. Der Text drängt 
die Lesenden und Hörenden dazu, sich an das alljährliche Erwachen der Natur 
zu erinnern und an die Emotionen, die mit diesem Erlebnis verbunden sind.

Ähnlich sinnlich emotional werden Lippen, Zunge und Kleider der Lie­
benden in Hld 4,11 beschrieben, wenn der liebende Mann zu seiner Geliebten 
spricht: 
	 „Honigseim träufeln deine Lippen, Braut, 
	 Honig und Milch – unter deiner Zunge, 
	 und der Duft deiner Kleider – wie der Duft des Libanons.“

Die Bilder stimulieren Tast-, Geschmack- und Geruchsinn. Der Text reizt dazu, 
sich Lippen, Zunge, Kleider, den Geschmack von Honig und Milch sowie den 
Duft wunderbarer Blumen vom Libanon vorzustellen. So weckt der Text wo­
möglich die Lust nach intimen Zungenküssen.

Die Offenheit des Textes

Emotionen werden im Hohelied aber vor allem durch eine Strategie der großen 
Offenheit geweckt. Erst die Offenheit ermöglicht der Hörer- und Leser(innen)-
schaft, ihre eigene Vorstellungskraft zur Deutung des Textes einzubringen. Häu­
fig sind es nur wenige Schlüssel- und Schlagwörter, die auf eine emotionale Situ­
ation anspielen.2 Der Rest bedarf des eigenen Ausschmückens. Ein Mittel dafür 
ist die unvollendete Darstellung. So heißt es gleich am Anfang des Hoheliedes: 
„Küsste er mich mit den Küssen seines Mundes (…)“ (1,2) und: „Hätte mich der 
König in seine Gemächer gebracht (…)“ (1,4), sodann auch in Hld 1,12a: „So­
lange der König an seiner Tafel (lag), verströmte meine Narde ihren Duft (…)“; 
und: „Brächte er mich in das Haus des Weines (…)“ (2,4a). In allen vier Fällen 
wird eine emotionale und intime Situation angedeutet: Was in den Gemächern 
des Königs oder im Weinhaus geschieht, erzählt der Text nicht. Es bleibt den 
Lesenden und Hörenden anheimgestellt, die kurz angesprochene Darstellung in 
ihrer Imagination zu vollenden. Je nach Bedürfnis kann die Vorstellung in ihren 
Köpfen unterschiedlich aussehen. 

Die Offenheit des Textes ist auf nahezu allen Ebenen anzutreffen: Auf der 
Bild-, Wort- und Satzebene sowie auf der Ebene der Erzählstruktur. So springt 
das Hohelied zum Beispiel in medias res und endet schließlich auch offen (vgl. 
1,2; 8,14). Viele Wörter und vor allem Bilder sind im Hohelied mehrdeutig. Ver­
gangenheit und Gegenwart, Traum und Realität verschwimmen so sehr ineinan­

95

Hohelied



3	 Vgl. dazu M. Peetz, „Esst, Freunde, trinkt, berauscht Euch an der Liebe!“ Zur literarischen Gestaltung und 
Vermittlung der Emotionen im Hohelied, in: P. van Hecke. Leuven (im Druck).

4	 Zur Funktion der Emotionen als Bindeglied vgl. schon M. Peetz, Emotionen im Hohelied. Eine litera-
turwissenschaftliche Analyse hebräischer Liebeslyrik unter Berücksichtigung geistlich-allegorischer Ausle-
gungsversuche. Freiburg i. Br. 2015, 450–455 und dies., Gottes-Liebe und Menschen-Liebe: Emotionen als 
Bindeglied im Rezeptionsprozess des Hoheliedes, in: L. Schwienhorst-Schönberger (Hrsg.), Das Hohelied 
im Konflikt der Interpretationen (ÖBS 47). Frankfurt/M. u.a. 2017, 265–285.

5	 A. Schellenberg hat in einem noch unveröffentlichten Artikel (Senses, Sensuality, and Sensory Imagi-
nations) die Sinne (senses) im Hohelied als eine Brücke (bridge) zwischen der Welt der Protagonisten 
im Text und der Welt der Leser(innen) und Hörer(innen) bezeichnet.

der, dass sie kaum auseinanderzuhalten sind (vgl. z.B. 2,8 f.; 5,2–8). Das verleiht 
dem Text Spannung und elektrisiert die Hörenden und Lesenden.

Emotionen als Bindeglied 

Der Ausdruck von Emotionen ist kultur- und zeitbedingt.3 Mit vielen Bildern 
im Hohelied wird sich eine heutige, erst recht eine westlich geprägte Leser- und 
Hörer(innen)schaft eher schwertun. Dazu zählt etwa die Vorstellung des Gelieb­
ten als Gazelle und Junghirsch (vgl. 2,8 f.) oder der Vergleich des Bauches der 
Geliebten mit einem Weizenhaufen (vgl. 7,3) bzw. ihrer Haare mit einer Ziegen­
herde (vgl. 4,1; 6,5). Die ursprüngliche Leser- und Hörer(innen)schaft verband 
mit solchen Bildern bestimmte positive Vorstellungen, die heute weniger zu­
gänglich sind. Die „Taube“ beispielsweise ist in altorientalischen Bildwerken das 
Botentier von Liebesgöttinnen. Wenn also der Liebende die Augen der Gelieb­
ten mit Tauben vergleicht (vgl. 1,15), drückt er damit Folgendes aus: Er ist von 
den Blicken der Geliebten, die Liebesbereitschaft signalisieren, wie verzaubert 
oder wie in einen göttlichen Bann gezogen. Solche Bilder im Hohelied „funkti­
onieren“ heute nicht mehr oder wirken anders. Nicht selten stellen sich Miss­
verständnisse ein. Die emotionale Kommunikation zwischen Text und Leser(in) 
kann also beeinträchtigt sein.

Und doch sind die Emotionen im Hohelied das Bindeglied4 zwischen der 
Welt des Textes und der Welt der Leser- und Hörer(innen)schaft.5 Es gelingt 
dem Text auch heute noch, Lesende und Hörende emotional zu packen. Die 
poetisch-sprachliche Gestaltung des Textes, die Bilder und Bildwelten, die auf 
die Sinne referieren, sowie die Offenheit des Textes üben (immer noch) einen 
Sog aus und ziehen einen in die Textwelt des Hoheliedes hinein. Diese Mittel 
wirken auf heutige Leser(innen) wahrscheinlich anders als auf die ursprünglich 
gedachte Hörer- und Leser(innen)schaft, doch haben sie nach wie vor einen 
emotionalen Effekt. 

Das Hohelied bietet also ein reiches emotionales Sprachrepertoire für lie­
bende Menschen und deren Erfahrungen mit der Liebe, und zwar durch alle 
Zeiten hinweg. Selbst Weltliterat(inn)en waren und sind von der Sprache des 
Hoheliedes inspiriert und nutzen sie, um eindrucksvolle Liebesdichtungen zu 

96

Lektüre



6	 Vgl. M. Peetz, „Stark wie der Tod“, 139 [s. Anm. 2].
7	 Diese Bezüge zum Hohelied hat M. Peetz in einen noch unveröffentlichten Vortrag (Die Bibel und 

das Libretto Salomon) herausgearbeitet. 
8	 Nur an einer sehr intensiv diskutierten Stelle findet sich im hebräischen Original eine Kurzform des 

Gottesnamens. Die Lutherbibel übersetzt Vers 8,6 wie folgt: „Ihre Glut ist feurig und eine Flamme 
des HERRN.“ Häufig wird die hebräische Form aber als Verstärkung interpretiert. Die Einheitsüber­
setzung übersetzt deshalb so: „Ihre (d.h. der Liebe) Gluten sind Feuergluten, gewaltige Flammen.“

verfassen. Anklänge an das Hohelied, an Hld 5,4, finden sich z.B. in Goethes Ur-
faust aus dem Jahr 1775 in der Szene „Gretchens Stube“ (vgl. Z. 1098 f.).6 Deut­
liche Bezüge liegen auch im Libretto vor, das Händels Oratorium „Solomon“ zu­
grundeliegt und vermutlich Thomas Morell im Jahr 1748 verfasste. In diesem 
Libretto ist vor allem das Liebesduett des König Salomo mit der Tochter des Pha­
raos in der zweiten Szene des ersten Aktes unverkennbar von der emotionalen 
Sprache des Hoheliedes beeinflusst (vgl. HWV 67 II,2).7

Sinndimensionen der Gottesliebe

Bis heute kann das Hohelied Inspirationsquelle für die emotionale Rede zu einem 
geliebten Menschen sein. Zugleich inspirieren die Gedichte aber auch die emo­
tionale Rede zu Gott. Das mag auf den ersten Blick verwundern. Denn das Wort 
„Gott“ kommt im Hohelied nicht direkt vor.8

Die Gottesdimension im Hohelied erschließt sich erst, wenn man es im Kon­
text des Kanons wahrnimmt. Im Eingangslied in Hld 1,4 spricht die Liebende 
zu ihrem Geliebten: „Wir wollen jauchzen, wir wollen uns erfreuen an dir (…).“ 
Das Wortpaar „jauchzen“ und „sich erfreuen“ lässt eine bibelkundige Hörer- und 
Leser(innen)schaft hellhörig werden. Das Wortpaar ist in der Hebräischen Bibel 
ein wichtiges Element, das die Freude über Gottes Rettung und Gottes Wirken 
ausdrückt. In Ps 118,24b lesen wir: „Dies ist der Tag, den der Herr gemacht hat, 
wir wollen jauchzen, uns erfreuen an ihm!“ Und in Jes 25,9 heißt es: „Das ist der 
Herr, auf den wir warten, wir wollen jauchzen, uns erfreuen an seiner Rettung!“ 
Das Wortpaar „jauchzen“ und „sich freuen“ weist in Hld 1,4 gleichzeitig über die 
dort vorliegende Situation des Jubels über den Geliebten hinaus. Es wird zum Ve­
hikel für die Freude an Gott selbst und die Freude über sein Heilswirken.

In Hld 5,4 spricht die Liebende von ihrem Verlangen, mit dem Geliebten zu 
schlafen: Ihr Schoß, ihre Eingeweide, ihr Leib, ihr Innerstes bebt dem Geliebten 
entgegen. Diese deftige Formulierung erinnert an das „Erbeben der Eingeweide 
Gottes“, auf das sich Israel beim Propheten Jesaja beruft und das es klagend be­
schwört: „Wo sind dein Eifer und deine Machttaten? Das Erbeben deiner ‚Ein­
geweide‘ und deine Erbarmungen halten sich zurück mir gegenüber“ (vgl. Jes 
63,15). Die Wendung erinnert zudem an Jer 31,20, wo JHWH selbst eindrucks­
voll von seinen Emotionen spricht: „Deshalb bebten meine Eingeweide um ihn 
(= um Israel), ich muss mich seiner erbarmen, ja erbarmen.“

97

Hohelied



In Hld 5,6 klagt die Liebende über das Verschwinden ihres Geliebten: „Ich rief 
nach ihm, aber er antwortete nicht.“ Genauso spricht Israel zu Gott – wörtlich in 
Ps 22,3. Der Wortlaut des Hoheliedes verweist also nicht nur auf Emotionen der 
menschlichen Liebe, sondern zugleich auf die Beziehung, die zwischen Israel und 
Gott waltet.9 In den Liedern, die die Liebe zwischen Mann und Frau besingen, 
blitzt die Dimension der Gottesliebe immer wieder auf.

Durch die Bezüge zu anderen Stellen der Hebräischen Bibel ergibt sich eine 
weitere Sinndimension der Gottesliebe. Vor dem Hintergrund des Kanons ist es 
sogar möglich, die besungene Liebe im Hohelied allegorisch auf die Liebe zwi­
schen Gott und Israel zu beziehen.10 Der Text ist für eine solche Lektüreweise of­
fen, da aus ihm nicht hervorgeht, wer spricht. Die Hörenden und Lesenden neh­
men lediglich eine weibliche und eine männliche Stimme wahr. Das ist die Vo- 	
raussetzung, dass die Stimmen der Liebenden im Hohelied auf Israel und Gott 
bezogen werden können. Ein solches Verständnis des Hoheliedes drängt sich vor 
allem dann auf, wenn der Geliebte im Hohelied als König (vgl. 1,4) oder als Hirte 
(vgl. 1,7) vorgestellt wird. Die Vorstellung der Liebenden als König und Königin 
oder als Hirte und Hirtin ist in der altorientalischen Liebeslyrik ein gängiges Mo­
tiv. „König“ und „Hirte“ werden in der Bibel aber auch häufig als Bilder für Gott 
verwendet (vgl. z.B. Zef 3,15; Ps 47). Aus der Perspektive einer bibelkundigen Hö­
rer- und Leser(innen)schaft ist es also prinzipiell möglich, das Hohelied als eine 
Folge von Gedichten zu verstehen, in denen die Liebe zwischen Gott und Israel 
besungen wird. Zugegebenermaßen erfordert eine solche Deutung zuweilen einen 
hohen Interpretationsaufwand – etwa dann, wenn von der Mutter und von den 
Brüdern der liebenden Frau (vgl. 1,6; 3,4; 6,9; 8,1; 8,2) oder sogar von der Mutter 
des liebenden Mannes die Rede ist (vgl. 3,11; 8,5).   

Gleich welcher Sinndimension man als Leser(in) nachspüren mag, der Text ist 
und bleibt hochemotional. Die Offenheit des Hoheliedes lässt zwar unterschiedli­
che Lektüreweisen zu, die Emotionalität des Textes als solche ist aber von dieser 
Offenheit der Interpretationsmöglichkeiten nicht tangiert, im Gegenteil. Die 
Emotionen im Hohelied sind folglich nicht nur ein Glied, das die Welt des Textes 
mit der Welt der Hörer- und Leser(innen)schaft verbindet. Sie sind auch ein Bin­
deglied zwischen den unterschiedlichen Lektüreweisen.  

Emotionale Gottesliebe

Im Kanon gelesen kann die emotionale Sprache des Hoheliedes also als Inspirati­
on für die Rede zu Gott dienen. Es lassen sich zahlreiche Schriften anführen, wel­
che die emotionale Sprache des Hoheliedes aufgreifen und auf die Liebe zu Gott 

9	 Auf die theologische Dimension des Hoheliedes, die sich aus dem Kontext des Kanons ergibt, macht 
vor allem G. Barbiero aufmerksam: ders., Song of Songs. A Close Reading (VTS 144). Leiden 2011.

10	 Vgl. dazu L. Schwienhorst-Schönberger, Das Hohelied der Liebe. Freiburg i. Br. 2015.

98

Lektüre



11	 Johannes vom Kreuz, Der geistliche Gesang. Vollständige Neuübertragung (Ges. Werke Bd. 3). Hrsg., 
übers. u. eingel. v. U. Dobhan, E. Hense u. E. Peeters. Freiburg 32015.

12	 Vgl. hierzu I. Müllner, Zwischen Geschlechteregalität und göttlicher Gewalt – allegorische Lektüren des 
Hoheliedes, in: L. Schwienhorst-Schönberger (Hrsg.), Hohelied im Konflikt, 209–231 [s. Anm. 4].

13	 Vgl. R. Perintfalvi, Erotik und Mystik als Grenzüberschreitung. Das Hohelied 5,28 und die mystischen 
Texte von Mechthild von Magdeburg, in: Journal of the European Society of Women in Theological 
Research 21 (2013), 85–98, hier: 92.

beziehen. Vor allem Mystiker(innen) drücken so ihre emotionale Beziehung zu 
Gott aus. Die Dichtungen des Hl. Johannes vom Kreuz (1542–1591) zum Beispiel 
sind ohne das Hohelied nicht zu verstehen. Vor allem sein Gedicht Geistlicher Ge-
sang – ein Wechselgesang zwischen Braut und Bräutigam, der die drei Stufen des 
Weges zur mystischen Vereinigung mit Gott nachzeichnet – erinnert mit seinen 
gewagten erotischen Bildern an das Hohelied. In der 38. Strophe z.B. schwingen 
Motive und Bilder aus dem Frühlingserwachen in Hld 2,10–14 mit:
	 „Das Hauchen des Windes,
	 den Gesang der süßen Nachtigall,
	 den Wald und seine Anmut
	 in der hellen Nacht
	 mit der Flamme, die verzehrt und doch nicht weh tut.“11 (vgl. auch Hld 6,8)

In der ersten Strophe des Geistlichen Gesangs heißt es:
	 „Wo hast du dich verborgen,
	 Geliebter, und ließest mich mit Seufzern?
	 Wie ein Hirsch entflohst du,
	 hattest mich verwundet,
	 ich ging hinaus und schrie nach dir, doch du warst fort.“

Das erinnert an die Vorstellung des Geliebten als fliehender und wendiger Jung­
hirsch in Hld 2,8–17 und 8,14 – aber auch an den vergeblichen Versuch der Lie­
benden, den Geliebten zu finden in Hld 5,6: „Er war weg. Ich suchte ihn, ich fand 
ihn nicht. Ich rief ihn, er antwortete mir nicht.“

Ein anderes literarisches Werk, das von der emotionalen Sprache des Hohelie­
des beeinflusst wirkt, ist Das Fließende Licht der Gottheit der Mechthild von Mag­
deburg (1207–1282/1294).12 Sprachliche, bildliche und motivische Parallelen lie­
gen zum Beispiel zu Hld 5,2–8 vor. In dieser Szene des Hoheliedes stellt sich die 
Liebende als halbschlafend vor. Ihr Geliebter verlangt nach Einlass. Die Liebende 
zögert, doch dann ist sie bereit, ihm zu öffnen. Allerdings ist er nicht mehr da, er 
ist verschwunden. 

Mechthild ist offensichtlich von dieser Szene inspiriert, wenn sie Bilder vom 
Schlafen und Verlassen verwendet, um die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in 
Worte zu fassen:13 „Mein Geliebter hat mich während meines Schlafes verlassen, 
als ich vereint mit ihm ruhte.“14 (FL IV,12) Das Begehren der Menschenseele nach 

99

Hohelied



14	 aus: Mechthild von Magdeburg, Das fließende Licht der Gottheit. Zweisprachige Ausgabe. Aus dem 
Mittelhochdeutschen übers. u. hrsg. v. G. Vollmann-Profe. Berlin 2010.

Gott drückt Mechthild an einer anderen Stelle wie folgt aus: „Ich rufe nach dir 
mit gewaltiger Sehnsucht und kläglicher Stimme, ich warte auf dich, schweren 
Herzens, ich kann nicht ruhen, ich brenne unauslöschlich in deiner heißen Lie­
be. (…). Und ich bin zu Tode verwundet vom Pfeil deiner feurigen Liebe (…).“ 
(FL II,25) Auch in diesem Zitat klingt die qualvolle Suche der Liebenden nach 
dem Geliebten in Hld 5,6 an. Die Rede vom Tod und von den Feuerpfeilen der 
Liebe erinnert an Hld 8,6: „Ja, gewaltig wie der Tod – die Liebe, hart wie die Sche­
ol die Leidenschaft, ihre Pfeile sind Feuerpfeile, gewaltige Flammen.“ 

Fazit 

1. 	Die Gedichte des Hoheliedes sind hochemotional: Sie drücken nicht nur Emo­
tionen aus, sondern ergreifen zugleich die Lesenden und Hörenden. Diese kön­
nen nicht unbeteiligt bleiben. 

2. 	Der Wortlaut des Hoheliedes ist mehrschichtig: Die Gedichte besingen die ero­
tische Liebe zwischen Frau und Mann. Und doch bietet der Wortlaut dieser 
Gedichte nicht nur Emotionen der menschlichen Liebe, sondern verweist zu­
gleich – gelesen im Kontext des Kanons – auf die Beziehung, die zwischen den 
Menschen und Gott waltet. 

3. 	Die emotionale Sprache des Hoheliedes kann daher beides sein: Inspiration 
für die emotionale Rede zu einem geliebten Menschen und für die emotionale 
Rede zu Gott. Insbesondere Mystiker(innen) – wie etwa Johannes vom Kreuz 
und Mechthild von Magdeburg – zeigen: Eine scheinbar profane Liebesdich­
tung kann Worte für die emotionale Beziehung zwischen Gott und den Men­
schen bereithalten.   

Das „Hohelied“, der biblische Kontext, in dem es steht, sowie seine Rezeptionsge­
schichte machen deutlich: Die Liebe der Menschen untereinander und die Liebe 
der Menschen zu Gott muss Vitales und Emotionales enthalten. Daher gilt mit 
Hld 5,1: „Esst Freunde, trinkt und berauscht euch an der Liebe!“

100

Lektüre


