
Michel de Certeau | Paris

1925–1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Eugènie Smet – Gründerin der Helferinnen*

19. Januar 1856: Eine junge Frau aus dem Norden, Eugènie Smet, kommt nach 
Paris, gedrängt von einem Aufruf, der sie vor mehr als zwei Jahren erreicht hatte, 
und den sie jetzt umzusetzen anhebt. So beginnt das Abenteuer der Gründung 
der „Société des Sœurs Auxiliatrices des Âmes du Purgatoire“ durch sie, die den 
Namen Marie de la Providence annehmen wird. Wir sind mitten im 19. Jahrhun-
dert. Hunderte von Kongregationen sind im Entstehen begriffen, die sich einem 
Werk oder einer genau umschriebenen Bevölkerungsschicht widmen, weil die 
Gründer ein Gespür für die vielfältigen Nöte hatten. Eine andere bezeichnende 
Tatsache der Epoche – das Los der Verstorbenen beschäftigt, und das führt zur 
Weckung des Interesses für das Fegefeuer und zu einem ungeheuren Ansteigen 
des Gebetes für die Verstorbenen.

Die Gründer-Intuition von Marie de la Providence trifft auf diese beiden 
Linien in origineller Weise: Sie lässt „eine Gemeinschaft entstehen, die sich 
der leidenden Kirche zuwendet in Werken der Übergebühr und der Liebe“ und 
ihre Schwestern einlädt, „zu beten, zu leiden, für die armen Seelen im Fege-
feuer zu arbeiten“, indem sie „zu welchem Gut auch immer“ ohne „persönli
che Spezialisierung“ beitragen. Der Name des Instituts wie die Ausdrücke, mit 
denen die Gründungsidee umschrieben wird, hat im 19. Jahrhundert einen 
guten Klang! Sofern man die kulturelle Distanz gelten lässt, sind die Intuition 
und die Erfahrung vielleicht weniger ungewohnt oder rückschrittlich als ihr 
Ausdruck.

Jenseits des Horizonts

Die anfängliche Formulierung des Gedankens, die der Gründerin kam, verbindet 
einen Einsatz im Dienst der Menschheit hier auf Erden mit einer starken Einbe

*	 Dieser Text wurde im August 1957 in einer Sondernummer der Zeitschrift Échanges (S. 8–12) anläss-
lich der Seligsprechung von Eugènie Smet veröffentlicht. Übersetzung: Andreas Falkner SJ. 

101

Eugènie Smet



ziehung des Jenseits-Geheimnisses. Seit die Frage nach dem Ziel des Lebens sich 
stellt, geht sie mit dem Risiko einher, sich ins Grenzenlose zu projizieren, sich 
in Vermutungen zu ergehen, Szenarien zu entwerfen über „das, was auf der an
deren Seite sich ereignet“. In Wirklichkeit führt die Botschaft der Christen vom 
ewigen Leben zum Hier und Jetzt zurück. Vom Jenseits flutet das Geheimnis, das 
von dort in Aussicht gestellt wird, auf die Menschen zurück. Die menschliche 
Existenz, in ihrem Bezug zum Jenseits gesehen, bekommt eine einzigartige Dich
te: Der Mensch, jener, dem wir begegnen, aber auch wir selbst und jede, jeder 
ist auf das Letzte verwiesen, auf die Verheißung einer endgültigen Begegnung 
mit Gott. Das reduziert sich nicht auf das, was wir von ihm erkennen können, 
abseits von seinem Leben, in dem oder durch das wir mit ihm in Berührung 
kommen. Nach einem Wort von Adolphe Gesché ist „der Mensch für mehr, als 
er sieht, geschaffen“: Von dieser Verheißung, die aus dem Jenseits-des-Todes 
kommt, steigt eine Einladung, reichhaltiger und zuverlässiger als alle bloß 
menschliche Großherzigkeit, auf, die absolute Würde in jeder beliebigen Arbeit 
eines Menschen anzuerkennen, zu achten und zu fördern; d.h. dankbar den 
Schatz und die Perle in jedem Menschenherzen zu suchen und zu entdecken.

Mit diesem Horizont zu leben, bedeutet auch, auf die Perspektive des Ziels 
zu stoßen, auf den Tod, der unsere Gesellschaften beschäftigt und dem diese 
zugleich ausweichen, ihn totschweigen oder meiden. Ein solcher Horizont 
wird von den Menschen unserer Zeit meist als beschwerliche Last empfun
den. Das Jenseits erlangt das Aussehen des Unbekannten, des unmöglich Vor
stellbaren; es wird zugegeben, dass uns das Leben entweicht – wie soll es sich 
in Gott nicht auch verlieren oder endet es doch mit dem ewigen Leben? Es 
ist eine Einladung, den bleibenden Gehalt der Existenz zu prüfen, ohne uns 
aus unseren Einsätzen zurückzuziehen, und zugleich ein Aufruf, auf die Suche 
nach Sicherheit allein durch unsere Anstrengungen und Arbeiten zu verzich
ten und diese der unerhörten Unentgeltlichkeit der nicht vorstellbaren Zu
kunft zu öffnen, die geschenkt, „Erfindung Gottes“ ist, wie wieder Adolphe 
Gesché sagt.

Die christliche Verheißung des Jenseits hindert daran, den menschlichen 
Horizont mit dem zu Ende sein zu lassen, was wir erkennen, mit dem, was 
wir erwarten, ausgehend von unserer Unzufriedenheit oder unseren Projek
tionen. Anstatt einen Fluchtweg anzuzeigen, verweist sie uns auf die Gegen
wart, um in ihr einen unvermuteten Aufruf zu hören, sie zu erschließen, oh
ne sie zu entwerten. Ein Unsichtbarer macht sich im Sichtbaren zu schaffen. 
Er macht uns zu Wächtern, zu Spähern eines REICHES, dessen Gegenwart Er
wartungen beflügelt. Ein solches Wachen ist der Widerschein vom Aufleuch
ten des göttlichen Blickes auf die Menschen in Augenhöhe um uns; allein 
deren Gebrechlichkeit kommt uns vor Augen, doch diese ruft der Schöpfer, 
dass sie die Fülle seines Lichtes teile.

102

Lektüre



Die Verheißung einer universellen Gemeinschaft

Weil es die Intervention eines Gottes ist, der „alles in allem wird“, kann das ver
heißene Jenseits nichts anderes sein als Gemeinschaft. „Gemeinschaft der Heili
gen, du sollst mein Leben sein“, soll Eugènie Smet gesagt haben. Der Tod bleibt 
keinem von uns erspart. Die endgültige Begegnung mit Gott – keine Person wird 
vergessen, keine ausgeschlossen; ohne Ende wird die Liebe, die keine Grenzen 
kennt, uns formen für diese Begegnung.

Gott, der seinen einzigartigen Blick auf jeder und jedem von uns ruhen 
lässt, sieht uns nie isoliert; er führt uns in die universelle Gemeinschaft, wo 
ein jeder und eine jede mit den anderen seinen definitiven Platz findet. Sei-
ne Herrlichkeit ist nicht monolithisch, sie bedarf aller Verschiedenheit von 
Antlitz und menschlicher Geschichte, um darin aufzuleuchten. Seine verwan
delnde Liebe erreicht uns nie, ohne unser Herz zu weiten und uns den ande
ren zuzuwenden. Von sich aus zielt diese Bewegung auf das Unendliche ab. 
Sie weckt in uns die Sehnsucht, ebenso weit geöffnete Arme zu haben wie die 
von Gott. Sie leitet dazu an, Gemeinschaft zu suchen, Brücken zu bauen, sich 
zu fragen nach der Verknappung an Land, die nicht aufhört, gewisse auszu
schließen und zu vergessen. Wie in der eucharistischen Gedächtnisfeier, in 
der das Erinnern auf die gesamte Menschheit hin geweitet wird, Lebende und 
Verstorbene, wird auch das Gebet in diese Öffnung hineingezogen und findet 
darin seine Weite.

Der Anruf und die Verheißungen treffen also hier auf das langsame Wach
sen einer unvollendeten Menschheit, die von Gott gesucht und geformt wird 
und die „in den Schmerzen des Gebärens seufzt“. Unter dem Zeichen von Os
tern wächst die Gemeinschaft auch in der Prüfung.

Der in Aussicht gestellte Horizont stellt den schmerzlichen Abstand heraus 
zwischen dem menschlichen Anspruch an diese Gemeinschaft, auf die uns die 
Liebe Gottes ausrichtet, und der enttäuschenden Armut, ja dem traurigen Un-
geschick unserer Anstrengungen, dahin zu kommen; es kommen die Wider-
sprüche an den Tag, welche die Blindheit oder die Sünde der Bewegung ent
gegensetzen, die uns zu einer Liebe ohne Widerstand und Ausschluss hinzieht. 
Die Liebe Gottes stellt richtig, erprobt, reinigt von Schlacken, „wie Gold im 
Schmelztiegel“. Nach und nach führt sie uns von hier unten heraus zum Be
greifen dessen, dass Gott uns wie Diamanten aneinander schleift, damit es uns 
zur rechten Zeit gegönnt sei, uns gegenseitig an seinem Tag im Glanz seines 
Lichtes zu sehen und ihn ohne Unterlass, Facette um Facette reflektierend, zu 
spiegeln; ruppiges Verhalten und Scheitern im Bemühen um diese wechselsei
tig liebende Anerkennung hindern ihn nicht.

Da steigt Hoffnung auf. Sie erwartet das, was weder sichtbar noch entzü
ckend herausgestellt werden kann, sie rechnet mit der Überraschung der ver-

103

Eugènie Smet



heißenen Gabe, sie „strahlt nicht wie ein Scheinwerfer, sie blinzelt eher wie 
ein Stern“, entsprechend dem Bild von Paul Beauchamp; sie übersieht nicht 
den Schmerz allen Erduldens noch die Mühe jeglichen Wachsens. Sie wacht 
ganz nahe am Leid, ohne die Nacht zu verneinen, wohl aber im Licht des 
Sterns. Sie ist einfach das Geheimnis echten Mitleids; jene, die sich nicht da
vonstiehlt, wenn Leiden kommen, aber auch nicht dramatisiert, nicht vorgibt 
zu verstehen oder selbst zu erleben, was die andere durchzustehen hat; sie gibt 
keine frommen Ratschläge, behauptet auch nicht mehr, etwas tun zu können, 
jene, die diskret ganz nahe sich aufhält wie Maria voll Glauben unterm Kreuz.

Gottes verwandelnde Liebe

„Beten, leiden, tätig sein für die Seelen des Fegefeuers.“ Die Formulierung ist aus 
der Mode, gewiss. Aber sie eint die Hingabe aller Energien in die Anerkennung ei-
ner radikalen Ohnmacht, sie erinnert, dass in Gott allein letztlich das Geheimnis 
ruht, das uns heimsucht und es alle seine Last einer jeden von unseren Stunden 
zuteilt; das Leid, das jede Existenz zeichnet, wird nicht kleingeredet; es lädt ein 
zu dieser langsamen und mühsamen Zustimmung, ohne Resignation oder Ver-
bissenheit zu leiden; die Formulierung bringt bei, dass das Leid, wenn es bis zur 
Überantwortung seiner selbst in Hingabe eingeht, zum Schmelztiegel der Liebe 
werden kann. Heute unter dem Zeichen des Endgültigen leben, das bedeutet, dass 
die Verheißungen Gottes aus diesem Ort der Angst vor dem Tod – dem der ande-
ren wie unseres eigenen – einen Ort der Öffnung auf Gemeinschaft hin machen 
dürfen; d.h. das Unerhörte und das Unmögliche erhoffen und „Vertrauen in den 
Geist, der in der Welt und in uns wirkt“, zu entwickeln: „Er nimmt immer weiter 
mit zu einer Erfüllung, an der wir mit all unseren Kräften arbeiten, die wir aber 
doch als ein Geschenk erwarten“ (Konstitutionen, 34).

Als Gott in diese Welt kam, hat er unseren Raum auf das Unendliche der 
Gemeinschaft hin geöffnet. Und das ist sein Werk, im anderen wie in uns 
selbst, er ist der Sauerteig im Ganzen. Für wachsendes Leben im anderen zu 
arbeiten, das lässt sich nicht machen, ohne an sich selbst im Innern arbeiten 
zu lassen. Im Zusammenwirken lässt sich die umwandelnde Liebe Gottes in 
jedem Dienst zunehmend erfahren, im Aug in Aug, das das Jenseits abbildet, 
und in der demütigen Teilhabe am Werk Gottes hier auf Erden.1

1	 Sylvie Robert, Mitglied der von Smet gegründeten Gemeinschaft, nahm diesen Text von M. de 
Certeau in ihren Beitrag Eugènie Smet, Fondatrice des Sœurs Auxiliatrices auf, der in No. 125 der 
Zeitschrift Christus (Juli 2007), 358–370 erschien. Dort führt S. Robert weiter aus: „Der geistliche 
Weg von Marie de la Providence, nachgezeichnet von Michel de Certeau ausgehend von ihrem 
Geistlichen Tagebuch (…), gibt zu verstehen, wie diese ‚Antwort auf die Menschwerdung‘ im Leben 
einer Frau allmählich Gestalt angenommen hat bis zur endgültigen Begegnung“ (362).

104

Lektüre


