Eugénie Smet

Michel de Certeau | Paris

1925-1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Eugenie Smet — Griinderin der Helferinnen”

19. Januar 1856: Eine junge Frau aus dem Norden, Eugenie Smet, kommt nach
Paris, gedrangt von einem Aufruf, der sie vor mehr als zwei Jahren erreicht hatte,
und den sie jetzt umzusetzen anhebt. So beginnt das Abenteuer der Griindung
der ,Société des Sceurs Auxiliatrices des Ames du Purgatoire” durch sie, die den
Namen Marie de la Providence annehmen wird. Wir sind mitten im 19. Jahrhun-
dert. Hunderte von Kongregationen sind im Entstehen begriffen, die sich einem
Werk oder einer genau umschriebenen Bevolkerungsschicht widmen, weil die
Griinder ein Gespir fiir die vielfdltigen Note hatten. Eine andere bezeichnende
Tatsache der Epoche — das Los der Verstorbenen beschiftigt, und das fiihrt zur
Weckung des Interesses fiir das Fegefeuer und zu einem ungeheuren Ansteigen
des Gebetes fiir die Verstorbenen.

Die Griinder-Intuition von Marie de la Providence trifft auf diese beiden
Linien in origineller Weise: Sie ldsst ,eine Gemeinschaft entstehen, die sich
der leidenden Kirche zuwendet in Werken der Ubergebiihr und der Liebe“ und
ihre Schwestern einlddt, ,zu beten, zu leiden, fiir die armen Seelen im Fege-
feuer zu arbeiten”, indem sie ,zu welchem Gut auch immer” ohne , personli-
che Spezialisierung” beitragen. Der Name des Instituts wie die Ausdriicke, mit
denen die Griindungsidee umschrieben wird, hat im 19. Jahrhundert einen
guten Klang! Sofern man die kulturelle Distanz gelten ldsst, sind die Intuition
und die Erfahrung vielleicht weniger ungewohnt oder riickschrittlich als ihr
Ausdruck.

Jenseits des Horizonts

Die anfingliche Formulierung des Gedankens, die der Griinderin kam, verbindet
einen Einsatz im Dienst der Menschheit hier auf Erden mit einer starken Einbe-

* Dieser Text wurde im August 1957 in einer Sondernummer der Zeitschrift Echanges (S. 8-12) anléss-
lich der Seligsprechung von Eugénie Smet verdffentlicht. Ubersetzung: Andreas Falkner SJ.

101



Lektiire

ziehung des Jenseits-Geheimnisses. Seit die Frage nach dem Ziel des Lebens sich
stellt, geht sie mit dem Risiko einher, sich ins Grenzenlose zu projizieren, sich
in Vermutungen zu ergehen, Szenarien zu entwerfen iiber ,das, was auf der an-
deren Seite sich ereignet”. In Wirklichkeit fiihrt die Botschaft der Christen vom
ewigen Leben zum Hier und Jetzt zuriick. Vom Jenseits flutet das Geheimnis, das
von dort in Aussicht gestellt wird, auf die Menschen zuriick. Die menschliche
Existenz, in ihrem Bezug zum Jenseits gesehen, bekommt eine einzigartige Dich-
te: Der Mensch, jener, dem wir begegnen, aber auch wir selbst und jede, jeder
ist auf das Letzte verwiesen, auf die Verheiffung einer endgiiltigen Begegnung
mit Gott. Das reduziert sich nicht auf das, was wir von ihm erkennen kénnen,
abseits von seinem Leben, in dem oder durch das wir mit ihm in Beriihrung
kommen. Nach einem Wort von Adolphe Gesché ist ,der Mensch fiir mehr, als
er sieht, geschaffen”: Von dieser Verheiflung, die aus dem Jenseits-des-Todes
kommt, steigt eine Einladung, reichhaltiger und zuverldssiger als alle blof3
menschliche Grofsherzigkeit, auf, die absolute Wiirde in jeder beliebigen Arbeit
eines Menschen anzuerkennen, zu achten und zu fordern; d.h. dankbar den
Schatz und die Perle in jedem Menschenherzen zu suchen und zu entdecken.

Mit diesem Horizont zu leben, bedeutet auch, auf die Perspektive des Ziels
zu stoflen, auf den Tod, der unsere Gesellschaften beschiftigt und dem diese
zugleich ausweichen, ihn totschweigen oder meiden. Ein solcher Horizont
wird von den Menschen unserer Zeit meist als beschwerliche Last empfun-
den. Das Jenseits erlangt das Aussehen des Unbekannten, des unmoglich Vor-
stellbaren; es wird zugegeben, dass uns das Leben entweicht — wie soll es sich
in Gott nicht auch verlieren oder endet es doch mit dem ewigen Leben? Es
ist eine Einladung, den bleibenden Gehalt der Existenz zu priifen, ohne uns
aus unseren Einsdtzen zuriickzuziehen, und zugleich ein Aufruf, auf die Suche
nach Sicherheit allein durch unsere Anstrengungen und Arbeiten zu verzich-
ten und diese der unerhorten Unentgeltlichkeit der nicht vorstellbaren Zu-
kunft zu 6ffnen, die geschenkt, ,Erfindung Gottes” ist, wie wieder Adolphe
Gesché sagt.

Die christliche Verheiffung des Jenseits hindert daran, den menschlichen
Horizont mit dem zu Ende sein zu lassen, was wir erkennen, mit dem, was
wir erwarten, ausgehend von unserer Unzufriedenheit oder unseren Projek-
tionen. Anstatt einen Fluchtweg anzuzeigen, verweist sie uns auf die Gegen-
wart, um in ihr einen unvermuteten Aufruf zu horen, sie zu erschlie8en, oh-
ne sie zu entwerten. Ein Unsichtbarer macht sich im Sichtbaren zu schaffen.
Er macht uns zu Wachtern, zu Spahern eines REICHES, dessen Gegenwart Er-
wartungen befliigelt. Ein solches Wachen ist der Widerschein vom Aufleuch-
ten des gottlichen Blickes auf die Menschen in Augenhéhe um uns; allein
deren Gebrechlichkeit kommt uns vor Augen, doch diese ruft der Schopfer,
dass sie die Fiille seines Lichtes teile.

102



Eugénie Smet

Die VerheiBung einer universellen Gemeinschaft

WEeil es die Intervention eines Gottes ist, der ,alles in allem wird“, kann das ver-
heiflene Jenseits nichts anderes sein als Gemeinschaft. ,Gemeinschaft der Heili-
gen, du sollst mein Leben sein”, soll Eugénie Smet gesagt haben. Der Tod bleibt
keinem von uns erspart. Die endgiiltige Begegnung mit Gott — keine Person wird
vergessen, keine ausgeschlossen; ohne Ende wird die Liebe, die keine Grenzen
kennt, uns formen fiir diese Begegnung.

Gott, der seinen einzigartigen Blick auf jeder und jedem von uns ruhen
lasst, sieht uns nie isoliert; er fiihrt uns in die universelle Gemeinschaft, wo
ein jeder und eine jede mit den anderen seinen definitiven Platz findet. Sei-
ne Herrlichkeit ist nicht monolithisch, sie bedarf aller Verschiedenheit von
Antlitz und menschlicher Geschichte, um darin aufzuleuchten. Seine verwan-
delnde Liebe erreicht uns nie, ohne unser Herz zu weiten und uns den ande-
ren zuzuwenden. Von sich aus zielt diese Bewegung auf das Unendliche ab.
Sie weckt in uns die Sehnsucht, ebenso weit gedffnete Arme zu haben wie die
von Gott. Sie leitet dazu an, Gemeinschaft zu suchen, Briicken zu bauen, sich
zu fragen nach der Verknappung an Land, die nicht aufhort, gewisse auszu-
schliefen und zu vergessen. Wie in der eucharistischen Geddchtnisfeier, in
der das Erinnern auf die gesamte Menschheit hin geweitet wird, Lebende und
Verstorbene, wird auch das Gebet in diese Offnung hineingezogen und findet
darin seine Weite.

Der Anruf und die Verheiffungen treffen also hier auf das langsame Wach-
sen einer unvollendeten Menschheit, die von Gott gesucht und geformt wird
und die ,in den Schmerzen des Gebdrens seufzt”. Unter dem Zeichen von Os-
tern wachst die Gemeinschaft auch in der Priifung.

Der in Aussicht gestellte Horizont stellt den schmerzlichen Abstand heraus
zwischen dem menschlichen Anspruch an diese Gemeinschaft, auf die uns die
Liebe Gottes ausrichtet, und der enttduschenden Armut, ja dem traurigen Un-
geschick unserer Anstrengungen, dahin zu kommen; es kommen die Wider-
spriiche an den Tag, welche die Blindheit oder die Siinde der Bewegung ent-
gegensetzen, dieuns zu einer Liebe ohne Widerstand und Ausschluss hinzieht.
Die Liebe Gottes stellt richtig, erprobt, reinigt von Schlacken, ,wie Gold im
Schmelztiegel”. Nach und nach fiihrt sie uns von hier unten heraus zum Be-
greifen dessen, dass Gott uns wie Diamanten aneinander schleift, damit es uns
zur rechten Zeit gegonnt sei, uns gegenseitig an seinem Tag im Glanz seines
Lichtes zu sehen und ihn ohne Unterlass, Facette um Facette reflektierend, zu
spiegeln; ruppiges Verhalten und Scheitern im Bemiihen um diese wechselsei-
tig liebende Anerkennung hindern ihn nicht.

Da steigt Hoffnung auf. Sie erwartet das, was weder sichtbar noch entzii-
ckend herausgestellt werden kann, sie rechnet mit der Uberraschung der ver-

103



Lektiire

heiflenen Gabe, sie ,strahlt nicht wie ein Scheinwerfer, sie blinzelt eher wie
ein Stern”, entsprechend dem Bild von Paul Beauchamp; sie tibersieht nicht
den Schmerz allen Erduldens noch die Miihe jeglichen Wachsens. Sie wacht
ganz nahe am Leid, ohne die Nacht zu verneinen, wohl aber im Licht des
Sterns. Sie ist einfach das Geheimnis echten Mitleids; jene, die sich nicht da-
vonstiehlt, wenn Leiden kommen, aber auch nicht dramatisiert, nicht vorgibt
zu verstehen oder selbst zu erleben, was die andere durchzustehen hat; sie gibt
keine frommen Ratschldge, behauptet auch nicht mehr, etwas tun zu kdonnen,
jene, die diskret ganz nahe sich aufhalt wie Maria voll Glauben unterm Kreuz.

Gottes verwandelnde Liebe

»Beten, leiden, titig sein fir die Seelen des Fegefeuers.” Die Formulierung ist aus
der Mode, gewiss. Aber sie eint die Hingabe aller Energien in die Anerkennung ei-
ner radikalen Ohnmacht, sie erinnert, dass in Gott allein letztlich das Geheimnis
ruht, das uns heimsucht und es alle seine Last einer jeden von unseren Stunden
zuteilt; das Leid, das jede Existenz zeichnet, wird nicht kleingeredet; es 1ddt ein
zu dieser langsamen und miihsamen Zustimmung, ohne Resignation oder Ver-
bissenheit zu leiden; die Formulierung bringt bei, dass das Leid, wenn es bis zur
Uberantwortung seiner selbst in Hingabe eingeht, zum Schmelztiegel der Liebe
werden kann. Heute unter dem Zeichen des Endgiiltigen leben, das bedeutet, dass
die Verheiffungen Gottes aus diesem Ort der Angst vor dem Tod — dem der ande-
ren wie unseres eigenen - einen Ort der Offnung auf Gemeinschaft hin machen
diirfen; d.h. das Unerhorte und das Unmdogliche erhoffen und , Vertrauen in den
Geist, der in der Welt und in uns wirkt”, zu entwickeln: , Er nimmt immer weiter
mit zu einer Erfiillung, an der wir mit all unseren Kriften arbeiten, die wir aber
doch als ein Geschenk erwarten” (Konstitutionen, 34).

Als Gott in diese Welt kam, hat er unseren Raum auf das Unendliche der
Gemeinschaft hin gedffnet. Und das ist sein Werk, im anderen wie in uns
selbst, er ist der Sauerteig im Ganzen. Fiir wachsendes Leben im anderen zu
arbeiten, das ldsst sich nicht machen, ohne an sich selbst im Innern arbeiten
zu lassen. Im Zusammenwirken ldsst sich die umwandelnde Liebe Gottes in
jedem Dienst zunehmend erfahren, im Aug in Aug, das das Jenseits abbildet,
und in der demiitigen Teilhabe am Werk Gottes hier auf Erden.!

1 Sylvie Robert, Mitglied der von Smet gegriindeten Gemeinschaft, nahm diesen Text von M. de
Certeau in ihren Beitrag Eugenie Smet, Fondatrice des Sceurs Auxiliatrices auf, der in No. 125 der
Zeitschrift Christus (Juli 2007), 358-370 erschien. Dort fiihrt S. Robert weiter aus: , Der geistliche
Weg von Marie de la Providence, nachgezeichnet von Michel de Certeau ausgehend von ihrem
Geistlichen Tagebuch (...), gibt zu verstehen, wie diese ,Antwort auf die Menschwerdung’ im Leben
einer Frau allméhlich Gestalt angenommen hat bis zur endgiiltigen Begegnung” (362).

104



