
eine Monastisierung aller Christ(inn)en und 

ihrer Lebensformen (die in Haus und Gemein­

de, in Schule und Gottesdiensten durch ver­

schiedene katechetische und liturgische For­

men neu geordnet wurden). Mein Verweis 

darauf sagt nichts Neues, unterstreicht aber 

das Neue dieser vorliegenden Studie: Peters 

greift mit seiner Untersuchung ein reformato­

risches – und damit urkatholisches – Anliegen 

auf, um seine Bedeutung für heute zu zeigen. 

Er untersucht anhand von meist altkirchlichen 

und mittelalterlichen, aber auch neuzeitlichen 

Quellen (darunter Martin Luther) das christ­

liche Verständnis von „Mönch“ und „Mönch­

tum“. Weibliches Ordenschristentum ist dabei 

inbegriffen, denn der Autor verwendet den 

Begriff des Mönches gleichermaßen für Män­

ner und Frauen, da dieser (im Unterschied 

zu „Nonne“ o.ä.) theologisch bedeutungsvoll 

ist: Das griechische monachós von mónos („al­

lein, einzig“) interpretiert Peters schlüssig als 

„single-minded“. Zwar ist schon im antiken 

Verständnis von monachós der Aspekt der se­

xuellen Enthaltsamkeit inbegriffen, aber diese 

macht den Mönch noch nicht zum Mönch. 

Zuerst geht es um geistliche Einfachheit. Der 

Autor kommt zu dem Schluss, dass die klassi­

schen Bestimmungen monastischen Lebens 

dieses als Gott hingegeben, betend und die 

Einheit mit Gott und den Mitchrist(inn)en 

suchend definieren. Es sind Bestimmungen, 

die auf alle Christ(inn)en zutreffen. Auch ver­

heiratete Christ(inn)en können und sollen 

Mönche sein, indem sie, ohne ihre Leiblich­

keit zu verachten, ihren Glauben als Hingabe 

leben. Kurzum: Jede(r) Christ(in) ein Mönch. 

Während alle Christ(inn)en in Hingabe an 

Gott leben, stehen die zölibatär Lebenden 

exemplarisch für alle Christ(inn)en. Dieser Ge­

danke ist deckungsgleich mit einer Äußerung 

Karl Rahners, die er 1966 formuliert hatte: Es 

gibt „Klöster des kontemplativen Lebens, in 

denen Menschen, von Gott berufen, Zeugnis 

für ihre Brüder und Schwestern davon able­

gen, daß alle Christen, jeder in seiner Art, jene 

Distanz zum Glück dieser Erde haben müssen, 

in der diese Erde erst ihre erlöste Schönheit 

Buchbesprechungen

107

Greg Peters
The Monkhood of all Believers
The Monastic Foundation of Christian 
Spirituality
 
Grand Rapids/MI: Baker Academic 2018, 210 S.,
ISBN 978-0-8010-9805-5, $ 24,99.

Eine Theologie des Mönchtums, wie sie bis­

her noch nicht geschrieben wurde, legt der 

US-amerikanische röm.-kath. Theologe Greg 

Peters vor. Der Professor für Spirituelle Theo­

logie an verschiedenen Hochschulen in den 

USA veröffentlicht mit diesem Band seine am 

Pontificio Ateneo di Sant'Anselmo in Rom an­

genommene Dissertation (SMD: Dottorato 

in Studi Monastici). Die Zeiten, in denen im 

Katholizismus das Ordensleben als soteriolo­

gisch-spirituelle Höherqualifizierung gegen­

über dem Leben der Weltchrist(inn)en gesehen 

wurde, dürften längst vorbei sein. Dieses Buch 

jedoch liefert eine gründliche, hervorragend 

lesbare und breit dargestellte Untersuchung 

der Grundlagen, um nicht nur die Gleichheit 

zwischen Ordens- und Weltstand bzw. die Ab­

sage an die Überhöhung des Ordenslebens zu 

behaupten, sondern auch die gleiche Qualifi­

zierung aller christlichen Lebensformen spi­

ritualitätstheologisch zu beschreiben. Schon 

die Wahl des Titels, Das Mönchtum aller Glau-

benden, ist für den evangelischen Rezensenten 

hoch interessant, denn die Anleihen an der 

reformatorischen Rede vom allgemeinen Prie­

stertum aller Glaubenden sind unverkennbar. 

Die Reformation richtete sich bekanntermaßen 

gegen Fehlentwicklungen, die das sakramenta­

le Priestertum sowie das geregelte Ordensleben 

(was unter Männern meist identisch war) als 

das bessere, dem Himmel nähere Christentum 

missdeuteten. Allgemeines Priestertum bedeu­

tete für die lutherische Reformation zugleich 



Der achte Band dieser Reihe bietet vielfältige 

Einblicke in die Grundlagen politischer Theo­

logie, geleistet von vier türkisch-islamischen 

Theologen der Universität Ankara: Şaban Ali 

Düzgün, İlhami Güler, Mehmet Paçacı und 

Saleh Akdemir. Der Begriff „Politische Theolo­

gie“ bezieht sich dabei auf die Frage, wie heute 

ein stiftungsgemäßer Islam die Gesellschaft 

gestalten kann, wobei „Gesellschaft“ zuerst die 

Türkei meint. Themen sind Koranexegese, das 

Verhältnis von Religion und Staat, die Stellung 

der Frau im Islam, Dschihad und Scharia.

Der an der Päpstlichen Universität Gregoriana 

in Rom lehrende Dogmatiker und Islamwis­

senschaftler Felix Körner SJ ist der Herausgeber 

dieser Textsammlung. Er gilt als exzellenter 

Kenner der türkisch-islamischen Theologie. 

Die Kombination aus den von ihm übersetzten 

Beiträgen, seinen Zusammenfassungen und 

seinen (nahezu ausschließlich) brillanten 

Kommentaren dazu machen das Besondere 

dieses Buches aus. Dabei ist zu lernen, mit 

welchen Argumenten und auf welche Weise 

man wertschätzend und kritisch zugleich 

einen substanziellen Dialog mit Muslimen 

führen kann. Denn neben bereichernden 

„Perlen“ islamischen Denkens finden sich in 

dem Band auch ärgerliche, schockierende und 

erschreckende Positionen. 

Zu den „Perlen“ gehört der Beitrag „Koran be­

freit?“ des philosophisch orientierten, tradi­

tionskundigen Reformtheologen Şaban Ali 

Düzgün (23–80). In seiner Auseinandersetzung 

mit dem Reformtheologen Hüseyn Atay lernt 

man Grundlagen der Koranauslegung kennen. 

Faszinierend daran sind die Treue zum Koran 

und die Präzision der Methodik in Verbindung 

mit dem Ringen um eine zeitgerechte Koran­

interpretation. Düzgün präsentiert sodann 

die Folgen dieser Koranauslegung: Staat und 

Religion sind klar zu unterscheiden, Islam und 

Laizismus müssen demnach kein Widerspruch 

sein. Demgegenüber ist der Säkularismus – im 

Sinne einer Trennung von Islam und Welt 

bzw. Gesellschaft – keine Option. Denn der 

Islam kann und will Gesellschaft gestalten. Im 

Zentrum steht dabei Gottes Gerechtigkeit, die 

gewinnt“ (K. Rahner, Frömmigkeit gestern und 

heute, in: GuL 39 [1966], 326–342, hier: 330).

Zölibatäres Mönchtum stellt nur eine beson­

dere Lebensform innerhalb des allgemeinen 

Mönchtums aller Glaubenden dar. Peters 

spricht im Blick auf alle Glaubenden auch 

von „interiorized monasticism“. Der Autor 

kritisiert damit ein vulgäres Verständnis von 

Mönchtum, das dieses nur als zölibatär denkt 

und im römischen Katholizismus immer noch 

bestimmend ist: „This is a main weakness of 

Vatican II's document on the religious-mona­

stic life, Perfectae caritatis, which understands 

the religious life as helping ,members follow 

Christ and be united to God through the pro­

fession of the evangelical counsels‘ (i.e. pover­

ty, chastity, and obedience)“ (62 Anm. 82).

Peters gelingt es umgekehrt, zu zeigen, dass 

das Mönchtum aller Glaubenden das geregel­

te und zölibatäre Mönchtum nicht ersetzen 

kann. Die lutherische Unterscheidung von 

Stand und Beruf, die Peters als „general voca­

tion“ (Taufe) und „secondary vocation“ (Le­

bensform) aufnimmt, erweist sich weiterhin 

als katholisch und tragfähig. „Yet it is also bap­

tism that makes the monk, whether an inte­

rior one or an exterior (…) one“ (132).

Markus Schmidt

Glaube in Gesellschaft
Ankaraner Stimmen zur Politischen Theologie
 
Ausgewählte Texte, übers. u. kommentiert v. F. Körner, 
Buchreihe der Georges Anawati-Stiftung, Bd. 8,
Freiburg i. Br.: Herder Verlag 2019, 264 S.,
ISBN 978-3-451-38484-4, € 29,00.

Wie lassen sich Muslime theologisch auf die 

(Post)Moderne ein? In Zeiten, in denen maß­

gebliche Teile der Gesellschaft „den“ Islam für 

unvereinbar mit den Werten Europas halten, 

ist diese Frage nicht nur für die Islamwissen­

schaft und die christliche Theologie, sondern 

auch für die Öffentlichkeit von hoher Rele­

vanz. Sie steht im Zentrum der Buchreihe der 

Georges-Anawati-Stiftung Religion und Gesell-

schaft. Modernes Denken in der islamischen Welt. 

Lektüre

108



tet ja nicht: entweder feurig zustimmen oder 

den Gesprächsfaden abreißen“ (ebd.). Nicht 

zuletzt stellt sich die Frage, wie man denn ei­

gentlich selbst über die Religion der anderen 

– über „den“ Islam – in deren Abwesenheit 

spricht. Körner zeigt meisterlich, wie Dialog 

und Konflikt mit Muslim(inn)en möglich sind 

und leistet mit diesem Band einen unverzicht­

baren Beitrag, über den „Politischen Islam“ 

etwas qualifizierter zu diskutieren, als dies der­

zeit geschieht.

Regina Polak

Egbert Ballhorn / Georg Steins / Regina 
Wildgruber / Uta Zwingenberger (Hrsg.)
73 Ouvertüren
Die Buchanfänge der Bibel und ihre Botschaft
 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2018, 704 S.,
ISBN 978-3-579-08237-0, € 39,00.

Wie viele Verse eines Buches müssen Sie lesen, 

um einen entscheidenden Eindruck von der 

jeweiligen Lektüre zu gewinnen? Was entschei­

det über das Weiterlesen oder Zuklappen eines 

Buches?

Die Bedeutung und Relevanz von Buchanfän­

gen ist allseits bekannt und unbestritten. 

Weniger klar und eindeutig ist hingegen die 

Frage, wie weit die Anfänge reichen. Die bibli­

schen Buchanfänge – es sind nicht weniger als 

73 in katholischen und 66 in evangelischen 

Bibelausgaben – teilen die hohe Relevanz der 

ersten Worte und Sätze mit allen anderen Bü­

chern. Sie unterscheiden sich jedoch auch 

dadurch von Einzelwerken, dass sie zusammen 

mit den anderen biblischen Schriften wiede­

rum ein Ganzes ergeben und das nicht nur als 

eine nachträgliche Aneinanderreihung von in 

sich geschlossenen Büchern, sondern vielfach 

auch schon intertextuell. Damit ergibt sich im 

Falle des biblischen Kanons nicht selten auch 

die Frage, wo die Ouvertüren der einzelnen 

biblischen Bücher denn tatsächlich ansetzen, 

wie es beispielsweise die ersten Verse der Evan­

gelien deutlich machen. Unterschiedliche An­

die Beziehungen der Menschen untereinander 

in ein Gleichgewicht bringen will – auch die 

politischen und ökonomischen. Dies sollte 

Christ(inn)en nicht fremd sein.

Erschreckend ist demgegenüber der Beitrag 

„Gerechter Dschihad? Die Theo-Politik von 

‚Dschihad‘ im Koran“ von İlhami Güler (133–

176). Die Darstellung des Alten Testamentes 

darin ist schlicht als antijudaistisch zu bezeich­

nen, wenn z.B. das Stereotyp vom Gegensatz 

der alttestamentlichen Vergeltungsgerechtig­

keit und der neutestamentlichen Liebe und 

Vergebungstheologie bedient wird. Leider 

nennt Körner diesen Sachverhalt nicht beim 

Namen, sondern verstärkt ihn auch noch. Ich 

gestehe, dass mich dieser Kommentar mehr als 

irritiert hat, zumal Körner in seiner Kritik der 

Darstellung eines angeblich todessehnsüchti­

gen Jesus von Nazareth, der zur „Hälfte nicht 

von dieser Welt“ (135) sei, durchaus scharfe 

und klare Worte der Abgrenzung findet. Eben­

so erschreckend ist das Verständnis Gülers 

der palästinensischen Befreiungskämpfe als 

gerechtfertigter Dschihad, also theologisch 

begründbarer Krieg. Auch wenn er in diesem 

Beitrag eine differenzierte Auseinandersetzung 

mit dem Begriff des Dschihad bietet, der auch 

Christ(inn)en Sinn abgewinnen können, bleibt 

am Ende doch die Überzeugung, dass Gewalt 

und Krieg gerechtfertigt sind, wenn es darum 

geht, dem islamischen Glauben wieder Raum 

zu verschaffen. Körner ist zuzustimmen, dass 

diese Passagen „Pamphletniveau“ haben (174). 

Diese Textsammlung eignet sich dank der 

Aufbereitung Körners hervorragend für die 

Auseinandersetzung mit islamischer Theologie 

an Universitäten, in der Erwachsenenbildung 

und in der Schule. Viele Textpassagen regen 

zur Selbstkritik an. Wenn man erfährt, wie 

negativ so mancher türkische Theologe über 

die Kirche und das Christentum denkt, kann 

das empören und verstören. Körner zeigt, wie 

solche Texterfahrungen dennoch fruchtbar 

werden können. Sie eröffnen die Chance zur 

Versachlichung, indem man üben kann, sich 

nicht selbst zu abwertenden Pauschalurteilen 

hinreißen zu lassen (18): „Die Alternative lau­

Buchbesprechungen

109



Lässt man diese Überschrift weg, beginnt Ma­

leachi ganz anders: „Ich habe euch geliebt, 

spricht der Lebendige.“ (436 f.) Welche Bedeu­

tung hat es ferner, dass 21 der 27 neutesta­

mentlichen Schriften Briefe sind?

Die Ausführungen der Autor(inn)en zu den 

einzelnen biblischen Büchern durch die Brille 

der Buchanfänge sind in vielerlei Hinsicht be­

reichernd. Am Beginn jeder biblischen Ouver­

türe, die problemlos auch in Auswahl gelesen 

werden kann, finden sich prägnante, neugierig 

machende Überschriften. Sie regen an, die bi­

blischen Bücher von Beginn an aufmerksam 

zu lesen und den Fokus bewusst auf deren An­

fänge zu richten. Darüber hinaus werden auch 

der zentrale Inhalt der Bücher sowie deren 

Wirkungsgeschichte thematisiert. Gerade die 

Wirkungsgeschichte kann mitunter zu hart­

näckigen Missverständnissen und Vorurteilen 

gegenüber der Lektüre führen, wie etwa beim 

Hebräerbrief. Die Exeget(inn)en zeigen Vernet­

zungen auf, die mit Internetlinks verglichen 

werden können, und jeweils am Ende ihrer 

Ausführungen stellen sie die Frage nach dem 

Gewinn der Lektüre. 

Zusätzlich zu den 73 Ouvertüren sind zu er­

wähnen: zwei einstimmende Vorworte, ge­

schichtliche Hintergründe zur biblischen Li­

teratur und sieben Zwischentexte, die jeweils, 

ausgehend von einer bestimmten literarischen 

Gattung, die Bibel als Ganze unter dieser lite­

rarischen Brille betrachten – die Bibel als Tora, 

Geschichte, Weisheitsliteratur, Prophetie, 

Evangelium, Brief und Apokalypse lesen. 

Dieter Fugger

ordnungen von biblischen Büchern in den 

verschiedenen Kanonausgaben sind ein wei­

terer bedenkenswerter Punkt.

„Wer anfängt, ist mit einem Mal schon mit­

tendrin.“ (25) Diese Einsicht vermitteln nam­

hafte Bibelwissenschaftler(innen), indem 

sie zeigen, wie in den Buchanfängen, einer 

musikalischen Ouvertüre gleichend, bereits 

die wichtigsten Themen, Fragen und Motive 

des gesamten Textes anklingen bzw. wie die 

Buchanfänge als Schlüssel für das Verständnis 

der nachfolgenden Lektüre dienen. In diesem 

Sinne wäre das erste biblische Buch, die Gene­

sis, als Lektüreschlüssel zu verstehen. „In der 

Beschäftigung mit dem ersten Buch der Bibel 

können wir die rechte Lektürehaltung für die 

Bibel insgesamt einüben: Es geht um uns, 

die Lesenden selbst. Unser Leben wird in sei­

nen grundlegenden Fragen bedacht: Es geht 

um Tod und Leben, um Liebe und Hass, um 

Schuld und Vergebung.“ (34)

Die Buchanfänge der biblischen Bücher sind 

vor allem theologisch relevant. So beginnt bei­

spielsweise die Geschichte des Königtums in 

Israel im Buch Samuel nicht mit den Königen 

selbst, sondern mit den Propheten. Damit ist 

dem Königsamt in der ursprünglichen Inten­

tion die prophetische Dimension eingeschrie­

ben. Wie beginnen biblische Bücher? Welche 

Stimme meldet sich am Beginn zu Wort? Ist es 

der Herausgeber des Buches, ein Erzähler, ein 

Prophet oder Gott? Die Relevanz einer solch 

genauen Beobachtung sei am Beispiel des Eze­

chielbuches verdeutlicht: „Im Unterschied zu 

den anderen Prophetenbüchern beginnt das 

Ezechielbuch nicht mit der Notiz eines Heraus­

gebers, sondern bereits im ersten Satz tritt das 

erzählende Ich in den Vordergrund. Das Buch 

inszeniert sich vom ersten bis zum letzten 

Wort als authentischer Augenzeugenbericht, 

wodurch der Leser in das Erleben des Prophe­

ten regelrecht hineingezogen wird.“ (344 f.)

Wie verhält es sich mit nachträglich ange­

fügten Überschriften, wie etwa im Buch Ma­

leachi? Die Buchüberschrift spricht dort von 

einer Last, „Eine Last, Wort des Lebendigen 

an Israel durch die Hand Maleachis.“ (Mal 1,1) 

Lektüre

110


