Buchbesprechungen

Greg Peters

The Monkhood of all Believers

The Monastic Foundation of Christian
Spirituality

Grand Rapids/MI: Baker Academic 2018, 210 S.,
ISBN 978-0-8010-9805-5, $ 24,99.

Eine Theologie des Ménchtums, wie sie bis-
her noch nicht geschrieben wurde, legt der
US-amerikanische rém.-kath. Theologe Greg
Peters vor. Der Professor fiir Spirituelle Theo-
logie an verschiedenen Hochschulen in den
USA veroffentlicht mit diesem Band seine am
Pontificio Ateneo di Sant'Anselmo in Rom an-
genommene Dissertation (SMD: Dottorato

in Studi Monastici). Die Zeiten, in denen im
Katholizismus das Ordensleben als soteriolo-
gisch-spirituelle Hoherqualifizierung gegen-
tiber dem Leben der Weltchrist(inn)en gesehen
wurde, diirften lingst vorbei sein. Dieses Buch
jedoch liefert eine griindliche, hervorragend
lesbare und breit dargestellte Untersuchung
der Grundlagen, um nicht nur die Gleichheit
zwischen Ordens- und Weltstand bzw. die Ab-
sage an die Uberh6hung des Ordenslebens zu
behaupten, sondern auch die gleiche Qualifi-
zierung aller christlichen Lebensformen spi-
ritualitatstheologisch zu beschreiben. Schon
die Wahl des Titels, Das Ménchtum aller Glau-
benden, ist fur den evangelischen Rezensenten
hoch interessant, denn die Anleihen an der
reformatorischen Rede vom allgemeinen Prie-
stertum aller Glaubenden sind unverkennbar.
Die Reformation richtete sich bekanntermafien
gegen Fehlentwicklungen, die das sakramenta-
le Priestertum sowie das geregelte Ordensleben
(was unter Mannern meist identisch war) als
das bessere, dem Himmel ndhere Christentum
missdeuteten. Allgemeines Priestertum bedeu-
tete fiir die lutherische Reformation zugleich

107

eine Monastisierung aller Christ(inn)en und
ihrer Lebensformen (die in Haus und Gemein-
de, in Schule und Gottesdiensten durch ver-
schiedene katechetische und liturgische For-
men neu geordnet wurden). Mein Verweis
darauf sagt nichts Neues, unterstreicht aber
das Neue dieser vorliegenden Studie: Peters
greift mit seiner Untersuchung ein reformato-
risches — und damit urkatholisches — Anliegen
auf, um seine Bedeutung fiir heute zu zeigen.
Er untersucht anhand von meist altkirchlichen
und mittelalterlichen, aber auch neuzeitlichen
Quellen (darunter Martin Luther) das christ-
liche Verstiandnis von ,Mo6nch” und ,Ménch-
tum”. Weibliches Ordenschristentum ist dabei
inbegriffen, denn der Autor verwendet den
Begriff des Monches gleichermafien fiir Méan-
ner und Frauen, da dieser (im Unterschied

zu ,Nonne” 0.4.) theologisch bedeutungsvoll
ist: Das griechische monachds von monos (,al-
lein, einzig”) interpretiert Peters schliissig als
»single-minded”. Zwar ist schon im antiken
Verstandnis von monachds der Aspekt der se-
xuellen Enthaltsamkeit inbegriffen, aber diese
macht den Monch noch nicht zum Moénch.
Zuerst geht es um geistliche Einfachheit. Der
Autor kommt zu dem Schluss, dass die klassi-
schen Bestimmungen monastischen Lebens
dieses als Gott hingegeben, betend und die
Einheit mit Gott und den Mitchrist(inn)en
suchend definieren. Es sind Bestimmungen,
die auf alle Christ(inn)en zutreffen. Auch ver-
heiratete Christ(inn)en konnen und sollen
Monche sein, indem sie, ohne ihre Leiblich-
keit zu verachten, ihren Glauben als Hingabe
leben. Kurzum: Jede(r) Christ(in) ein Monch.
Wiéhrend alle Christ(inn)en in Hingabe an
Gott leben, stehen die zolibatdr Lebenden
exemplarisch fir alle Christ(inn)en. Dieser Ge-
danke ist deckungsgleich mit einer Au8erung
Karl Rahners, die er 1966 formuliert hatte: Es
gibt , Kloster des kontemplativen Lebens, in
denen Menschen, von Gott berufen, Zeugnis
fiir ihre Briider und Schwestern davon able-
gen, dafl alle Christen, jeder in seiner Art, jene
Distanz zum Gliick dieser Erde haben miissen,
in der diese Erde erst ihre erloste Schonheit



Lektiire

gewinnt” (K. Rahner, Frommigkeit gestern und
heute, in: GuL 39 [1966], 326-342, hier: 330).
Zolibatares Monchtum stellt nur eine beson-
dere Lebensform innerhalb des allgemeinen
Monchtums aller Glaubenden dar. Peters
spricht im Blick auf alle Glaubenden auch
von ,interiorized monasticism“. Der Autor
kritisiert damit ein vulgdres Verstdndnis von
Monchtum, das dieses nur als zolibatar denkt
und im rémischen Katholizismus immer noch
bestimmend ist: , This is a main weakness of
Vatican II's document on the religious-mona-
stic life, Perfectae caritatis, which understands
the religious life as helping ,members follow
Christ and be united to God through the pro-
fession of the evangelical counsels’ (i.e. pover-
ty, chastity, and obedience)” (62 Anm. 82).
Peters gelingt es umgekehrt, zu zeigen, dass
das Monchtum aller Glaubenden das geregel-
te und zolibatare Monchtum nicht ersetzen
kann. Die lutherische Unterscheidung von
Stand und Beruf, die Peters als ,general voca-
tion“ (Taufe) und ,secondary vocation” (Le-
bensform) aufnimmt, erweist sich weiterhin
als katholisch und tragfihig. , Yet it is also bap-
tism that makes the monk, whether an inte-
rior one or an exterior (...) one” (132).

Markus Schmidt

Glaube in Gesellschaft
Ankaraner Stimmen zur Politischen Theologie

Ausgewdhlte Texte, tibers. u. kommentiert v. E. Kérner,
Buchreihe der Georges Anawati-Stiftung, Bd. 8,
Freiburg i. Br.: Herder Verlag 2019, 264 S.,

ISBN 978-3-451-38484-4, € 29,00.

Wie lassen sich Muslime theologisch auf die
(Post)Moderne ein? In Zeiten, in denen maf-
gebliche Teile der Gesellschaft ,,den” Islam fiir
unvereinbar mit den Werten Europas halten,
ist diese Frage nicht nur fiir die Islamwissen-
schaft und die christliche Theologie, sondern
auch fiir die Offentlichkeit von hoher Rele-
vanz. Sie steht im Zentrum der Buchreihe der
Georges-Anawati-Stiftung Religion und Gesell-
schaft. Modernes Denken in der islamischen Welt.

108

Der achte Band dieser Reihe bietet vielfaltige
Einblicke in die Grundlagen politischer Theo-
logie, geleistet von vier tiirkisch-islamischen
Theologen der Universitat Ankara: Saban Ali
Diizgiin, ilhami Giiler, Mehmet Pacaci und
Saleh Akdemir. Der Begriff ,Politische Theolo-
gie” bezieht sich dabei auf die Frage, wie heute
ein stiftungsgemafler Islam die Gesellschaft
gestalten kann, wobei , Gesellschaft” zuerst die
Tiirkei meint. Themen sind Koranexegese, das
Verhiltnis von Religion und Staat, die Stellung
der Frau im Islam, Dschihad und Scharia.

Der an der Pédpstlichen Universitat Gregoriana
in Rom lehrende Dogmatiker und Islamwis-
senschaftler Felix Korner SJ ist der Herausgeber
dieser Textsammlung. Er gilt als exzellenter
Kenner der tiirkisch-islamischen Theologie.
Die Kombination aus den von ihm iibersetzten
Beitrdgen, seinen Zusammenfassungen und
seinen (nahezu ausschlieflich) brillanten
Kommentaren dazu machen das Besondere
dieses Buches aus. Dabei ist zu lernen, mit
welchen Argumenten und auf welche Weise
man wertschédtzend und kritisch zugleich
einen substanziellen Dialog mit Muslimen
fiihren kann. Denn neben bereichernden
,Perlen” islamischen Denkens finden sich in
dem Band auch érgerliche, schockierende und
erschreckende Positionen.

Zu den ,Perlen” gehort der Beitrag ,Koran be-
freit?“ des philosophisch orientierten, tradi-
tionskundigen Reformtheologen $aban Ali
Diizgiin (23-80). In seiner Auseinandersetzung
mit dem Reformtheologen Hiiseyn Atay lernt
man Grundlagen der Koranauslegung kennen.
Faszinierend daran sind die Treue zum Koran
und die Prazision der Methodik in Verbindung
mit dem Ringen um eine zeitgerechte Koran-
interpretation. Diizglin prasentiert sodann

die Folgen dieser Koranauslegung: Staat und
Religion sind klar zu unterscheiden, Islam und
Laizismus miissen demnach kein Widerspruch
sein. Demgegentiber ist der Sdkularismus — im
Sinne einer Trennung von Islam und Welt
bzw. Gesellschaft — keine Option. Denn der
Islam kann und will Gesellschaft gestalten. Im
Zentrum steht dabei Gottes Gerechtigkeit, die



Buchbesprechungen

die Beziehungen der Menschen untereinander
in ein Gleichgewicht bringen will — auch die
politischen und 6konomischen. Dies sollte
Christ(inn)en nicht fremd sein.

Erschreckend ist demgegentiber der Beitrag
,Gerechter Dschihad? Die Theo-Politik von
,Dschihad’ im Koran“ von ilhami Giiler (133-
176). Die Darstellung des Alten Testamentes
darin ist schlicht als antijudaistisch zu bezeich-
nen, wenn z.B. das Stereotyp vom Gegensatz
der alttestamentlichen Vergeltungsgerechtig-
keit und der neutestamentlichen Liebe und
Vergebungstheologie bedient wird. Leider
nennt Korner diesen Sachverhalt nicht beim
Namen, sondern verstarkt ihn auch noch. Ich
gestehe, dass mich dieser Kommentar mehr als
irritiert hat, zumal Korner in seiner Kritik der
Darstellung eines angeblich todessehnsiichti-
gen Jesus von Nazareth, der zur ,Hailfte nicht
von dieser Welt“ (135) sei, durchaus scharfe
und klare Worte der Abgrenzung findet. Eben-
so erschreckend ist das Verstandnis Giilers

der palédstinensischen Befreiungskampfe als
gerechtfertigter Dschihad, also theologisch
begriindbarer Krieg. Auch wenn er in diesem
Beitrag eine differenzierte Auseinandersetzung
mit dem Begriff des Dschihad bietet, der auch
Christ(inn)en Sinn abgewinnen kénnen, bleibt
am Ende doch die Uberzeugung, dass Gewalt
und Krieg gerechtfertigt sind, wenn es darum
geht, dem islamischen Glauben wieder Raum
zu verschaffen. Korner ist zuzustimmen, dass
diese Passagen ,Pamphletniveau” haben (174).
Diese Textsammlung eignet sich dank der
Aufbereitung Korners hervorragend fiir die
Auseinandersetzung mit islamischer Theologie
an Universitdten, in der Erwachsenenbildung
und in der Schule. Viele Textpassagen regen
zur Selbstkritik an. Wenn man erfahrt, wie
negativ so mancher tiirkische Theologe tiber
die Kirche und das Christentum denkt, kann
das emporen und verstdren. Kérner zeigt, wie
solche Texterfahrungen dennoch fruchtbar
werden konnen. Sie erdffnen die Chance zur
Versachlichung, indem man tiben kann, sich
nicht selbst zu abwertenden Pauschalurteilen
hinreifen zu lassen (18): ,Die Alternative lau-

109

tet ja nicht: entweder feurig zustimmen oder
den Gespréachsfaden abreifien” (ebd.). Nicht
zuletzt stellt sich die Frage, wie man denn ei-
gentlich selbst tiber die Religion der anderen
— tiber ,den” Islam - in deren Abwesenheit
spricht. Korner zeigt meisterlich, wie Dialog
und Konflikt mit Muslim(inn)en moglich sind
und leistet mit diesem Band einen unverzicht-
baren Beitrag, tiber den ,Politischen Islam”
etwas qualifizierter zu diskutieren, als dies der-
zeit geschieht.

Regina Polak

Egbert Ballhorn / Georg Steins / Regina
Wildgruber / Uta Zwingenberger (Hrsg.)
73 Ouvertiiren

Die Buchanfange der Bibel und ihre Botschaft

Gitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2018, 704 S.,
ISBN 978-3-579-08237-0, € 39,00.

Wie viele Verse eines Buches miissen Sie lesen,
um einen entscheidenden Eindruck von der
jeweiligen Lektiire zu gewinnen? Was entschei-
det tiber das Weiterlesen oder Zuklappen eines
Buches?

Die Bedeutung und Relevanz von Buchanfan-
gen ist allseits bekannt und unbestritten.
Weniger klar und eindeutig ist hingegen die
Frage, wie weit die Anfange reichen. Die bibli-
schen Buchanfange - es sind nicht weniger als
73 in katholischen und 66 in evangelischen
Bibelausgaben - teilen die hohe Relevanz der
ersten Worte und Sétze mit allen anderen Bii-
chern. Sie unterscheiden sich jedoch auch
dadurch von Einzelwerken, dass sie zusammen
mit den anderen biblischen Schriften wiede-
rum ein Ganzes ergeben und das nicht nur als
eine nachtrigliche Aneinanderreihung von in
sich geschlossenen Biichern, sondern vielfach
auch schon intertextuell. Damit ergibt sich im
Falle des biblischen Kanons nicht selten auch
die Frage, wo die Ouvertiiren der einzelnen
biblischen Biicher denn tatsichlich ansetzen,
wie es beispielsweise die ersten Verse der Evan-
gelien deutlich machen. Unterschiedliche An-



Lektiire

ordnungen von biblischen Biichern in den
verschiedenen Kanonausgaben sind ein wei-
terer bedenkenswerter Punkt.

»Wer anfangt, ist mit einem Mal schon mit-
tendrin.” (25) Diese Einsicht vermitteln nam-
hafte Bibelwissenschaftler(innen), indem

sie zeigen, wie in den Buchanfdngen, einer
musikalischen Ouvertiire gleichend, bereits
die wichtigsten Themen, Fragen und Motive
des gesamten Textes anklingen bzw. wie die
Buchanfidnge als Schliissel fiir das Verstindnis
der nachfolgenden Lektiire dienen. In diesem
Sinne wire das erste biblische Buch, die Gene-
sis, als Lektiireschliissel zu verstehen. ,In der
Beschiftigung mit dem ersten Buch der Bibel
konnen wir die rechte Lektiirehaltung fiir die
Bibel insgesamt einiiben: Es geht um uns,

die Lesenden selbst. Unser Leben wird in sei-
nen grundlegenden Fragen bedacht: Es geht
um Tod und Leben, um Liebe und Hass, um
Schuld und Vergebung.” (34)

Die Buchanfidnge der biblischen Biicher sind
vor allem theologisch relevant. So beginnt bei-
spielsweise die Geschichte des Konigtums in
Israel im Buch Samuel nicht mit den Kénigen
selbst, sondern mit den Propheten. Damit ist
dem Konigsamt in der urspriinglichen Inten-
tion die prophetische Dimension eingeschrie-
ben. Wie beginnen biblische Biicher? Welche
Stimme meldet sich am Beginn zu Wort? Ist es
der Herausgeber des Buches, ein Erzdhler, ein
Prophet oder Gott? Die Relevanz einer solch
genauen Beobachtung sei am Beispiel des Eze-
chielbuches verdeutlicht: ,, Im Unterschied zu
den anderen Prophetenbiichern beginnt das
Ezechielbuch nicht mit der Notiz eines Heraus-
gebers, sondern bereits im ersten Satz tritt das
erzdhlende Ich in den Vordergrund. Das Buch
inszeniert sich vom ersten bis zum letzten
Wort als authentischer Augenzeugenbericht,
wodurch der Leser in das Erleben des Prophe-
ten regelrecht hineingezogen wird.” (344 f£.)
Wie verhilt es sich mit nachtrdglich ange-
fiigten Uberschriften, wie etwa im Buch Ma-
leachi? Die Buchiiberschrift spricht dort von
einer Last, ,Eine Last, Wort des Lebendigen
an Israel durch die Hand Maleachis.” (Mal 1,1)

1o

Lisst man diese Uberschrift weg, beginnt Ma-
leachi ganz anders: ,Ich habe euch geliebt,
spricht der Lebendige.” (436 f.) Welche Bedeu-
tung hat es ferner, dass 21 der 27 neutesta-
mentlichen Schriften Briefe sind?

Die Ausfithrungen der Autor(inn)en zu den
einzelnen biblischen Biichern durch die Brille
der Buchanfédnge sind in vielerlei Hinsicht be-
reichernd. Am Beginn jeder biblischen Ouver-
tiire, die problemlos auch in Auswahl gelesen
werden kann, finden sich pragnante, neugierig
machende Uberschriften. Sie regen an, die bi-
blischen Biicher von Beginn an aufmerksam
zu lesen und den Fokus bewusst auf deren An-
fange zu richten. Dariiber hinaus werden auch
der zentrale Inhalt der Biicher sowie deren
Wirkungsgeschichte thematisiert. Gerade die
Wirkungsgeschichte kann mitunter zu hart-
ndckigen Missverstindnissen und Vorurteilen
gegeniiber der Lektiire fiihren, wie etwa beim
Hebréerbrief. Die Exeget(inn)en zeigen Vernet-
zungen auf, die mit Internetlinks verglichen
werden konnen, und jeweils am Ende ihrer
Ausfiihrungen stellen sie die Frage nach dem
Gewinn der Lektiire.

Zusitzlich zu den 73 Ouvertiiren sind zu er-
wiahnen: zwei einstimmende Vorworte, ge-
schichtliche Hintergriinde zur biblischen Li-
teratur und sieben Zwischentexte, die jeweils,
ausgehend von einer bestimmten literarischen
Gattung, die Bibel als Ganze unter dieser lite-
rarischen Brille betrachten — die Bibel als Tora,
Geschichte, Weisheitsliteratur, Prophetie,
Evangelium, Brief und Apokalypse lesen.
Dieter Fugger



