Nachfolge

Gregor Taxacher | Dortmund
geb. 1963, Dr. theol., Wissenschaftlicher Mit-
arbeiter am Institut fiir Katholische Theologie

der TU Dortmund

gregor.taxacher@tu-dortmund.de

Pause von der Entfremdung
Anapausis und die Erlésungssehnsucht der Wiistenvéter

Fiir P. Johannes Sauerwald OSB

»Was habt ihr denn sehen wollen, als ihr in die Wiiste hinausgegangen seid?“
(Lk 7,24), fragt Jesus die Fans des Asketen, Propheten und Tdufers Johannes.
Ahnlich muss sich wohl fragen lassen, wer sich heute fiir die Wiistenménche
des frithen Christentums interessiert. Wandern wir lesend zu ihnen aus Neugier
und Faszination fiir eine Zeit, ,als die Religion noch nicht langweilig war“!? Es
gibt ja genug Sensationelles zu bestaunen: ungestiime Radikalitdt, eine Askese,
die mitunter Abenteuergeschichten produziert. Oder sind wir auf der Suche
nach Ankniipfungspunkten fiir unsere eigene christliche Spiritualitédt, nach
deren Quellen in der Tradition? Wir werden dann viele wirklich weise, seelen-
kundige, auch paradoxe Spriiche finden, die buddhistischen Weisheiten nicht
nachstehen. Wir werden auch auf korperliche und seelische Selbstquaélerei sto-
fen, auf Frauenfeindlichkeit und eine geradezu krankhaft anmutende Sexual-
Phobie.

Vielleicht gehen wir aber auch forschend in die Wiiste, um die Frage zunédchst
einmal an die frithen Einsiedler zu richten: ,Was habt ihr denn sehen wollen,
als ihr in die Wiiste hinausgegangen seid?” Was haben sie dort gesucht, was ha-
ben sie dort — wie man so sagt — ,verloren gehabt“?

1 So der Untertitel des Buches von Hans C. Zander iber die Wiistenvater (ders., Als die Religion noch
nicht langweilig war. Die Geschichte der Wiistenviiter. K6ln 2004).

116




Anapausis

Ich bin bei dieser Nachfrage auf ein Wort gestofien, dass vielfach variiert in den
Spriichen und Geschichten der Wiistenviter auftaucht: Anapausis (ovamovoig, als
Substantiv) oder anapauein (avoamavetv, als Verb).? Es scheint eine zentrale Rolle
zu spielen bei dem, was die Viter in der Wiiste suchten. Es bezeichnet auch das,
was sie tatsdchlich verloren hatten. Oft beschreibt es aber auch etwas, das sie
vermeiden mochten oder sollen, vor dem sie geradezu fliehen. Das ist ein verwir-
render, paradoxer Befund — und gerade deshalb eine heifie Spur auf der Suche
nach dem, worum es diesen frithen Radikalen einer sich gerade etablierenden
Christenheit ging.

Seine Ruhe haben wollen

Anapausis bedeutet so viel wie Ruhe.? Es steckt ja unser Wort Pause darin, und
auch in diesem schlichten Sinn wird Anapausis hdufig gebraucht: als Unterbre-
chung von der Arbeit, als Ausruhen. Das Projekt der Einsiedeleien in der Wiiste,
also die Trennung von der ,biirgerlichen” Existenz, von den Siedlungen und
ihrer Lebensweise, erscheint davon abgeleitet als eine grof3e Unterbrechung der
Normalitit, wie das Betdtigen einer Pausentaste, die den Gang der iiblichen Ge-
schaftigkeit stillstellt. Der Aufbruch in die Wiiste ist eine Befreiungstat. ,Die Frei-
heit, um die es in der Wiiste geht, ist zunadchst eine Freiheit von etwas."*

»Ich mochte sorglos sein, wie die Engel sorglos sind, die nicht arbeiten, son-
dern ununterbrochen Gott dienen”, bekennt Johannes Kolobos am Anfang sei-
nes Weges ganz ungeschititzt (I 128). Der Schritt ,,aus der Welt” hinaus erfolgt al-
so in der Sehnsucht nach einem engelgleichen Leben, das man sich sorglos und
deshalb beruhigt vorstellt. Die Wiiste ist fiir die Monche , der Ort, wo die Seele
sich finden kann, und noch stirker, wo sie ,atmen kann‘“®, aufatmen, Luft ho-
len. ,M6nch werden” wird in den Spriichen mitunter einfach mit ,Ruhe finden
wollen” gleichgesetzt (z.B. I 148). , Offensichtlich ist (...) die Absicht, Moénch zu

2 Ich bin kein Philologe und kein Spezialist fiir die Alte Kirche, sondern systematischer Theologe
mit einem systematischen Frageinteresse. Dankenswerterweise bietet die dreibandige Ausgabe der
Apophtegmata Patrum von Erich Schweitzer in der deutschen Ubersetzung stets den Hinweis auf den
griechischen Originalbegriff bei uneindeutigen Zentral-Worten. So kam ich den hier entwickelten
Thesen auf die Spur. Vgl. E. Schweitzer (Hrsg.), Apophtegmata Patrum. Teil I: Das Alphabetikon — Die
alphabetisch-anonyme Reihe. Beuron 2012; ders., Apophtegmata Patrum. Teil II: Die Anonyma. Beuron
2012; ders., Apophtegmata Patrum. Teil III: Aus friithen Sammlungen. Beuron 2013. Zitiert werden die
Apophtegmata stets aus dieser Ausgabe mit Band- und Seitenangabe.

3 Erich Schweitzer iibersetzt es immer so, mitunter mit einem naher erklarenden Adjektiv. Wo im
Folgenden das Wort ,Ruhe” auftaucht, ist es stets die Ubersetzung von Anapausis; nur wo im Grie-
chischen ein anderes Wort steht, wird dies vermerkt.

4 Vgl. G. Schulz / ]J. Ziemer, Mit Wiistenviitern und Wiistenmiittern im Gesprdich. Zugdnge zur Welt des
friihen Monchtums in Agypten. Gottingen 2010, 132.

5 R.Roux, ,Vita Antonii” des Athanasius aus der Perspektive des Resilienz-Begriffes, in: C. Sedmak / M.
Bogaczyk-Vormayr (Hrsg.), Patristik und Resilienz. Friihchristliche Einsichten in die Seelenkraft. Berlin
2012, 31-52, hier: 48.

n7



Nachfolge

werden bzw. sein zu wollen, mit der Suche nach Ruhe identisch.“® Gelegentlich
hat dies einen sehr greifbaren biografischen Hintergrund: Steuerflucht, Erbpro-
bleme, Militdrdienst, kriminelle Vergangenheit. Die gesuchte Ruhe ist durchaus
nicht nur ,spirituell” gemeint.’

Die Monche gehen also in die Wiiste, um schlicht ihre Ruhe zu haben. Zu-
weilen wird auch die konkrete Wahl der Einsiedelei oder der Entschluss, sich
einem erfahrenen Altvater anzuschlieffen, so begriindet: , Ich habe eine solche
Hoffnung, dass ich mich bei dir zur Ruhe bringe“, sagt dann etwa ein asketi-
scher Anfianger (III 39).

Die Monche wissen, dass mit dem Gang in die Wiiste die Ruhe noch keines-
wegs erreicht ist — und durch die monchische Lebensweise allein auch gar nicht
erreicht werden kann. ,Ich bin schon siebzig Jahre im Monchsgewand, und
noch keinen einzigen Tag fand ich Ruhe”, bekennt Abbas Theodoros von Pher-
me (I 113). Schliefilich sind auch die Einsiedler nicht wirklich allein, sondern
meist umgeben von anderen Einsiedlern. Das fiihrt zu so viel Streit und Zwie-
tracht, dass ein Bruder ausrufen kann: ,Ich habe keine Ruhe, bis ich mich nicht
gerdcht habe.” (I 285) Hier muss ein anderer Monch seelsorgerisch dafiir sorgen,
dass der Bruder Ruhe findet vor seinen Rachegeliisten; wie es an anderer Stelle
heif3t: ,Wirf von dir alle Verfehlungen und alles Bose, damit du Ruhe findest.”
(IIT 23) Denn die Ruhe ist auch die des guten Gewissens (III 41), sie hat mit dem
Verhiltnis zu den anderen zu tun: ,Verachte niemanden, verurteile niemanden,
verleumde nicht, dann gewdhrt Gott dir Ruhe.” (III 41) Und weil dies so hdufig
nicht gelingt, sind auch Reue und Bufle ein Weg zur Ruhe zuriick: ,Vertrau dich
Gott an mit vielen Tranen, und du hast Ruhe.” (III 55)

Pause machen

Wer also ausgezogen ist, um in der Wiiste Ruhe zu finden, muss feststellen, dass
sie auch dort nicht einfach da ist, sondern erst gefunden, hergestellt und er-
reicht werden will. ,Eine Wiistenerfahrung (...) ist gleichbedeutend mit einer
Reise ins Innere, auf der man doch immer wieder mit der Welt konfrontiert
wird.“® Die Existenz des Einsiedlers soll Ruhe von der Welt — im Sinne der pro-
fanen, , weltlichen” Lebensweise — sein. Aber weil sie das dann doch nicht ist,
weil , die Welt” mit und in den Briidern mitgezogen ist, gilt es, die Unterbre-
chung, die Pause nun in der asketischen Existenz einzuiiben, zu praktizieren.

6 H. Holze, Anapausis im anachoretischen Monchtum und in der Gnosis. Uberlegungen zur Geschichte der
friihen Christenheit Agyptens, in: ZKG 106 (1995), 1-17, hier: 1.

7 Die spirituelle Ruhe wird in der Literatur meist mit dem Wort Hesychia verbunden — weil dies in der
spdteren byzantinischen Theologie in der Tradition des Herzensgebetes bei den , Hesychasten” Kar-
riere machte. In den Apophtegmata ist Hesychia jedoch keineswegs theologisch ,aufgeladener” als
Anapausis gebraucht (was ich hier aus Raumgriinden nicht ndher nachweisen kann).

8 So M. Bogaczyk-Vormayr, in: C. Sedmak / dies. (Hrsg.), Patristik und Resilienz, 189 f. [s. Anm. 5].

18



Anapausis

Das bedeutet auch fiir die strengen Wiistenménche, mitunter Pause zu machen,
auch von der Askese und den geistlichen Ubungen. Fiir frisches Wasser zu sor-
gen, kann anapauein heiflen, also erfrischen, erquicken (I 185). Anapausis kann
bedeuten, regelmdfig eine Pause vom Fasten zu machen und besser jeden Tag
ein halbes Brot zu essen als nur jeden zweiten Tag ein ganzes (I 206). Auch das
Monchsein bendtigt eine Pausentaste, welche das Geschehen zwischendurch
anzuhalten vermag — und ,aufhoren” oder ,anhalten” ist tatsdachlich auch eine
der gewohnlichen Wortbedeutungen von anapauein.

Nun verbinden wir heute die Pause vor allem mit ,Arbeit”. Ihr gilt ja unsere
ganze Anspannung. Als Pause von der Arbeit dienen uns deshalb auch Entspan-
nungstechniken. Fiir die Wiistenmonche sieht es geradezu umgekehrt aus: Thre
Hauptbeschiftigung ist das meditierende Sitzen, das Gebet, das Schweigen. Al-
lerdings arbeiten sie auch, fiir ihren Lebensunterhalt und um nicht dem Miifig-
gang zu verfallen. Aber diese Arbeit soll gerade keinen hohen Eigenwert haben.
Sie soll wie nebenbei ablaufen, soll ,leicht von der Hand” gehen’. So berichtet
eine anonyme Geschichte davon, wie ein grofier Alter sich die Arbeit jlingerer
Briider vorfiihren ldsst: Seile flechten oder Binsenmatten oder Siebe anfertigen,
all das heifdt er gut, auch das Schonschreiben. Aber: ,Fiir das Leinenweben habe
ich nichts tibrig, weil es geschaiftig ist.” (I 170) Offenbar ist diese Tatigkeit zu
sehr auf das Produkt gerichtet und das Produkt zu wertvoll — so wird die Arbeit
zum eigentlichen Zweck, sie absorbiert den Monch, und damit auch seine Ruhe.

Der Monch soll sich nicht an seine Arbeit verlieren, indem es ihm in der Ar-
beit um das Produkt geht. Er soll zur Welt der Dinge Distanz, ja Indifferenz ge-
winnen, um zu sich selbst zu finden. Die Arbeit der Monche dient gerade ihrer
Loslosung von der ,Welt“. Deshalb werden in den Apophtegmata Pausen von
der Arbeit nie Thema. Eher hat die Arbeit selbst Pausencharakter, ganz im Wort-
sinn unseres Leitbegriffs: weil sie ruhig sein soll.

Versacken

Doch nun die irritierende Gegenprobe: Anapausis ist an einer Vielzahl von Stel-
len ein deutlich negativ besetzter Begriff. Anapausis ist geradezu das, wovon der
Monch geflohen ist — und was er unter allen Umstédnden zu vermeiden hat, was
er sogar ,hassen” (III 62) soll!

Zunidchst einmal gibt es die falsche, satte, biirgerliche ,Ruhe dieser Welt” (I
166). Das kann die , leibliche Ruhe” sein (I 232), oder auch , Gewinn und Ehre”
(IIT 43), also natiirlich auch ,Geld”, das bekanntlich beruhigt (III 51), aber auch
die eigenen , Wiinsche und die Selbstrechtfertigungen” (III 45 £.). All dies wird
in offensichtlich ablehnendem Sinn mit Anapausis identifiziert. Von ihr wendet

9 So die schone Erklarung bei Schweitzer II, 471.

19



Nachfolge

der Monch sich gerade ab. ,, Kennzeichen des zur wahren avaravoig fiihrenden
Weges ist der von Miihe und Entbehrung gekennzeichnete Anfang; wo das Ge-
genteil der Fall ist, handelt es sich um eine irdische, gewissermafien teuflische
Ruhe.“1°

Da freut sich zum Beispiel einer, dass er die Leidenschaften tiberwunden hat:
Er habe Ruhe gefunden und keinen inneren Kampf mehr. Doch Johannes Kolo-
bos tadelt den selbstsicheren Bruder: ,Geh und bitte Gott, dass der Kampf (wie-
der) zu dir komme, und die Not und Demut, die du vorher hattest. Denn durch
die Kampfe schreitet die Seele fort.” (I 131) Ein anonymer Alter spricht paradox
von einer Anapausis, welche das Anapauein verhindert: ,Solange du mit Zufrie-
denheit (anapausis; d.h. die Ruhe, die satte Zufriedenheit) handelst, solange
kannst du Gott nicht beruhigen (anapauo).” (III 39) Hier schldgt die Rede von
der Anapausis in einem Satz von der gewonnenen eigenen Ruhe zur verlorenen
Ruhe um, die eigentlich die Ruhe Gottes selbst ist.

Dagegen hilft nur der erneute Aufbruch: ,Wer Ruhe hat, lasse sie und ergrei-
fe den engen Weg.” (I 250) In diesem Sinn gibt es nie Ruhe fiir die Monche. Sie
diirfen mit ihrem Bemiihen, mit ihrem inneren Weg ,nicht aufthdren” (I 295),
und Aufhoren heifst eben auch Anapauein. Die Monche suchen die Ruhe - in-
dem sie die (falsche) Ruhe fliehen. Aber was macht den Unterschied zwischen
gesuchter und falscher Ruhe aus? Sicher lassen sich, wie gerade gezeigt, Faulheit
und spirituelle Ruhe unterscheiden — aber ist dieser Unterschied immer sichtbar,
duflerlich, phdnomenal zu beobachten?

,Viele nahmen sich jetzt schon die Gelegenheit zur Ruhe, bevor Gott sie ih-
nen gewidhrte”, sagt Abbas Theodoros von Pherme (I 116). Hier unterscheidet
die Zeit zwischen richtiger und falscher Ruhe. Gelegenheit heifdt im Original:
Kairos — ein wichtiges Wort des Neuen Testaments. Kairos ist der gegebene, ge-
schenkte, von Gott gewirkte richtige Augenblick, den es zu erkennen und zu er-
fassen gilt. Ihn eigenmaéachtig vorwegzunehmen, bedeutet, zu frith aufzuhéren
und eine Flucht vor der Berufung. Echte Ruhe ist nicht machbar: ,Wenn wir der
Ruhe nachjagen, flieht uns die Gnade Gottes, wenn wir (die Ruhe) fliehen, jagt
sie uns nach.” (III 45)

Dagegen zitiert Poimen einmal mit bewusster Freude an der Paradoxie einen
Ausspruch des Presbyters Isidoros, nach dem die Monche , der Miithe wegen an
diesen Ort gekommen” seien. Wenn die Briider zu versacken drohen, dann
mochte Isidoros wieder autbrechen, ,um wegzugehen, wo Miihe ist und ich
dort Ruhe finde” (I 233). Ruhe finden, wo Miihe ist: Das erinnert an den Vers
aus dem (mittelalterlichen, klosterlichen) Pfingsthymnus Veni Creator Spiritus,
wo es vom Heiligen Geist heifdt: ,In der Unrast schenkst du Ruh’.“ Diese Ruhe
wird also nicht nach oder zwischen der Unrast geschenkt, gerade nicht als Pau-

10 H. Holze, Anapausis, 5 [s. Anm. 6].

120



Anapausis

se, sondern mitten darin, mitten in der Miihe. Darin wird sie erkennbar als Zu-
stand, den wir nicht selbst herstellen, jedenfalls nicht eigenmaichtig jederzeit
herbeifiihren kénnen.

In diesem Sinne stehen bei Poimen zwei gegensdtzliche Verwendungen von
Anapausis betont in zwei Spriichen gleich hintereinander: ,Der (Eigen)wille, die
Ruhe und die Gewohnung daran werfen den Menschen nieder.” (I 242) Das ist
geistliche Selbstgefalligkeit. ,Wenn du verschwiegen bist, wirst du die Ruhe ha-
ben an jedem Ort, wo du wohnst.” (I 242) Das ist die stille Erwartungshaltung
fiir das Geschenk der Ruhe, die sich iiberall einstellen kann, also auch, wo die
dufleren Bedingungen denkbar schlecht dafiir zu sein scheinen.

Was diese Spriiche in paradoxer Verkiirzung ausdriicken, bringt eine Ge-
schichte um Abbas Rhomaios in eine narrative Logik. Dieser Rhomaios - ein
Romer also — stammte aus wohlhabenden Verhiltnissen; die Geschichte nennt
dies ruhige, also Anapausis-Verhdltnisse. Hier steht unser Begriff schlicht fiir
die biirgerliche Welt. Nachdem Rhomaios schon 25 Jahre in der Wiiste lebt und
ein bertihmter Altvater geworden ist, besucht ihn ein anderer ebensolcher, der
aber ein einheimischer Agypter ist. Er ist verwundert iiber die recht komfortable
Lebensfiihrung des Rhomaios: Er hat einen Knecht, weiche Kleidung, Fell und
Kopfkissen auf dem Strohsack, Sandalen an den Fiiflen. Und dann lédsst er dem
Gast auch noch ein Festessen mit Gemiise und Wein bereiten. Der Agypter ist
befremdet, am ndchsten Morgen will er wieder davongehen, enttduscht, weil
er keinen asketischen Heroen gefunden hat. Doch Rhomaios verwickelt ihn in
ein Gesprich. Darin vergleichen sie ihre Herkunft: Der Agypter kannte auch
im weltlichen Leben nur Armut, schlief als einfacher Arbeiter auf dem Acker,
kannte kein Bad und trank nie Wein. Rhomaios dagegen lebte lange im Palast
des Kaisers in Konstantinopel. Die Pointe: Rhomaios hat bei seinem Gang in die
Wiiste viel mehr aufgegeben, sein jetziges Leben unterscheidet sich viel radika-
ler von dem zuvor als bei dem armen Agypter, der nie viel anders lebte als ein
Wiistenmonch. Aufierdem ist Rhomaios krank und braucht deshalb die kleinen
Annehmlichkeiten.

Am Ende dieser langen Erzihlung fillt dann das Wort Anapausis gleich drei
Mal kurz hintereinander: Nach einer kurzen Pause lddt Rhomaios seinen Gast
zum Psalmengebet ein. Der bekennt nun: ,Du kamst aus einer grof3en Ruhe
(...) von viel Ehre und Reichtum in diese Niedrigkeit und Armut.” (I 282) Aber
Rhomaios selbst sagt von sich gerade umgekehrt: ,Von der grofien Bedrdngnis
der Welt kam ich zur Ruhe.” (ebd.) Hier ist Anapausis in dreifacher Bedeutung:
die schlichte Pause; die falsche weltliche Beruhigtheit; jene Ruhe, in welche die
Monche eingehen mdochten.

121



Nachfolge

Erlost sein

Schulz und Ziemer unterscheiden in ihrer Untersuchung drei Dimensionen der
Ruhe in den Apophtegmata'': (1.) Die Ruhe als geistlicher Zustand, (2.) als geist-
liche Praxis bzw. spirituelle Ubung und (3.) als allgemeine Erfahrung. Die para-
dox-gegensatzliche Zuspitzung des Begriffs, die ich zu zeigen versuchte, wird
so jedoch kaum erfasst. Vor allem aber geht das Bedeutungsfeld von Anapausis
noch dartiber hinaus. Die Ruhe als eigentliches Ziel und grofites Geschenk fiir
die Monche ist m.E. ein hoch aufgeladener Begriff — nahe dem biblischen Sha-
lom bzw. dem Sabbat.

Ruhe ist, wie schon im ersten Abschnitt gezeigt, ein Wort fiir das Ziel, um
dessen willen man in die Wiiste geht. Ruhe ist oft der Inbegriff fiir die Verhei-
Bung, die auf dem monchischen Weg liegt: ,Habe die Gesinnung eines Fremd-
lings“, sagt Poimen, ,,und du wirst Ruhe haben.” (II,21) Ruhe ist dann in der
Wiiste ein Wort fiir die Losung, die man in inneren Kdmpfen und in Auseinan-
dersetzung mit den Mitmenschen erreicht. , Und er hatte Ruhe” wirkt geradezu
wie eine Formel fiir das Erreichen solch einer Losung (z.B. I 102; I 277). Die klei-
nen Geschichten der Apophtegmata schniiren ja oft in grofier Verknappung ei-
nen Konflikt-Knoten; 16st er sich, bedeutet dies Anapausis. Das deutsche Wort
Losung ist deshalb fiir diesen Wortgebrauch sehr passend!?: Die Anapausis be-
deutet Gelostheit, Loslassen — also vielleicht gar Er-l16sung?

Zu fragen ist, inwieweit die Wiistenvater der christlichen Lehre von Recht-
fertigung und Gnade gerecht werden, oder nicht doch eine Art Methodik der
Selbsterlosung, der spirituellen ,Anthropotechnik” betreiben.!” Zweifellos sind
die Wiistenviter in den Augen des Dogmatikers iiberwiegend , Pelagianer”: Sie
glauben wohl an die Vergebung Gottes, aber dafiir muss der Mensch erst ein-
mal einen Anfang der Bufie setzen und dann den guten Weg weitergehen. Das
theologische Problem diirfte hier allerdings nicht in einer falschen Theologie,
sondern in der Verweigerung gegeniiber jeder nur theoretisch und spekulativ
erscheinenden Theologie liegen. Die Wiistenviter sind Praktiker, sind geradezu
Empiriker der Selbsterfahrung. Sie kénnen mit der Verkiindigung einer bedin-
gungslosen und zuvorkommenden Gnade nichts anfangen, wenn es um die
beriihmte Grundfrage der Apophtegmata geht: ,Was soll ich tun?” Denn auch
wenn ich theologisch davon ausgehe, dass schon diese Frage eine Frage aus
Gnade ist, dndert das nichts daran, dass ich sie praktisch beantworten muss.

Das bedeutet keineswegs, dass die Wiistenvater nicht um die Gnade wissen,
und damit auch um die Erlésung, die man nicht selbst erwirken kann. Schlief3-

11 Vgl. G. Schulz / J. Ziemer, Mit Wiistenviitern und Wiistenmiittern im Gesprich, 164-168 [s. Anm. 4].

12 Nicht zufillig kann anapauein mitunter auch als ,befreien” tibersetzt werden; so Schweitzer in III,
52: David befreite (anapauo) Saul vom bosen Geist.

13 G. Schulz / ]J. Ziemer, Mit Wiistenvitern und Wiistenmiittern im Gesprdich, 296 f. [s. Anm. 4].

122



Anapausis

lich bedeutet ,die Suche nach avoamavoic im Grunde nichts anderes als die Suche
nach Gott selbst“!4, also nach dem schlechthin Unverfiigbaren. In einer unge-
wohnlich langen Gesprachseinheit mit Abbas Moses wird das regelrecht durch-
gespielt: Gottes Unverfligbarkeit und die menschliche Bereitung fiir sie. Auf die
Frage eines Bruders: ,,Was hilft dem Menschen in jeder Plage?”, lautet dessen Ant-
wort: ,Gott ist die Hilfe.” (I 196) Die dazu notigen Haltungen sind Demut, Be-
weinen der eigenen Siinde, Gebet — und dann ,hat er schnell Ruhe” (ebd.). D.h.
doch: Dieser unserer Offnung zu ihm antwortet Gott mit seiner Hilfe, das Ergeb-
nis ist dann die Anapausis. Doch das Gesprach nimmt noch eine zweite Schleife,
denn der Bruder fragt nun iiber den Umgang mit den Fehlern untereinander. Die
Antwort des Moses scharft das Evangelium ein: Nicht richten, niemand verach-
ten, um dann in grof3er Feierlichkeit zu schliefen: ,,Denn das ist der Friede. Tro-
ste dich damit: Nur kurze Zeit ist die Miihe, ewig aber die Ruhe, durch die Gnade
des Wortes Gottes. Amen.“ (I 197)

Hier kommt mit der Gnade, dem Frieden und der Ruhe eine eschatologische
Qualitdt ins Spiel — es ist sogar von ,ewiger” Ruhe die Rede. Tatsdchlich steht in
der gelungenen monchischen Existenz, zumindest im Ideal, die Zeit gleichsam
still: Jahre und Jahrzehnte vergehen ohne dufierliche Verdanderung, wie stillge-
stellt. Die Erfahrung der Ruhe ist ,, mit einem neuen Verhiltnis zur Zeit verbun-
den“’. In der Anapausis wird so etwas wie Erlosung wirklich erfahrbar. Gewiss,
die Anapausis steht unter eschatologischem Vorbehalt. Im Glauben der Wiisten-
vater wird sie erst in der Vollendung, jenseits des Todes endgiiltig realisiert. Die
Wiistenviter glauben nicht an ein endgiiltiges Ende von Miihe und Versuchung
in diesem Leben. Dennoch ist das, was sich erst im Reich Gottes realisiert, eine
Erfahrung, die man in der Anapausis schon in diesem Leben machen kann.

In diesem Willen zur Erfahrung steckt etwas, dass ich das utopische Moment
bei den Wiistenvitern nennen mochte. Es ist die Utopie des biblischen Sabbats.
Der Philosoph Giorgio Agamben hat herausgearbeitet, dass die christliche Theo-
logie diesen Sabbat, diese Ruhe Gottes (Gen 1), stets als letztes Ziel der Schopfung
festgehalten hat, obwohl sie in ihrer Vorsehungslehre und Heilsgeschichts-Theo-
logie Gott als tatig in der Welt, ja geradezu als Regenten einer grofien Heils-Ma-
schine darstellt. Dennoch hat sie den Menschen letztlich als kontemplativ, als
zur Ruhe bestimmt verstanden. Er sei das ,sabbatische Tier par excellence”?®.
Diese sabbatliche Existenz ist das ,messianische Leben”, auf das die biblischen

14 So H. Holze, Anapausis, 4 [s. Anm. 6].

15 G. Schulz / J. Ziemer, Mit Wiistenviitern und Wiistenmiittern im Gesprich, 148 [s. Anm. 4].

16 G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Frankfurt/M. 2010, 293. Den Bezug zum Tier greift Agam-
ben an anderer Stelle wieder auf, wenn er vom ,Sabbat sowohl des Tieres als auch des Menschen*
spricht, zu dem auch die Versbhnung des Menschen mit seiner eigenen Animalitdt gehort (ders.,
Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt/M. 2003, 100). Dies respondiert genau auf die vielen
Wiistenvitergeschichten, in denen die Moénche einvernehmlich mit wilden Tieren zusammen le-
ben. S. dazu mein Wiistenviter-Kapitel Nackt unter Antilopen, in: S. Horstmann / T. Ruster / G. Taxa-
cher, Alles was atmet. Eine Theologie der Tiere. Regensburg 2018, 168-183.

123



Nachfolge

Verheiffungen deuten, und somit ist ,Untatigkeit (...) die messianische Tatigkeit
per excellence“’. In diesem Paradox der hochst titigen, der kontemplativen
Untatigkeit sieht Agamben ein utopisches Erbe des Abendlandes, indem hier
der Mensch jenseits seiner Werke, seiner Arbeit, seiner Funktionen und Ergeb-
nisse gedacht wird: ,Die eigentliche menschliche Praxis ist die Sabbatruhe (...).
Insofern sind Kontemplation und Untédtigkeit metaphysische Operatoren der
Anthropogenese.“!8

Gewiss hat die christliche Tradition den vollendeten Sabbat und damit auch
die vollendete Kontemplation des Menschen, seine ,beseligende Gottesschau”,
stets ins Jenseits verlegt. Aber diese Anthropologie — zumal sie gespeist blieb
von den messianischen biblischen Verheiflungen, die keineswegs nur jenseitig
reden — hat doch eine utopische Kraft fiir diese Welt: Sie begriindet die Wiirde
des Menschen jenseits seiner Niitzlichkeit. Sie macht die Selbst-Erfahrung ge-
lungenen Menschseins fest in einer Kontemplation, einer Ruhe, die nichts mehr
will, als zu sein. Ist es nicht genau dies, wonach die Wiistenviéter in ihrer radi-
kalen Kur der Vereinfachung des Lebens streben?

Sich auf diese Erfahrung der Ruhe hinzubewegen, gilt alle asketische und spi-
rituelle Miithe der Modnche, was ihrem Weg tatsidchlich eine grofle Angestrengt-
heit, einen mitunter fast verzweifelten Ernst verleiht. So erzihlt Abbas Petros:
Als er den kranken Abbas Hesaias besucht, findet er diesen von Miihe gequilt, er
findet ihn in Todesangst. ,Die Furcht vor jener sehr dunklen Stunde hilt mich
fest”, bekennt ihm Hesaias: ,(...) wenn ich (vielleicht) vom Angesicht Gottes
weggerissen werde. Dann gibt es niemanden mehr, der mich erhort, und auch
keine Aussicht auf Ruhe.” (IIT 21) Solche Hollenangst ist die grof3e Schattensei-
te einer Spiritualitdt der Mithe um Vollkommenheit, so wie die Verzweiflung
schon immer als Schatten der Utopie folgte. Denn Hesaias Angst entsteht nicht
abstrakt aus der Drohung des Jiingsten Gerichts; sie entsteht vielmehr aus Angst
vor jener (Todes-)Stunde, in der der Asket sich nicht mehr um die Erfahrung der
Ruhe miihen kann, in der er sich Gott ganz tiberlassen muss — konnte da nicht
die letzte Gottverlassenheit drohen?

Ich ahne, dass diese dunkle Seite die Geschichte aller asketischen und mys-
tischen Spiritualitdt, jedenfalls im Christentum, begleitet. Sie entspringt gerade
der utopischen Kraft, etwas von Erlosung realisieren, erfahren zu wollen, etwas
vom ,engelgleichen Leben” schon auf die Erde zu holen. Doch andererseits:
Wire ein Glaube ohne solche utopische Kraft nicht erstarrt zu einem reinen Be-
wusstseinsinhalt, einem ,glauben, dass” und , glauben an“?

17 G. Agamben, Herrschaft, 297 [s. Anm. 16].
18 Ebd., 299.

124



Anapausis

Positiv gewendet: Bezieht der christliche Erlosungs-Komplex seine Kraft nicht ge-
rade aus der Verbindung des utopischen mit dem eschatologischen Moment, d.h.
aus der Verbindung der tdtigen Sehnsucht nach Erfahrbarkeit und dem Glauben,
ja Wissen um das Jenseits aller Erfahrung? Ausgerechnet von jenem Abbas Hesai-
as, den wir gerade in seiner Todesangst erlebt haben, ist auch dieses umfassende
Wort tiberliefert: ,Die Liebe ist das Flistern zu Gott verbunden mit unablédssigen
Danksagungen. Gott freut sich tiber die Dankbarkeit. Sie ist ein Zeichen der Ru-
he.” (IIT 70)

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Josef Neuner,
Indische und christliche Meditation,
in: GuL 26 (1953), 445-461.

125



