Nachfolge

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehrbeauftragter
fiir Islamwissenschaft an der PTH Miinster

markuskneer@gmx.de

Jules Monchanin

Die Mission des Katholischen und die Begegnung mit Indien

1958 wird Angelo Roncalli zum Papst gewdhlt und kiindigt im Januar des folgen-
den Jahres die Einberufung des Zweiten Vatikanischen Konzils an, mit dem die
katholische Kirche sich fiir die ,Welt von heute” 6ffnen und das u.a. auch ihr
Verhiltnis zu den anderen Weltreligionen in den Blick nehmen sollte. In der
diesbeziiglichen Erklarung Nostra Aetate ist tiber den Hinduismus folgendes nie-
dergelegt: ,So erforschen im Hinduismus die Menschen das gottliche Mysterium
und driicken es in einer unerschopflichen Fruchtbarkeit an Mythen und durch
scharfsinnige Versuche der Philosophie aus, und sie suchen Befreiung aus der
Beschrdnktheit unserer Bedingung durch aszetische Lebensformen, durch tiefe
Meditation oder durch die Zuflucht zu Gott mit Liebe und Vertrauen.” (NA 2)
Schnell sind wir wohl geneigt, in diesen allgemein gehaltenen Sidtzen auch nicht
mehr als eine ebenso allgemein gehaltene Anerkennung des Anderen, hier des
Hinduismus, seitens der Kirche zu vermuten. Das hiefie jedoch unterschlagen,
dass es bis zu diesem Zeitpunkt bereits tiefe spirituelle Begegnungen zwischen
katholischen Christ(inn)en und Hindus gegeben hat — und dass es auch diese
Erfahrungen sind, vor denen die Aussagen des Konzils zum Hinduismus gelesen
werden miissen. Einer der Wegbereiter der katholischhinduistischen Begegnung
war ein Jahr vor der Wahl Johannes X XIII. verstor-ben — am 10.10.1957. In sei-
ner Wahlheimat Indien nannte er sich Swami Paramarubyanandam (, Wonne des
hochsten gestaltlosen Einen”). Die Entscheidung von Jules Monchanin, so sein
christlicher und biirgerlicher Name, im Jahr 1939 nach Indien aufzubrechen und
einen Aschram (der allerdings erst 1948 entstand) zu griinden, kann leicht dazu
fithren, das Leben vor dieser Entscheidung zu verdecken oder zumindest als ein
allein auf diesen Punkt ausgerichtetes darzustellen. Dabei ist das im Falle Mon-

126



Jules Monchanin

chanins keinesfalls so, sondern es ist — und das ist das Leitmotiv dieses Beitrags —
die folgerichtige Suche nach der Mission des Katholischen in der Welt von heute.

Kindheit, Jugend und Studium'

Jules Monchanin wird am 10. April 1895, einem Aschermittwoch, in Fleurie (Dé-
partement Rhdne) in der bekannten Weingegend Beaujolais geboren. Die Familie
ist wohlhabend, der Vater arbeitet als Weinhdndler und ist viel unterwegs, so dass
Jules und seine dltere Schwester vor allem bei der Mutter und den Grofseltern auf-
wachsen. Der Junge ist von schwacher Gesundheit und wird Zeit seines Lebens
an Asthma leiden, was wohl auch ein Grund dafiir ist, dass er nicht der normalen
Schullaufbahn folgt, sondern Privatunterricht bekommt. Wahrend dieser Zeit liest
er schon eine Legende tiber das Leben Buddhas und sein besonderes Interesse

fir Indien erwacht. Nach zwei Jahren im kleinen Seminar von Lyon tritt er 1913
in das Lyonaiser Priesterseminar in Francheville ein. Grofies Interesse und Bega-
bung fiir Philosophie markieren diesen ersten Studienabschnitt, zugleich wendet
er sich der Mystik und besonders Johannes vom Kreuz zu. Nach Ausbruch des
Ersten Weltkrieges muss er das Studium jedoch unterbrechen und anstelle der
einberufenen Lehrer an kirchlichen Schulen unterrichten. Wahrend dieser Zeit
erarbeitet er sich einen weitgefacherten eigenen Wissenshorizont und vertieft be-
sonders seine Kenntnisse beziiglich der Kulturen Indiens. Gleichzeitig nimmt er
auch kritisch Stellung hinsichtlich aktueller Entwicklungen (z.B. in Bezug auf die
teilweise ablehnende Haltung innerhalb des franzdsischen Episkopats hinsicht-
lich der Friedensinitiative Benedikts XV. zur Beendigung des Krieges). Die Weite
und Griindlichkeit dieses Erkenntnisgewinns fithren nach der Wiederaufnahme
der theologischen Studien dazu, dass er deren funktionale Engfiihrung Kritisiert
und ihre , Katholizitit” gerade in der Begegnung mit allen humanistischen Wer-
ten sucht.? Er nimmt dabei auch die zeitgendssischen Bewegungen wie z.B. den
Okumenismus, den Surrealismus, den Kommunismus, den Anti-Kolonialismus
und den Zionismus in den Blick.

Priesterin Lyon

Am 29. Juni 1922 wird J. Monchanin zum Priester geweiht und ist aufgrund sei-
ner theologischen Begabung ausersehen, an der Theologischen Fakultdt Lyon
(Fourviere) ein Lizentiatsstudium aufzunehmen. Auf die Frage seines Direktors,

1 Fir die Darstellung des Lebens J. Monchanins stiitze ich mich auf die beiden folgenden Texte: E.
Duperray, Esquisse biographique, in: J. Monchanin, Théologie et spiritualité missionaires. Vowort v. E.
Duperray u. Nachwort v. J. Gadille. Paris 1985, 9-24; F. Jacquin, Jules Monchanin prétre. 1895-1957.
Paris 1996.

2 Vgl. E Jacquin, Monchanin, 55 [s. Anm. 1].

127



Nachfolge

was er davon erwarte, antwortet der Neugeweihte: , mich eins werden zu lassen.”?
Besondere Aufmerksamkeit legt er nun auf das Studium der Trinitdtstheologie.
Nach zwei Studienjahren verzichtet er jedoch zur Uberraschung seiner Oberen
auf ein weiterfiihrendes Doktoratsstudium. Er beginnt seinen Dienst als Vikar in
der Arbeiter-Pfarrei La Ricamarie, die in der Nihe von Saint-Etienne liegt. Nach
einigen Monaten wird er dann zuerst in die Pfarrei Saint-Maurice de Montplaisir
und wenig spdter in die Pfarrei Saint-Vincent, beide in Lyon, versetzt. Moncha-
nin erkrankt lebensbedrohlich an einer doppelten Rippenfellentziindung und
legt das Geliibde ab, sich ganz der Missionierung Indiens zu widmen, wenn er
wieder gesund wird. Einige Jahre spédter wird er dieses Ereignis in einem Brief

an eine Ordensschwester, die er begleitet, folgendermafien beschreiben: ,Vor
sieben Jahren, am Passionssonntag, empfing ich die letzte Olung und bot mei-
nen Tod oder mein Leben fiir Indien an - und litt vor allem daran, in Europa zu
sterben. Gott ist gut: An diesem Morgen ruft mich Indien.“* Danach wird er Seel-
sorger im Waisenhaus von Balmont und etwas spater Seelsorger im , Collége”
der Lazaristen. Er frequentiert das intellektuelle Leben Lyons, wird in die hiesige
Gesellschaft fiir Philosophie aufgenommen (sein erster Vortrag handelt tiber
komparative Mystik), zum Berater einer bioethischen Forschungsgruppe der
Zeitschrift Chronique sociale bestellt und zu Treffen mit evangelischen Pastoren
eingeladen. In besonderer Weise widmet er sich der Begleitung von Menschen,
die ihre Berufung in der Begegnung mit anderen Kulturen sehen.’ In dieser Zeit
unternimmt er zwei Reisen nach Nordafrika (Rabat/Marokko u. Bou Saada/Alge-
rien), womit auch seine Beschéftigung mit dem Islam einhergeht. Zudem orga-
nisiert er in den Jahren 1937-38 vertrauliche Zusammenkiinfte zwischen Juden
und Katholiken, die in Paris stattfinden.

Indien

Trotz dieses breiten Engagements verdichtet sich seine Berufung jedoch in eine
Richtung, die ihn aus dem westlich-christlichen Kontext hinausfiihrt: Er méch-
te sich ganz in eine nichtchristliche Kultur hineingeben, um dort einen nicht-
europdischen Ausdruck des Christentums aufkeimen zu lassen. Seine Wahl fallt
— aus seinem bisherigen Interesse wohl verstdndlich — auf Indien und er besucht
Sanskrit-Vorlesungen an der Universitdt Lyon. 1935 eroffnet er seinem Bischof
Kardinal Maurin den Entschluss, dem Ruf nach Indien zu folgen, worauf dieser
ihn jedoch erst einmal vertrostet. Erst 1938, unter Maurins Nachfolger Gerlier,
kann er in die von Vincent Lebbe und André Boland gegriindete , Gesellschaft
der Missionshelfer” (,,Société des Auxiliaires des Missions”, SAM) eintreten, um

3 Zit. n. ebd., 47.
4 E. Duperray, Esquisse, 16 [s. Anm. 1].
5 Ebd, 18.

128



Jules Monchanin

die Entsendung in eine indische Didzese zu erhalten. Zur Vorbereitung auf sei-
ne Aufgabe geht er an die Universitdt Louvain. Schliefflich bekommt er die Zu-
sage des Bischofs von Tiruchirappalli im Bundesstaat Tamil Nadu, James Men-
donca (1892-1978). Im Mai 1939 bricht er per Schiff auf, lernt zunachst Tami-
lisch und ist wahrend der ndchsten zehn Jahre als Priester in der normalen Seel-
sorge (1940-41: Vikar in Panneipatti, 1941-42: Vikar in Kulittalai, 1943-1944:
Vikar in Panjampatti, 1945-1950: Pfarrer in Kulittalai, wo er auch fiir eine Ein-
siedelei [Bhakti Aschram — Einsiedelei der Liebe] zustdndig ist) der Ditzese im
Stidosten Indiens tdatig. Am 15. August 1947 wird ihm mitgeteilt, dass es noch
jemanden gibt, der einen Aschram in Indien griinden mochte, ,,um dort das
monastische Leben im Geiste des heiligen Benedikt und auf indische Art und
Weise einzufiihren”®: der franzosische Benediktiner Henri Le Saux (1910-1973),
der den Didzesanbischof gebeten hat, in seiner Diozese ,in einer Einsiedelei
sein kontemplatives Leben zu fiihren, in der Absolutheit der frithen Tradition
des christlichen Ménchtums und in groftmoglicher Ubereinstimmung mit den
Traditionen der indischen Sannyasa“’. Ein Jahr spater, am Marid-Himmelfahrts-
tag 1948, der zugleich der Unabhidngigkeitstag Indiens sein sollte, kommt der
Monch aus dem bretonischen Kloster Kergonan in Kulittalai an, wo Monchanin
im Seelsorgeeinsatz ist. Le Saux, um einiges jlinger und in seiner theologischen
Ausbildung eher traditionell geprdgt, und Monchanin, eher nonkonformistisch
und in seiner Theologie weitgefdchert, miissen zueinander finden, was nicht
immer konfliktfrei geschieht. Anfang 1950 verlassen sie das Pfarrhaus und
richten sich am Ufer des Kavery-Flusses (dem ,Ganges des Stidens”) in ,Zel-
len” aus Bambus und Stroh inmitten eines kleinen Wildchens ein, das spéter
Shantivanam (Wald des Friedens) genannt werden wird, ein.

Der Aschram von Saccidananda

Am 21. Mérz 1950, dem Todestag des hl. Benedikt, wird die offizielle Griindung
des Aschrams mit einer feierlichen Messe begangen. Dieser Schritt ist umso be-
deutsamer, da er in die Spatphase des Pontifikats Papst Pius’ XII. fallt, welche
durch die Verdachtigung und Suspendierung der Nouvelle Théologie (Enzyklika
Humani Generis, DH 3875-3899), die auch fiir Monchanins Denken grundlegend
ist und deren Vertreter (z.B. Henri de Lubac) weitgehend seine Weggefdhrten
sind, geprdgt ist. Wenig erfreulich ist die Situation des Aschrams: Er hat keinen

6 Ebd., 23. Aschram hat zwei Bedeutungen: Es ist zum einen ein Ort, wo Mdnche leben, zum anderen
die Bezeichnung (Ashrama) der vier Lebensstadien der Brahmanen.

7 L'Inde et la vie contemplative, in: Dieu vivant. Perspectives religieuses et philosophiques 3 (1945), zit.
n. J. Monchanin / H. Le Saux, Die Eremiten von Saccidananda. Ein Versuch zur christlichen Integration
der monastischen Uberlieferung Indiens. Salzburg 1962, 6 (Einleitung v. M. Vereno). Als Sannyasi be-
zeichnet man denjenigen, der das vierte Stadium - dasjenige des Verzichts — des Lebens eines Brah-
manen erreicht hat (samnyasa) bzw. zu fiihren gewidhlt hat (vgl. ebd., 285).

129



Nachfolge

Zulauf. Doch ist Monchanin ein gefragter Gesprachspartner und spiritueller Be-
gleiter — und nimmt auch eine Einladung nach Pakistan, das sich gerade von
Indien getrennt hatte, an. Auf der Riickreise sucht er die heiligen Stitten des
Buddhismus und Hinduismus auf: Acht Tage verbringt er 1952 in der den Hin-
dus heiligen Stadt Benares am Ganges. Monchanin und Le Saux nehmen nicht
nur indische Namen (Le Saux: Swami Abishiktananda - , Der, der seine Freude
in den Gesalbten setzt”) an, sondern tragen als Gewand anstatt der Soutane
oder des Habits den Kavi, das Gewand der indischen Sannyasi. Doch gibt es trotz
hédufiger Besucher — mehr als einen kénnen sie allerdings fiir Tage der Einkehr
nicht aufnehmen - keinen Zuwachs (auch aus Frankreich kann niemand nach-
kommen, da aufgrund der politischen Situation keine Visa ausgestellt werden)
und die Spannungen zwischen beiden bleiben bestehen — ganz abgesehen von
den Spannungen mit der Kirche vor Ort, in der viele den Aschram als zu exo-
tisch empfinden. Monchanin zieht es vor, allein zu leben, wihrend Le Saux zwi-
schen Anachoreten- und Zonobitentum schwankt. Letzterer zieht sich fiir einige
Zeit an den Arunachala, den heiligen Berg der Hindus in Tamil Nadu, und den
Ort Tirunvannamalai zuriick, wo er wihrend seiner Anfangszeit in Indien einige
Monate bei dem Guru Ramana Maharshi (1879-1950) verbracht hatte. Moncha-
nin besucht ihn dort fiir zwei Monate im Friihling 1954, auch um sich ein Bild
von diesem Ort zu machen, den er jedoch als ,zu rein” empfindet.?

Nachdem Frankreich auf seine Besitzanspriiche in Indien verzichtet (Okto-
ber 1954), gibt es neue Moglichkeiten und Initiativen auf kulturellem Gebiet,
u.a. wird ein Institut francais de l'indologie in der ehemaligen Hauptstadt Franzo-
sisch-Indiens, Pondicherry, eingerichtet, mit dem Monchanin in intensivem
Austausch steht. Die theologischen Kontakte erweitern sich nun um die Jesuiten
Raimon Panikkar (1918-2010), Josef Neuner (1908-2009), Pierre Fallon (1912-
19835), den Franziskaner Gerwin van Leeuwen (geb. 1936) sowie den Benedikti-
ner Bede Griffiths (1906-1993). In den beiden darauffolgenden Jahren erschei-
nen zwei Blicher Monchanins: Ermites de Saccidananda (Tournai 1956, zusammen
mit Henri Le Saux verfasst, Preis fiir das beste religiose Buch des Jahres 1956)
und De l'esthétique a la mystique (Aufzeichnungen, hrsg. von seinem Freund
Edouard Duperray, Paris 1955), die ihm eine gewisse Bekanntheit einbringen.
Ein belgischer Zisterzienser, Francis Mathieu, ein tamilischer Priester, Dharma-
nathar, und ein junger Engldnder, Harold Rose, bilden mit Le Saux und Mon-
chanin fiir eine Zeitlang so etwas wie ein Kloster. Das Offizium, das sie gemein-
sam beten, nimmt Teile hinduistischer Spiritualitdt auf: Eroffnet wird es mit
dem Om Purnam, welches die gottliche Fiille feiert. Dann folgen die Verse des
Asato ma (,,Geleite mich vom Nicht-Sein zum Sein“). Das Ganze wird mit der

8 Abbé Monchanin, Lettres au Pére Le Saux. Hrsg. u. kommentiert v. E. Jacquin. Vorwort v. J. Gadille.
Paris 1995, 18.

130



Jules Monchanin

dreifachen Anrufung Jesu als ,Jesus Bhagava, Jesus Isvara, Jesus Brahma“ (in et-
wa: ,Jesus der Selige, Jesus der Herr, Jesus der Gottliche”) abgeschlossen. Die
Hymnen enthalten einige Passagen der Upanischaden, die nach traditionellen
Weisen gesungen werden, die Robert Antoine, ein Jesuit aus Kalkutta, kompo-
niert hat. Die Psalmodien werden durch Prostrationen, sog. Anjalis, das Aufle-
gen von Weihrauch und das Erheben der fiinfflammigen Lampe unterbrochen.’
Ende Mai 1957 verschlechtert sich Monchanins ohnehin angegriffener Gesund-
heitszustand, was einen Krankenhausaufenthalt in Pondicherry und am 10. Sep-
tember seinen Flug von Bombay nach Frankreich notig macht. Einen Monat
spdter, am spaten Vormittag des 10. Oktober 1957, stirbt Jules Monchanin im
Krankenhaus Saint-Antoine in Paris. Auf seinem Grab auf dem Friedhof von Bié-
vres (Diozese Evry) findet sich das in Sanskrit wiedergegebene Phonem , Om?*
(geschrieben in der Devanagari-Schrift) zusammen mit einer indischen Raute
(Ruota) und dem Benediktskreuz: ,Fiir die Experten ist dieses Phonem die Syn-
these der Veden. Es ist auch die nasale Resonanz, die sich fiihlen ldsst, in Indien,
am Beginn und am Ende einer Meditationszeit.“'° Spater wird hier auch noch
Monchanins Freund Edouard Duperray beigesetzt. Nach Jules Monchanins Tod
lebt Henri Le Saux noch einige Zeit allein im Aschram, bevor er als Einsiedler
nach Gyansu/Uttakashi im Himalaya geht. Den Aschram, der bis heute besteht,
tibernimmt 1968 eine Gruppe von Monchen um den aus England stammenden
Benediktiner Bede Griffiths (1906-1993).%!

Das missionarische Anliegen Monchanins

Auch wenn sich Jules Monchanin dafiir entscheidet, nach Indien zu gehen und
sich besonders dem Hinduismus zu widmen, so sind seine Aufenthalte in Nord-
afrika und sein Engagement im juidisch-christlichen Gesprach ebenfalls auf sei-
ne vollkommen , katholische” (im Sinne von ,universell) Hoffnung zuriickzu-
fihren, dass alle Zivilisationen und Kulturen in Christus, in seinem mystischen
Leib, wieder aufgebaut werden. Dies beschreibt er eindriicklich in Ein personli-
ches Itinerarium und ein missionarischer Plan, wo er alle Zivilisationen berticksich-
tigt: , Es gibt eine Berufung der Volker: Der Islam — Er ist das Schwert des Che-
rubim, der den Schutzwall der Transzendenz bewacht. Israel — vereinigt sich fiir
die Sammlung der Vélker in Hinsicht auf die eschatologische Vollendung. Die
Schwarzen - das ist die Evangelisierung des Unterbewusstseins (welches der Pri-
mitive bewohnt) bis in seine abgriindigen Tiefen hinein. Wie der Fischer, der in

9 Vgl. E Jacquin, Monchanin, 299 [s. Anm. 1]. Jacquin verweist darauf, dass das Gebet Asato ma auch
von Papst Paul VI. wiahrend seines Besuchs in Bombay 1964 rezitiert wurde.

10 M. Delahoutre, Prefazione, in: M. Giani, Un ponte tra cultura europea e cultura indiana. L'itinerario di
Jules Monchanin (1895-1957). Mailand 2000, 11-13, hier: 11.

11 Vgl. URL: https://saccidanandaashramshantivanam.000webhostapp.com/ (Stand: 06.02.2020).

131



Nachfolge

Meerestiefen hinabsteigt, um den Seestern heraufzubringen. Und dann wird der
Primitive auch als Induktionsfaden dienen, um die Frohe Botschaft den Men-
schen der Vorgeschichte zu verkiinden. Das Gebet geht den Lauf der Zeit zu-
rick, der Augenblick durchdringt die Ewigkeit. China - das wird die Inkarnation
sein: Es wird die ganze Harmonie der Inkarnation enthiillen. Indien — das wird
die trinitarische Vollendung sein, das Eintauchen in das trinitarische Mysteri-
um. Indien hat immer einen Durst nach Gott verspiirt, nicht nach dem Herrn
in seinen Beziehungen mit den Menschen, sondern nach Gott allein, dem mo-
dalitdtslosen Gott der Brahmanen. Es scheint, dass Indien als Letztes umkehrt,
kurz vor Israel. Vereint Euer Flehen, damit es eines Tages ein heiliges Indien
gibt, welches die Ordnung der Trinitat hervorruft. Betet vor allem, dass wir im-
mer diese Liebe, diese ,geologische Geduld’, diesen Geist, diese eschatologische
Hoffnung fiir den Islam, fiir Israel, fiir China, fiir die Schwarzen, fiir Indien be-
wahren. Wenn wir besondere Berufungen haben, dann um der Kirche willen, in
Christus. Warum sind wir Missionare? Fiir Christus, um Christus zu vollenden,
damit seine Inkarnation vollstdndig sei, damit Christus sich eines Tages ganz
dem Vater iibergibt.”'?> Auch wenn Monchanin in manchen der Aussagen als
Kind seiner (kolonialistisch gepragten) Zeit erscheint (z.B. in Bezug auf die Beru-
fung Afrikas), so tritt doch hier ganz deutlich hervor, dass die Volker, Kulturen
und Religionen der Kirche etwas in Bezug auf die Mysterien der Transzendenz,
Inkarnation und Trinitdt zu sagen haben. Nicht nur die Kirche hat eine Mission
in Bezug auf Volker, Kulturen und Religionen, auch diese haben eine Mission in
Bezug auf die Kirche. Aus dieser dialogischen Anlage des Missionsbegriffs kon-
nen Monchanin und Le Saux in Bezug auf ihre Mission in Indien schreiben:
,Der Eremit von Sacciddnanda wird viel weniger ein christlicher Moénch sein,
der Sannyasi geworden ist, als ein Sannyasi, der Christ geworden ist, ein San-
nyasi, der am Ende seines langen symbolischen Umherwanderns an einer Weg-
biegung oder am Rand eines Dorfes Christus begegnet ist. Entscheidende Stun-
de: ihre Blicke kreuzten sich, ihre Augen tauchten ineinander; ihre Seelen be-
rithren einander. Was geschieht nun dem Sannyasi? Wesenhaft war dies ein un-
verhofftes Aufdecken seines eigenen ,Grundes’, denn durch das Erkennen seines
Selbst in dem Selbst Jesu erdffneten sich die bis dahin ungeahnten Abgriinde sei-
nes eigenen Ursprungs im Schofie des Vaters, in der Einheit und in der Gnade
dessen, der von Natur Sohn ist.“!* Wichtig und unumgéanglich: Der Sannyasi er-
kennt Christus aus sich heraus, er muss seiner Kultur nicht vollig abschworen
und ein anderer werden, da Christus schon in ihm ist.

12 J. Monchanin, Un itinéraire personnel et un dessein missionnaire, in: ders., Theologie et spiritualité mis-
sionnaires. Paris 1985, 27-38, hier: 38.
13 J. Monchanin / H. Le Saux, Eremiten, 77 [s. Anm. 6].

132



Jules Monchanin

Indien —die trinitarische Vollendung

Der Name des Aschrams ,Saccidananda“ setzt sich aus den drei grundlegenden
Attributen des Brahman Sat (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Seligkeit) zu-
sammen, dem ,Mantra der Mantras“, das hier jedoch die christliche Trinitdt be-
zeichnet und in einer Art Uberbietung der indischen Tradition gebraucht wird:
»Mit grofierer Inbrunst und mit mehr Recht als sein Sannyasi-Bruder darf der
christliche Monch SAT sprechen, wenn seine Betrachtung sich dem Vater zu-
wendet, dem ,Ursprung ohne Ursprung’, der Quelle und dem Ziel des Ausstro-
mens und der ,Sammlung’ des gottlichen Lebens; CIT, wenn er iiber den Logos
meditiert, das dem Seienden konsubstantielle Erkenntnisbild; ANANDA, wenn
er den Paraklet betrachtet, der den Vater und Sein Wort in der Freude der abso-
luten Liebe vereint.“!* An diesem Zitat kann einiges verdeutlicht werden. Religi-
onstheologisch sehen Monchanin und Le Saux die Beziehung zwischen Hindu-
ismus und Christentum im Verhiltnis von Verheiffung und Erfiillung: In den
Attributen des Brahman ist die Trinitdt zwar schon angelegt, ihre wirkliche Be-
deutung erhalten sie aber erst durch die Offenbarung von Wort und Geist. Der
zweite Aspekt betrifft diejenigen, von denen hier die Rede ist: Christlicher
Monch und hinduistischer Sannyasi sind diejenigen, die in ihrer spirituellen
Praxis verglichen werden. Die religionstheologische Verhiltnisbestimmung ist
so gesehen eigentlich erst der zweite Schritt: Zunédchst einmal geht es ndmlich
darum, die Erfahrung des hinduistisch-monchischen , Bruders” zu teilen, bevor
diese in Beziehung zum zentralen trinitarischen Glaubensgeheimnis des Chri-
stentums in Beziehung gesetzt wird.

In der Verheiflung Indiens liegt zugleich die universelle Berufung Indiens:
Indien ist fiir Monchanin und Le Saux das mystische Land schlechthin, und da-
mit auch das monastische Land schlechthin, da das Monchtum eine institutio-
nalisierte Form der mystischen Kontemplation darstellt." Es sei ein ,tragisches
Missverstandnis“!®, dass das Christentum in Indien nicht kontemplativ wahrge-
nommen worden sei: ,Indien ist Christus noch nicht wahrhaft begegnet.”’” Um
dieses Missverstandnis und Versaumnis zu beheben, sei der ,intermonastische
Dialog” notwendig.

Die besondere Herausforderung Indiens fiir das Christentum besteht nicht
darin, dass sich die Menschwerdung Jesu nicht vermitteln lief3e — dafiir bietet
der Hinduismus durchaus viele Ankniipfungspunkte. Allerdings stellt die Viel-
zahl der Inkarnationen eine Erschwernis fiir den Anspruch dar, dass Christus die

14 Ebd., 266. Vgl. auch ebd., 75.

15 ,Das Monchtum ist fiir Indien wesenhaft” (ebd., 39).
16 Ebd., 53.

17 Ebd., 45.

133



Nachfolge

absolute ist.’® Damit die wahrhaftige Begegnung mit Christus geschehen kann,
bedarf es der Vermittlung der dritten gottlichen Person, des Heiligen Geistes,
der ,,nur durch fluide Formen hindurch erscheint — den Atem, das Wasser, den
Flug, das Feuer, die Verwandlungen. Nicht jemand, der, wie der Logos, durch
das Sichtbare wahrgenommen wird, sondern durch die spirituellen Phanomene,
die Charismen und das grofite von allen, die Agapé (...). Er ist Derjenige, den In-
dien erwartet. Von Ihm aus wird es zum Logos der Herrlichkeit kommen, zum
vom Glanz der Welt umgebenen Auferstandenen, dann zum Logos des Schmer-
zes, der alle Leiden annimmt, um sie in Osterliche Freude zu verwandeln, zum
Logos in seinem irdischen Leben, das nicht mehr illusorisch ist wie das des Ava-
tars, sondern realisierende Wirklichkeit, in der jede Sache, die Welt und unsere
Personen selbst Konsistenz haben. Indien wird sich schliefdlich im Urgrund des
Vaters vollenden, der nicht manifestierten Person, welche die beiden anderen
im Ewigen durch die Zeugung des Sohnes und den Hervorgang des Geistes aus
dem Vater durch den Logos manifestieren (...).“’ Durch die mystagogische Ver-
mittlung des Heiligen Geistes wird ,Indien” in samtliche Aspekte eingefiihrt,
die den inkarnierten Christus betreffen, im Ausgang vom Vertrauteren hin zum
Unvertrauteren: vom ,Logos der Herrlichkeit” zum , Logos des Schmerzes”, die
ungetrennt sind. Das ist das Vermédchtnis Jules Monchanins: Eine Heranfiihrung
an das Mysterium der Inkarnation Jesu Christi, die sich vollkommen auf den
Kontext Indiens einldsst.

18 Vgl. ebd., 46.
19 J. Monchanin, Mystique de I'Inde, mystere chrétien. Paris 1974, 35.

134



