
Jules Monchanin
Die Mission des Katholischen und die Begegnung mit Indien

1958 wird Angelo Roncalli zum Papst gewählt und kündigt im Januar des folgen-
den Jahres die Einberufung des Zweiten Vatikanischen Konzils an, mit dem die 
katholische Kirche sich für die „Welt von heute“ öffnen und das u.a. auch ihr 
Verhältnis zu den anderen Weltreligionen in den Blick nehmen sollte. In der 
diesbezüglichen Erklärung Nostra Aetate ist über den Hinduismus folgendes nie-
dergelegt: „So erforschen im Hinduismus die Menschen das göttliche Mysterium 
und drücken es in einer unerschöpflichen Fruchtbarkeit an Mythen und durch 
scharfsinnige Versuche der Philosophie aus, und sie suchen Befreiung aus der 
Beschränktheit unserer Bedingung durch aszetische Lebensformen, durch tiefe 
Meditation oder durch die Zuflucht zu Gott mit Liebe und Vertrauen.“ (NA 2) 
Schnell sind wir wohl geneigt, in diesen allgemein gehaltenen Sätzen auch nicht 
mehr als eine ebenso allgemein gehaltene Anerkennung des Anderen, hier des 
Hinduismus, seitens der Kirche zu vermuten. Das hieße jedoch unterschlagen, 
dass es bis zu diesem Zeitpunkt bereits tiefe spirituelle Begegnungen zwischen 
katholischen Christ(inn)en und Hindus gegeben hat – und dass es auch diese 
Erfahrungen sind, vor denen die Aussagen des Konzils zum Hinduismus gelesen 
werden müssen. Einer der Wegbereiter der katholischhinduistischen Begegnung 
war ein Jahr vor der Wahl Johannes XXIII. verstor-ben – am 10.10.1957. In sei-
ner Wahlheimat Indien nannte er sich Swāmi Paramārūbyānandam („Wonne des 
höchsten gestaltlosen Einen“). Die Entscheidung von Jules Monchanin, so sein 
christlicher und bürgerlicher Name, im Jahr 1939 nach Indien aufzubrechen und 
einen Aschram (der allerdings erst 1948 entstand) zu gründen, kann leicht dazu 
führen, das Leben vor dieser Entscheidung zu verdecken oder zumindest als ein 
allein auf diesen Punkt ausgerichtetes darzustellen. Dabei ist das im Falle Mon-

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehrbeauftragter 
für Islamwissenschaft an der PTH Münster

markuskneer@gmx.de

126

Nachfolge



1	 Für die Darstellung des Lebens J. Monchanins stütze ich mich auf die beiden folgenden Texte: E. 
Duperray, Esquisse biographique, in: J. Monchanin, Théologie et spiritualité missionaires. Vowort v. E. 
Duperray u. Nachwort v. J. Gadille. Paris 1985, 9–24; F. Jacquin, Jules Monchanin prêtre. 1895–1957. 
Paris 1996.

2	 Vgl. F. Jacquin, Monchanin, 55 [s. Anm. 1].

chanins keinesfalls so, sondern es ist – und das ist das Leitmotiv dieses Beitrags – 
die folgerichtige Suche nach der Mission des Katholischen in der Welt von heute.

Kindheit, Jugend und Studium1

Jules Monchanin wird am 10. April 1895, einem Aschermittwoch, in Fleurie (Dé-
partement Rhône) in der bekannten Weingegend Beaujolais geboren. Die Familie 
ist wohlhabend, der Vater arbeitet als Weinhändler und ist viel unterwegs, so dass 
Jules und seine ältere Schwester vor allem bei der Mutter und den Großeltern auf-
wachsen. Der Junge ist von schwacher Gesundheit und wird Zeit seines Lebens 
an Asthma leiden, was wohl auch ein Grund dafür ist, dass er nicht der normalen 
Schullaufbahn folgt, sondern Privatunterricht bekommt. Während dieser Zeit liest 
er schon eine Legende über das Leben Buddhas und sein besonderes Interesse 
für Indien erwacht. Nach zwei Jahren im kleinen Seminar von Lyon tritt er 1913 
in das Lyonaiser Priesterseminar in Francheville ein. Großes Interesse und Bega-
bung für Philosophie markieren diesen ersten Studienabschnitt, zugleich wendet 
er sich der Mystik und besonders Johannes vom Kreuz zu. Nach Ausbruch des 
Ersten Weltkrieges muss er das Studium jedoch unterbrechen und anstelle der 
einberufenen Lehrer an kirchlichen Schulen unterrichten. Während dieser Zeit 
erarbeitet er sich einen weitgefächerten eigenen Wissenshorizont und vertieft be-
sonders seine Kenntnisse bezüglich der Kulturen Indiens. Gleichzeitig nimmt er 
auch kritisch Stellung hinsichtlich aktueller Entwicklungen (z.B. in Bezug auf die 
teilweise ablehnende Haltung innerhalb des französischen Episkopats hinsicht-
lich der Friedensinitiative Benedikts XV. zur Beendigung des Krieges). Die Weite 
und Gründlichkeit dieses Erkenntnisgewinns führen nach der Wiederaufnahme 
der theologischen Studien dazu, dass er deren funktionale Engführung kritisiert 
und ihre „Katholizität“ gerade in der Begegnung mit allen humanistischen Wer-
ten sucht.2 Er nimmt dabei auch die zeitgenössischen Bewegungen wie z.B. den 
Ökumenismus, den Surrealismus, den Kommunismus, den Anti-Kolonialismus 
und den Zionismus in den Blick.

Priester in Lyon

Am 29. Juni 1922 wird J. Monchanin zum Priester geweiht und ist aufgrund sei-
ner theologischen Begabung ausersehen, an der Theologischen Fakultät Lyon 
(Fourvière) ein Lizentiatsstudium aufzunehmen. Auf die Frage seines Direktors, 

127

Jules Monchanin



3	 Zit. n. ebd., 47.
4	 E. Duperray, Esquisse, 16 [s. Anm. 1].
5	 Ebd., 18.

was er davon erwarte, antwortet der Neugeweihte: „mich eins werden zu lassen.“3 
Besondere Aufmerksamkeit legt er nun auf das Studium der Trinitätstheologie. 
Nach zwei Studienjahren verzichtet er jedoch zur Überraschung seiner Oberen 
auf ein weiterführendes Doktoratsstudium. Er beginnt seinen Dienst als Vikar in 
der Arbeiter-Pfarrei La Ricamarie, die in der Nähe von Saint-Étienne liegt. Nach 
einigen Monaten wird er dann zuerst in die Pfarrei Saint-Maurice de Montplaisir 
und wenig später in die Pfarrei Saint-Vincent, beide in Lyon, versetzt. Moncha-
nin erkrankt lebensbedrohlich an einer doppelten Rippenfellentzündung und 
legt das Gelübde ab, sich ganz der Missionierung Indiens zu widmen, wenn er 
wieder gesund wird. Einige Jahre später wird er dieses Ereignis in einem Brief 
an eine Ordensschwester, die er begleitet, folgendermaßen beschreiben: „Vor 
sieben Jahren, am Passionssonntag, empfing ich die letzte Ölung und bot mei-
nen Tod oder mein Leben für Indien an – und litt vor allem daran, in Europa zu 
sterben. Gott ist gut: An diesem Morgen ruft mich Indien.“4 Danach wird er Seel-
sorger im Waisenhaus von Balmont und etwas später Seelsorger im „Collège“ 
der Lazaristen. Er frequentiert das intellektuelle Leben Lyons, wird in die hiesige 
Gesellschaft für Philosophie aufgenommen (sein erster Vortrag handelt über 
komparative Mystik), zum Berater einer bioethischen Forschungsgruppe der 
Zeitschrift Chronique sociale bestellt und zu Treffen mit evangelischen Pastoren 
eingeladen. In besonderer Weise widmet er sich der Begleitung von Menschen, 
die ihre Berufung in der Begegnung mit anderen Kulturen sehen.5 In dieser Zeit 
unternimmt er zwei Reisen nach Nordafrika (Rabat/Marokko u. Bou Saada/Alge-
rien), womit auch seine Beschäftigung mit dem Islam einhergeht. Zudem orga-
nisiert er in den Jahren 1937–38 vertrauliche Zusammenkünfte zwischen Juden 
und Katholiken, die in Paris stattfinden. 

Indien

Trotz dieses breiten Engagements verdichtet sich seine Berufung jedoch in eine 
Richtung, die ihn aus dem westlich-christlichen Kontext hinausführt: Er möch-
te sich ganz in eine nichtchristliche Kultur hineingeben, um dort einen nicht-
europäischen Ausdruck des Christentums aufkeimen zu lassen. Seine Wahl fällt 
– aus seinem bisherigen Interesse wohl verständlich – auf Indien und er besucht 
Sanskrit-Vorlesungen an der Universität Lyon. 1935 eröffnet er seinem Bischof 
Kardinal Maurin den Entschluss, dem Ruf nach Indien zu folgen, worauf dieser 
ihn jedoch erst einmal vertröstet. Erst 1938, unter Maurins Nachfolger Gerlier, 
kann er in die von Vincent Lebbe und André Boland gegründete „Gesellschaft 
der Missionshelfer“ („Société des Auxiliaires des Missions“, SAM) eintreten, um 

128

Nachfolge



6	 Ebd., 23. Aschram hat zwei Bedeutungen: Es ist zum einen ein Ort, wo Mönche leben, zum anderen 
die Bezeichnung (Ashrama) der vier Lebensstadien der Brahmanen.

7	 L’Inde et la vie contemplative, in: Dieu vivant. Perspectives religieuses et philosophiques 3 (1945), zit. 
n. J. Monchanin / H. Le Saux, Die Eremiten von Saccidânanda. Ein Versuch zur christlichen Integration 
der monastischen Überlieferung Indiens. Salzburg 1962, 6 (Einleitung v. M. Vereno). Als Sannyāsi be-
zeichnet man denjenigen, der das vierte Stadium – dasjenige des Verzichts – des Lebens eines Brah-
manen erreicht hat (samnyāsa) bzw. zu führen gewählt hat (vgl. ebd., 285).

die Entsendung in eine indische Diözese zu erhalten. Zur Vorbereitung auf sei-
ne Aufgabe geht er an die Universität Louvain. Schließlich bekommt er die Zu-
sage des Bischofs von Tiruchirappalli im Bundesstaat Tamil Nadu, James Men-
donça (1892–1978). Im Mai 1939 bricht er per Schiff auf, lernt zunächst Tami-
lisch und ist während der nächsten zehn Jahre als Priester in der normalen Seel-
sorge (1940–41: Vikar in Panneipatti, 1941–42: Vikar in Kulittalai, 1943–1944: 
Vikar in Panjampatti, 1945–1950: Pfarrer in Kulittalai, wo er auch für eine Ein-
siedelei [Bhakti Aschram – Einsiedelei der Liebe] zuständig ist) der Diözese im 
Südosten Indiens tätig. Am 15. August 1947 wird ihm mitgeteilt, dass es noch 
jemanden gibt, der einen Aschram in Indien gründen möchte, „um dort das 
monastische Leben im Geiste des heiligen Benedikt und auf indische Art und 
Weise einzuführen“6: der französische Benediktiner Henri Le Saux (1910–1973), 
der den Diözesanbischof gebeten hat, in seiner Diözese „in einer Einsiedelei 
sein kontemplatives Leben zu führen, in der Absolutheit der frühen Tradition 
des christlichen Mönchtums und in größtmöglicher Übereinstimmung mit den 
Traditionen der indischen Sannyâsa“7. Ein Jahr später, am Mariä-Himmelfahrts-
tag 1948, der zugleich der Unabhängigkeitstag Indiens sein sollte, kommt der 
Mönch aus dem bretonischen Kloster Kergonan in Kulittalai an, wo Monchanin 
im Seelsorgeeinsatz ist. Le Saux, um einiges jünger und in seiner theologischen 
Ausbildung eher traditionell geprägt, und Monchanin, eher nonkonformistisch 
und in seiner Theologie weitgefächert, müssen zueinander finden, was nicht 
immer konfliktfrei geschieht. Anfang 1950 verlassen sie das Pfarrhaus und 
richten sich am Ufer des Kavery-Flusses (dem „Ganges des Südens“) in „Zel-
len“ aus Bambus und Stroh inmitten eines kleinen Wäldchens ein, das später 
Shāntivanam (Wald des Friedens) genannt werden wird, ein. 

Der Aschram von Saccidānanda

Am 21. März 1950, dem Todestag des hl. Benedikt, wird die offizielle Gründung 
des Aschrams mit einer feierlichen Messe begangen. Dieser Schritt ist umso be-
deutsamer, da er in die Spätphase des Pontifikats Papst Pius’ XII. fällt, welche 
durch die Verdächtigung und Suspendierung der Nouvelle Théologie (Enzyklika 
Humani Generis, DH 3875–3899), die auch für Monchanins Denken grundlegend 
ist und deren Vertreter (z.B. Henri de Lubac) weitgehend seine Weggefährten 
sind, geprägt ist. Wenig erfreulich ist die Situation des Aschrams: Er hat keinen 

129

Jules Monchanin



8	 Abbé Monchanin, Lettres au Père Le Saux. Hrsg. u. kommentiert v. F. Jacquin. Vorwort v. J. Gadille. 
Paris 1995, 18.

Zulauf. Doch ist Monchanin ein gefragter Gesprächspartner und spiritueller Be
gleiter – und nimmt auch eine Einladung nach Pakistan, das sich gerade von 
Indien getrennt hatte, an. Auf der Rückreise sucht er die heiligen Stätten des 
Buddhismus und Hinduismus auf: Acht Tage verbringt er 1952 in der den Hin-
dus heiligen Stadt Benares am Ganges. Monchanin und Le Saux nehmen nicht 
nur indische Namen (Le Saux: Swāmi Abishiktananda – „Der, der seine Freude 
in den Gesalbten setzt“) an, sondern tragen als Gewand anstatt der Soutane 
oder des Habits den Kāvi, das Gewand der indischen Sannyāsī. Doch gibt es trotz 
häufiger Besucher – mehr als einen können sie allerdings für Tage der Einkehr 
nicht aufnehmen – keinen Zuwachs (auch aus Frankreich kann niemand nach-
kommen, da aufgrund der politischen Situation keine Visa ausgestellt werden) 
und die Spannungen zwischen beiden bleiben bestehen – ganz abgesehen von 
den Spannungen mit der Kirche vor Ort, in der viele den Aschram als zu exo-
tisch empfinden. Monchanin zieht es vor, allein zu leben, während Le Saux zwi-
schen Anachoreten- und Zönobitentum schwankt. Letzterer zieht sich für einige 
Zeit an den Arunachala, den heiligen Berg der Hindus in Tamil Nadu, und den 
Ort Tirunvannamalai zurück, wo er während seiner Anfangszeit in Indien einige 
Monate bei dem Guru Rāmana Mahārshi (1879–1950) verbracht hatte. Moncha-
nin besucht ihn dort für zwei Monate im Frühling 1954, auch um sich ein Bild 
von diesem Ort zu machen, den er jedoch als „zu rein“ empfindet.8

Nachdem Frankreich auf seine Besitzansprüche in Indien verzichtet (Okto-
ber 1954), gibt es neue Möglichkeiten und Initiativen auf kulturellem Gebiet, 
u.a. wird ein Institut français de l’indologie in der ehemaligen Hauptstadt Franzö-
sisch-Indiens, Pondicherry, eingerichtet, mit dem Monchanin in intensivem 
Austausch steht. Die theologischen Kontakte erweitern sich nun um die Jesuiten 
Raimon Panikkar (1918–2010), Josef Neuner (1908–2009), Pierre Fallon (1912–
1985), den Franziskaner Gerwin van Leeuwen (geb. 1936) sowie den Benedikti-
ner Bede Griffiths (1906–1993). In den beiden darauffolgenden Jahren erschei-
nen zwei Bücher Monchanins: Ermites de Saccidananda (Tournai 1956, zusammen 
mit Henri Le Saux verfasst, Preis für das beste religiöse Buch des Jahres 1956) 
und De l’esthétique à la mystique (Aufzeichnungen, hrsg. von seinem Freund 
Edouard Duperray, Paris 1955), die ihm eine gewisse Bekanntheit einbringen. 
Ein belgischer Zisterzienser, Francis Mathieu, ein tamilischer Priester, Dharma-
nathar, und ein junger Engländer, Harold Rose, bilden mit Le Saux und Mon-
chanin für eine Zeitlang so etwas wie ein Kloster. Das Offizium, das sie gemein-
sam beten, nimmt Teile hinduistischer Spiritualität auf: Eröffnet wird es mit 
dem Om Purnam, welches die göttliche Fülle feiert. Dann folgen die Verse des 
Asato ma („Geleite mich vom Nicht-Sein zum Sein“). Das Ganze wird mit der 

130

Nachfolge



9	 Vgl. F. Jacquin, Monchanin, 299 [s. Anm. 1]. Jacquin verweist darauf, dass das Gebet Asato ma auch 
von Papst Paul VI. während seines Besuchs in Bombay 1964 rezitiert wurde.

10	 M. Delahoutre, Prefazione, in: M. Giani, Un ponte tra cultura europea e cultura indiana. L’itinerario di 
Jules Monchanin (1895–1957). Mailand 2000, 11–13, hier: 11.

11	 Vgl. URL: https://saccidanandaashramshantivanam.000webhostapp.com/ (Stand: 06.02.2020).

dreifachen Anrufung Jesu als „Jesus Bhagava, Jesus Isvara, Jesus Brahma“ (in et-
wa: „Jesus der Selige, Jesus der Herr, Jesus der Göttliche“) abgeschlossen. Die 
Hymnen enthalten einige Passagen der Upanischaden, die nach traditionellen 
Weisen gesungen werden, die Robert Antoine, ein Jesuit aus Kalkutta, kompo-
niert hat. Die Psalmodien werden durch Prostrationen, sog. Anjalis, das Aufle-
gen von Weihrauch und das Erheben der fünfflammigen Lampe unterbrochen.9 
Ende Mai 1957 verschlechtert sich Monchanins ohnehin angegriffener Gesund-
heitszustand, was einen Krankenhausaufenthalt in Pondicherry und am 10. Sep-
tember seinen Flug von Bombay nach Frankreich nötig macht. Einen Monat 
später, am späten Vormittag des 10. Oktober 1957, stirbt Jules Monchanin im 
Krankenhaus Saint-Antoine in Paris. Auf seinem Grab auf dem Friedhof von Biè-
vres (Diözese Evry) findet sich das in Sanskrit wiedergegebene Phonem „Om“ 
(geschrieben in der Devanāgari-Schrift) zusammen mit einer indischen Raute 
(Ruota) und dem Benediktskreuz: „Für die Experten ist dieses Phonem die Syn-
these der Veden. Es ist auch die nasale Resonanz, die sich fühlen lässt, in Indien, 
am Beginn und am Ende einer Meditationszeit.“10 Später wird hier auch noch 
Monchanins Freund Edouard Duperray beigesetzt. Nach Jules Monchanins Tod 
lebt Henri Le Saux noch einige Zeit allein im Aschram, bevor er als Einsiedler 
nach Gyansu/Uttakashi im Himalaya geht. Den Aschram, der bis heute besteht, 
übernimmt 1968 eine Gruppe von Mönchen um den aus England stammenden 
Benediktiner Bede Griffiths (1906–1993).11 

Das missionarische Anliegen Monchanins

Auch wenn sich Jules Monchanin dafür entscheidet, nach Indien zu gehen und 
sich besonders dem Hinduismus zu widmen, so sind seine Aufenthalte in Nord
afrika und sein Engagement im jüdisch-christlichen Gespräch ebenfalls auf sei-
ne vollkommen „katholische“ (im Sinne von „universell“) Hoffnung zurückzu-
führen, dass alle Zivilisationen und Kulturen in Christus, in seinem mystischen 
Leib, wieder aufgebaut werden. Dies beschreibt er eindrücklich in Ein persönli-
ches Itinerarium und ein missionarischer Plan, wo er alle Zivilisationen berücksich-
tigt: „Es gibt eine Berufung der Völker: Der Islam – Er ist das Schwert des Che-
rubim, der den Schutzwall der Transzendenz bewacht. Israel – vereinigt sich für 
die Sammlung der Völker in Hinsicht auf die eschatologische Vollendung. Die 
Schwarzen – das ist die Evangelisierung des Unterbewusstseins (welches der Pri-
mitive bewohnt) bis in seine abgründigen Tiefen hinein. Wie der Fischer, der in 

131

Jules Monchanin



12	 J. Monchanin, Un itinéraire personnel et un dessein missionnaire, in: ders., Theologie et spiritualité mis
sionnaires. Paris 1985, 27–38, hier: 38.

13	 J. Monchanin / H. Le Saux, Eremiten, 77 [s. Anm. 6].

Meerestiefen hinabsteigt, um den Seestern heraufzubringen. Und dann wird der 
Primitive auch als Induktionsfaden dienen, um die Frohe Botschaft den Men-
schen der Vorgeschichte zu verkünden. Das Gebet geht den Lauf der Zeit zu-
rück, der Augenblick durchdringt die Ewigkeit. China – das wird die Inkarnation 
sein: Es wird die ganze Harmonie der Inkarnation enthüllen. Indien – das wird 
die trinitarische Vollendung sein, das Eintauchen in das trinitarische Mysteri-
um. Indien hat immer einen Durst nach Gott verspürt, nicht nach dem Herrn 
in seinen Beziehungen mit den Menschen, sondern nach Gott allein, dem mo-
dalitätslosen Gott der Brahmanen. Es scheint, dass Indien als Letztes umkehrt, 
kurz vor Israel. Vereint Euer Flehen, damit es eines Tages ein heiliges Indien 
gibt, welches die Ordnung der Trinität hervorruft. Betet vor allem, dass wir im-
mer diese Liebe, diese ‚geologische Geduld‘, diesen Geist, diese eschatologische 
Hoffnung für den Islam, für Israel, für China, für die Schwarzen, für Indien be-
wahren. Wenn wir besondere Berufungen haben, dann um der Kirche willen, in 
Christus. Warum sind wir Missionare? Für Christus, um Christus zu vollenden, 
damit seine Inkarnation vollständig sei, damit Christus sich eines Tages ganz 
dem Vater übergibt.“12 Auch wenn Monchanin in manchen der Aussagen als 
Kind seiner (kolonialistisch geprägten) Zeit erscheint (z.B. in Bezug auf die Beru-
fung Afrikas), so tritt doch hier ganz deutlich hervor, dass die Völker, Kulturen 
und Religionen der Kirche etwas in Bezug auf die Mysterien der Transzendenz, 
Inkarnation und Trinität zu sagen haben. Nicht nur die Kirche hat eine Mission 
in Bezug auf Völker, Kulturen und Religionen, auch diese haben eine Mission in 
Bezug auf die Kirche. Aus dieser dialogischen Anlage des Missionsbegriffs kön-
nen Monchanin und Le Saux in Bezug auf ihre Mission in Indien schreiben: 
„Der Eremit von Saccidânanda wird viel weniger ein christlicher Mönch sein, 
der Sannyâsi geworden ist, als ein Sannyâsi, der Christ geworden ist, ein San-
nyâsi, der am Ende seines langen symbolischen Umherwanderns an einer Weg-
biegung oder am Rand eines Dorfes Christus begegnet ist. Entscheidende Stun-
de: ihre Blicke kreuzten sich, ihre Augen tauchten ineinander; ihre Seelen be-
rühren einander. Was geschieht nun dem Sannyâsi? Wesenhaft war dies ein un-
verhofftes Aufdecken seines eigenen ‚Grundes‘, denn durch das Erkennen seines 
Selbst in dem Selbst Jesu eröffneten sich die bis dahin ungeahnten Abgründe sei-
nes eigenen Ursprungs im Schoße des Vaters, in der Einheit und in der Gnade 
dessen, der von Natur Sohn ist.“13 Wichtig und unumgänglich: Der Sannyāsi er-
kennt Christus aus sich heraus, er muss seiner Kultur nicht völlig abschwören 
und ein anderer werden, da Christus schon in ihm ist. 

132

Nachfolge



Indien – die trinitarische Vollendung

Der Name des Aschrams „Saccidānanda“ setzt sich aus den drei grundlegenden 
Attributen des Brahman Sat (Sein), Cit (Bewusstsein) und Ananda (Seligkeit) zu
sammen, dem „Mantra der Mantras“, das hier jedoch die christliche Trinität be-
zeichnet und in einer Art Überbietung der indischen Tradition gebraucht wird: 
„Mit größerer Inbrunst und mit mehr Recht als sein Sannyāsi-Bruder darf der 
christliche Mönch SAT sprechen, wenn seine Betrachtung sich dem Vater zu-
wendet, dem ‚Ursprung ohne Ursprung‘, der Quelle und dem Ziel des Ausströ-
mens und der ‚Sammlung‘ des göttlichen Lebens; CIT, wenn er über den Logos 
meditiert, das dem Seienden konsubstantielle Erkenntnisbild; ANANDA, wenn 
er den Paraklet betrachtet, der den Vater und Sein Wort in der Freude der abso-
luten Liebe vereint.“14 An diesem Zitat kann einiges verdeutlicht werden. Religi-
onstheologisch sehen Monchanin und Le Saux die Beziehung zwischen Hindu-
ismus und Christentum im Verhältnis von Verheißung und Erfüllung: In den 
Attributen des Brahman ist die Trinität zwar schon angelegt, ihre wirkliche Be-
deutung erhalten sie aber erst durch die Offenbarung von Wort und Geist. Der 
zweite Aspekt betrifft diejenigen, von denen hier die Rede ist: Christlicher 
Mönch und hinduistischer Sannyāsi sind diejenigen, die in ihrer spirituellen 
Praxis verglichen werden. Die religionstheologische Verhältnisbestimmung ist 
so gesehen eigentlich erst der zweite Schritt: Zunächst einmal geht es nämlich 
darum, die Erfahrung des hinduistisch-mönchischen „Bruders“ zu teilen, bevor 
diese in Beziehung zum zentralen trinitarischen Glaubensgeheimnis des Chri-
stentums in Beziehung gesetzt wird.

In der Verheißung Indiens liegt zugleich die universelle Berufung Indiens: 
Indien ist für Monchanin und Le Saux das mystische Land schlechthin, und da-
mit auch das monastische Land schlechthin, da das Mönchtum eine institutio
nalisierte Form der mystischen Kontemplation darstellt.15 Es sei ein „tragisches 
Missverständnis“16, dass das Christentum in Indien nicht kontemplativ wahrge-
nommen worden sei: „Indien ist Christus noch nicht wahrhaft begegnet.“17 Um 
dieses Missverständnis und Versäumnis zu beheben, sei der „intermonastische 
Dialog“ notwendig. 

Die besondere Herausforderung Indiens für das Christentum besteht nicht 
darin, dass sich die Menschwerdung Jesu nicht vermitteln ließe – dafür bietet 
der Hinduismus durchaus viele Anknüpfungspunkte. Allerdings stellt die Viel-
zahl der Inkarnationen eine Erschwernis für den Anspruch dar, dass Christus die 

14	 Ebd., 266. Vgl. auch ebd., 75.
15	 „Das Mönchtum ist für Indien wesenhaft“ (ebd., 39). 
16	 Ebd., 53.
17	 Ebd., 45.

133

Jules Monchanin



18	 Vgl. ebd., 46.
19	 J. Monchanin, Mystique de l’Inde, mystère chrétien. Paris 1974, 35.

absolute ist.18 Damit die wahrhaftige Begegnung mit Christus geschehen kann, 
bedarf es der Vermittlung der dritten göttlichen Person, des Heiligen Geistes, 
der „nur durch fluide Formen hindurch erscheint – den Atem, das Wasser, den 
Flug, das Feuer, die Verwandlungen. Nicht jemand, der, wie der Logos, durch 
das Sichtbare wahrgenommen wird, sondern durch die spirituellen Phänomene, 
die Charismen und das größte von allen, die Agapé (…). Er ist Derjenige, den In-
dien erwartet. Von Ihm aus wird es zum Logos der Herrlichkeit kommen, zum 
vom Glanz der Welt umgebenen Auferstandenen, dann zum Logos des Schmer-
zes, der alle Leiden annimmt, um sie in österliche Freude zu verwandeln, zum 
Logos in seinem irdischen Leben, das nicht mehr illusorisch ist wie das des Ava-
tars, sondern realisierende Wirklichkeit, in der jede Sache, die Welt und unsere 
Personen selbst Konsistenz haben. Indien wird sich schließlich im Urgrund des 
Vaters vollenden, der nicht manifestierten Person, welche die beiden anderen 
im Ewigen durch die Zeugung des Sohnes und den Hervorgang des Geistes aus 
dem Vater durch den Logos manifestieren (…).“19 Durch die mystagogische Ver-
mittlung des Heiligen Geistes wird „Indien“ in sämtliche Aspekte eingeführt, 
die den inkarnierten Christus betreffen, im Ausgang vom Vertrauteren hin zum 
Unvertrauteren: vom „Logos der Herrlichkeit“ zum „Logos des Schmerzes“, die 
ungetrennt sind. Das ist das Vermächtnis Jules Monchanins: Eine Heranführung 
an das Mysterium der Inkarnation Jesu Christi, die sich vollkommen auf den 
Kontext Indiens einlässt.

134

Nachfolge


