
1	 Vgl. die Memoria (Toten-Gedenken) von H. Kahlefeld, in: P. Dessauer, Erwartung der Ewigkeit. 
Frankfurt/M. 21967, 8–10. Vgl. F. P. Sonntag, „Die Kirche erwacht in den Seelen“, in: G. Gruber u.a., 
Kirche ohne Vorzimmer (FS für Weihbischof Ernst Tewes). Planegg 1986, 11–32.

Philipp Dessauer (1898–1966)
Ein Lehrer des Meditierens

Einmal bin ich ihm vorgestellt worden, etwa 1965, Philipp Dessauer (1898–1966): 
eine kleine, unscheinbare Gestalt, Priester des Oratoriums München, schweigsam, 
spärliche Haare über groß gewölbter Stirn. Noch in seinem Todesjahr hab ich ihn 
im Münchener Sophiensaal über „Buddha und Christus“ reden hören, schon et
was leise. Damals schätzte ich bereits sein kleines Buch Die naturale Meditation 
(1961), denn hier wurde mir endlich erschlossen, was eigentlich Meditieren ist. 
Viel später, im Sommer 1986, durfte ich seine Bibliothek sehen, bevor sie verkauft 
wurde: viel Meditation, überraschend viel Psychologie, Psychoanalyse, Philosophie 
von Platon bis Heidegger und Theologie, Religionsgeschichte.   

Leben und Arbeit 

Philipp Dessauer ist in Neuburg a. D. 1898 geboren und in Würzburg aufgewach-
sen. Früh verliert er den Vater, der aus einer (ehemals jüdischen) Fabrikantenfa-
milie in Aschaffenburg stammt. Nach dem Abitur 1917 muss er kurz in den Krieg, 
von dem eine Verletzung des Rückgrats bleibt. 1918 beginnt er das Studium, erst 
der Naturwissenschaften und der Philosophie in Würzburg und Freiburg i. Br., 
dann sechs Jahre Philosophie und Theologie in Innsbruck, das ihm ein Onkel er-
möglicht. 1927 wird Ph. Dessauer für die Diözese Würzburg zum Priester geweiht 
und geht in die Seelsorge. 1930 begründet er mit Freunden das Oratorium des hl. 
Philipp Neri in Leipzig, zu dem er in den Jahren bis 1927 viel geplant und beige-
tragen hatte, u.a. mit Heinrich Kahlefeld.1 Er kennt und verehrt Theodor Haecker 

Philipp Dessauer

Lorenz Wachinger | München

geb. 1936, Dipl.-Psych., Dr. theol., 
Psychotherapeut, verheiratet

b.wachinger@t-online.de

135



2	 Theodor Haeckers kritische Schärfe färbt auf die Strenge Ph. Dessauers ab. Vgl. Marbacher Magazin 
19 (1989) über T. H. Bearbeitet v. H. Siefken. Mit einer Haecker-Bibliographie v. E. Dambacher, wo 
Dessauer an einigen Stellen (z.B. 45 u. 55) bei den näheren Freunden genannt ist. 

3	 Ph. Dessauers Nachlass, besonders viel Korrespondenz mit dem Onkel Franz Dessauer (1873–1961, 
Chef der Buntpapier-Fabrik Aschaffenburg), liegt im Bayerischen Hauptstaats-Archiv München.  

4	 Einige Bücher von Philipp Dessauer: Der Anfang und das Ende. Eine theologische und religiöse Betrach-
tung zur Heilsgeschichte. Leipzig 1939; Das bionome Geschichtsbild. Freiburg i. Br. 1946; Wahrheit als 
Weg. München 1946.

(1879–1945)2 und Romano Guardini, den er 1923 in Breslau kennenlernt. Ne-
ben der Seelsorge hält Ph. Dessauer Vorträge und schreibt, z.B. für R. Guardinis 
Die Schildgenossen. 

Nach 1945 ist er mit den anderen Oratorianern in München, zunächst in 
München-Solln, u.a. als Referent im „Religiösen Bildungswerk München“, ab 
1955 in St. Laurentius. Ph. Dessauer arbeitet sich seit 1928 in verschiedene For
men der Tiefenpsychologie ein, besucht später mit R. Guardini einen monatli
chen Gesprächskreis zu „Psychoanalyse und Religion“, auch den Arbeitskreis 
„Arzt und Seelsorger“, schreibt für verschiedene Zeitschriften und hält weitum 
in Deutschland, Österreich und der Schweiz Vorträge. Er hat die Jahre bis zu 
seinem Tod sehr einsam in seiner Wohnung im Oratorium St. Laurentius gelebt 
und geschrieben, allseits in seinem Rang anerkannt.3       

In den 1930er-Jahren interessiert sich Philipp Dessauer, von der Johannes-
Apokalypse her, für Geschichtsphilosophie und -theologie, mit deutlicher Kritik 
am NS-Staat. Aus dieser und der folgenden Zeit stammt Erwartung der Ewigkeit 
(1947): Vorträge und Meditationen, die philosophisch um die Themen Leiden, 
Tod, Trost kreisen, mit einem starken theologischen, präziser: eschatologischen 
Akzent, der Notzeit 1939–1945 entsprechend.4

Auf dem Weg zum Meditieren   

Philipp Dessauers Theologie ist, wie bei R. Guardini, vormodern, hat also nicht 
das Übergewicht der historisch-kritischen Exegese. Sein philosophisches Denken 
nimmt Geschichte ernst, mit einem subjektiven Ansatz, der die streng objektive 
Seins-Metaphysik der Neu-Scholastik mildert. Zugleich denkt Ph. Dessauer aus 
einem meditativen Bibel-Verständnis „mit dem Herzen“, aus vertrautem Umgang 
mit der Schrift und großer Zusammenschau, verinnerlicht, wie es im Oratorium 
geübt wurde („der tägliche familiäre Umgang mit dem Wort Gottes“ nach der 
Oratorianer-Regel), immer vom philosophischen Denken erhellt. Darüber hi-
naus prägte Ph. Dessauers Interesse an (Individual-)Seelsorge und am Gespräch 
mit Psychoanalytikern und Ärzten, auch mit der Religionswissenschaft, seinen 
philosophischen und theologischen Zugang. 

Wo Dessauer über Meditation schreibt, wird seine Sprache einfach: Er nimmt 
die Kinder als Beispiel. Ein Leben lang übt er sich im Meditieren. In den 1940er- 

136

Nachfolge



und 50er-Jahren beginnt er in Kursen über Meditation zu sprechen. Daraus ent-
steht 1961 das schmale Buch Die naturale Meditation. Es geht um das Einfache, 
um das Alltägliche zu bestehen. Die Art und Weise, wie ein Kind schaut – lange 
schaut –, bis das Neue bei ihm angekommen ist, nennt Ph. Dessauer die „native 
Meditation“. Die Ungeduld der Erwachsenen, auch der Schule, verhindert viel. 
Dazu kommt später der antrainierte schnelle Zugriff, das Besetztsein durch Sor-
ge, das Gefangensein in Neurose. 

Ph. Dessauers „naturale Meditation“ ist Schauen mit einem bleibenden In-
Bewegung-Sein, offen für etwas erst zu-Suchendes, das aber zum Menschen 
gehört. Das Bewusstsein vermittelt: das verhangene, dämmrige Bewusstsein, 
das (ab-)schweifende oder das gestraffte, die Konzentration, heute überstra-
paziert; anders das gesammelte Bewusstsein, das verweilen kann, bei einem 
Bild oder einem Menschen „da sein“. Wichtig ist die „Gegenwärtigung“, das 
Warten auf das Begegnende, das schließlich „Er-innerung“ werden kann. Alle 
diese Bewusstseins-Arten sind nötig für die „naturale Meditation“, was nur ein 
Versuchs-Titel ist. 

Fünf Gestalten der naturalen Meditation lassen sich unterscheiden, wenn 
auch nicht scharf trennen: das innere oder äußere Bild, die Gegenwärtigung, 
die Vorausmeditation, die Bedeutungs-Meditation und die Nach-Meditation 
(die zur „Seins-Mitte“ führt, letztlich zum Heil-Sein). 

Wie man in die Meditation kommt – nicht durch Absicht und bewusstes 
Wollen – ist nicht zu trainieren, nur ein Weg zu ihr lässt sich zeigen: die Wie-
derholung, wie eine wiederkehrende Schleife im Lebensgang. Nicht die „Welt“ 
ist zu vergessen, sondern „was mich angeht“, kann meditiert werden. Wichtig 
ist das Sich-führen-lassen vom „inneren Licht“ und die Entscheidung zur ur-
sprünglichen Frage meines Lebens.    

Die naturale Meditation warnt davor, zu früh auf religiöse Meditation zu 
schielen; sie empfiehlt, gelassen dem Natürlichen zu folgen und es bewusst zu 
machen. Meditation im Sinne Dessauers ist das Kontrast-Programm zum „mo-
dernen“ Lebens-Stil: vor allem Zeit haben, sie nicht nur „verkaufen“, sich Zeit 
nehmen und Zeit lassen – den Dingen, den Kindern, den andern Menschen 
überhaupt; keine Vergötzung der Schnelligkeit. Das ist zentrales Moment der 
heute viel beredeten „Achtsamkeit“, die nicht einzig Konzentration gelten lässt. 
Wichtig ist, die mir gemäße Form des Meditierens zu finden; was zu mir gehört, 
den Alltag durchbricht, mich freisetzt, macht mein Leben sinnvoll.

„Meditation im christlichen Dasein“ (1968)

Das Buch, in der Naturalen Meditation bereits als zweiter Band angekündigt, wur
de nach dem plötzlichen Tod Philipp Dessauers von Irmgard Wild, einer engen 
Vertrauten, aus ausgearbeiteten Stücken und Entwürfen zusammengestellt. Es 

137

Philipp Dessauer



5	 Ich habe P. Dessauers Meditation im christlichen Dasein (München 1968) in 50 Jahren etwa zehnmal 
durchgenommen; die Nummern verweisen auf Abschnitte des Textes.

trägt den Charakter des Unfertigen, wohl auch nicht Vollendbaren und Offenen, 
hat etwas Kreisendes, wohltuend dem Lebens-Rhythmus Verwandtes – und lässt 
damit den bzw. die Leser(in) frei. Auffallend ist der originär philosophische Ton 
und die gründliche Kenntnis der Psychologie und Tiefenpsychologie, immer be-
hutsam, mit Respekt vor individuellen Lebensvollzügen. Da ich von meiner eige-
nen Erfahrung reden muss5, entnehme ich dem Text einige Schwerpunkte.

Weggehen
Die Entscheidung zum Meditieren wächst, wird fester, bis sie als Haltung das Le-
ben trägt. Dazu braucht es – irgendwie – ein Weggehen von der breiten Straße; 
es geht darum, den eigenen Weg zu suchen. Weggehen heißt, auf das Ungewöhn-
liche stoßen, „in den Wald kommen“, sagen die Märchen, oder dem Anderen 
begegnen – mit einem Erschrecken, sich vor Gott zu finden: Ich überschreite 
eine Grenze, ich wache auf, finde die Aufgabe und den Ernst meines Lebens. 
Ich erlebe die Welt „in Fahrt“ auf Zukunft zu, mit ihrer Geschichte. Das Symbol 
des Weges erschließt sich, bringt mich als Meditierenden in Bewegung. Zugleich 
wird die andere „Zeit“ oder besser: die Zeitlosigkeit des Meditierens gelernt. Das 
ist kein Ausstieg aus der Geschichte: Der religiöse Vollzug geht auf das Mysteri-
um zu.

Von der Identität aus
Unmissverständlich schreibt Philipp Dessauer, dass in der Identitätsfindung ei
nes Menschen Gott selbst am Werk sei (Identität im Sinne E. H. Eriksons); er 
denkt Identität entschieden theologisch, aber die Person, die oder der Einzelne, 
mit den individuellen Ängsten und Sehnsüchten, ist der Ausgangspunkt des 
Meditierens. Es ist eine aufgebrochene Identität: „[D]er Mensch ist nicht nur er 
selbst“ (Nr. 7); dazu kommt das Verborgen-Sein der Identität, die in Gott hinein 
reicht (Nr. 66), der Name, den niemand kennt, als der ihn empfängt (Offb 2,17). 
Anders ausgedrückt: das Identisch-Werden ist offen für das höchste Sein, für 
die „Existenzhöhe“. Es ist nicht von der Natur auszugehen oder vom Kosmos, 
immer geht es um meinen Auftrag, um das Heil für mich, um den Sinn meines 
Lebens. Zwänge oder Ängste sind Teil des Lebens, sind aber Ausdruck des Fremd-
bestimmten, nicht meiner Person. Damit ist Philipp Dessauer ein Fürsprecher 
des Individuellen, wogegen sein Freund Romano Guardini als Fürsprecher der 
Kirche zuerst bekannt wurde. Kirche tritt bei Ph. Dessauer eher zurück; sie habe 
mit individueller Macht, mit Machtstrukturen und Besitz das Unheimliche der 
Welt an sich (Nr. 48). 

138

Nachfolge



Zum Gegenwärtig-Sein
Der Gedanke der Identität führt zum Sich-Erinnern, der memoria der augustini
schen Confessiones. Das meint nicht die fast mechanische Arbeit des (psycholo-
gischen) Gedächtnisses, sondern das tiefe Erinnern, die Bewegung nach innen. 
Die Bewegung schlägt um zur Erfahrung des Gegenwärtig-Seins, der inneren Be-
rührung, die man auch Offenbarung nennen darf. Auf sie antwortet der Mensch 
mit Schweigen. Der brennende Dornbusch von Ex 3 ist Symbol meiner innersten 
Frage; die Mitte der Meditation ist die gefüllte Stille (Nr. 52), von der ich mich 
überraschen lassen muss. Das Erinnern, die Gegenwärtigkeit, letztlich Gottes (Nr. 
37), ist das Offene, der Geist.

Zum Wort
Das Korrektiv zur Identität ist nach Ph. Dessauer Anreden und Angeredet-Werden 
im Wort, und noch mehr: die Stimme Gottes. Das Geschaffene spricht durch sei
ne Gestalt oder Schönheit (Nr. 36; vgl. Augustinus, Confessiones X). Darin liegt 
das Andere, Neue; es kann zur Stimme Gottes werden. Wie schon in altägypti-
schen Texten oder bei Augustinus findet Dessauer im Buch Ijob das Muster eines 
inneren Selbstgesprächs, in das sich die STIMME mischt, in der Gott aufgeht, als 
der Dritte im Selbstgespräch, bekannt und unbekannt. Das Unbekannte geht in 
den Menschen ein, es arbeitet und geht weiter, endet im Schweigen, das Bud-
dha, Laotse und, christlich, die „negative Theologie“ empfehlen. Das Wort ist 
das Sich-Öffnen, der Kern des Betens. Beten hat seine individuelle Geschichte, 
als „Pflicht“ nicht adäquat zu fassen, eher als „vor Gott reden“, freilassend; Gott 
spricht auf seine eigene Art darin.  

Hörend und „glaubend“ 
Der Mensch will erfahren, d.h. innerlich berührt werden. Dessauer zielt auf die 
„mystische“ Erfahrung; er verdeutlicht das Gesuchte mit der alten Sage von dem 
Mönch, der im Nachdenken den Klostergarten verlässt, um dem Gesang eines 
Vogels zu folgen – und aus der Zeit fällt. Aus dieser Erfahrung, aus einer inneren 
Helle – indische Texte sprechen vom „Ohrenlicht“ – spreche das Evangelium; es 
bedeute eine Umkehrung des Sehens (Nr. 10). Was wir, viel zu schnell und zur 
Formel erstarrt, Offenbarung nennen, meint die „große Erfahrung“ (Nr. 45), die 
mich meint. Ihr entspricht die Anbetung als Haltung. Ein anderes Wort dafür 
ist „glauben“ als inneres Tun, als Verbum, nichts Auferlegtes, eher im Gespräch 
oder „auf dem Weg bleiben“ mit einer Ahnung der „Heimat“. Glauben meint ein 
vom Hören qualifiziertes Sehen, ein tiefes Offen-Sein zum Schauen hin, kurz: sich 
Gott öffnen, immer im Urbild der „Königsherrschaft Gottes“ (Nr. 83). Glauben 
heißt Wachsen (Nr. 67); es ist „der Kern eines Reifungsprozesses“, nicht ein Be-
sitz zum Festhalten, vielmehr Offensein für den GEIST, das bewegende Pneuma.  

139

Philipp Dessauer



6	 Lat. mutabor = „ich werde verwandelt werden“: in Wilhelm Hauffs Die Geschichte von Kalif Storch das 
vergessene Zauberwort, das die menschliche Gestalt zurückbringt (ders., Märchen, erstmals 1825).

In die Verwandlung
Zu Anfang seines Buches spricht Philipp Dessauer vom Risiko des „Denkens an 
Gott“, denn es wirkt verändernd (Nr. 6). Gott erscheint ihm wie die Leerstelle, 
die aber anzieht (Nr. 7), das Offene, Ungreifbare, von dem eine Unruhe ausgeht. 
Von ihr spricht das Pneuma (Nr. 8); wir gehen auf das „mysterion“ zu. Dessauer 
schreibt von dem „geheimen Mythos der Verwandlung“, vom ewigen „Mutabor“6, 
von der Kraft der Wünsche (Nr. 54), christlich gesprochen: in die Nähe Gottes 
kommen, und das bedeutet „Verwandlung“ (2 Kor 3,18). 

Der Weg dazu ist die Umkehr des Lebens: anders leben, ins Klein-Werden kom
men (Phil 2,5) (Nr. 57 ff.). Es ist die „Erlösung“ als Ziel der Welt (Röm 8), worauf 
die „Welt-Eile“ geht (Nr. 70), die Unerlöstheit der Welt ist nicht vergessen, daran 
ist vielmehr zu leiden. Die Welt soll auf ihre Verwandlung, ihre Integration hin 
meditiert und daran mitgearbeitet werden. Dies soll in Gelassenheit und in euber 
Haltung der Nächsten-Liebe geschehen, in der die technische Welt distanziert 
wird (Nr. 72). Die Welt auf Wandlung hin sehen heißt, sie eschatologisch sehen, 
m.a.W.: die Gegenwart nicht vergötzen, auf die Parusie als Aufdeckung des Ver-
borgenen warten, das „Maranatha“ (1 Kor 16,22; Offb 22,20) auf die Identität 
beziehen (Nr. 75).

Gott in der Liebe (Nr. 78)
Das Thema „Liebe“ ist in einem „Weltgespräch“ da, d.h. es ist allgegenwärtig und 
in vielerlei Bedeutung (Nr. 77): Liebe heißt christlich, zum Sinn der Welt das gro-
ße Ja sagen (Nr. 80). Es geht, mit Joh 14 gesprochen, um den Weg. Ich öffne mich 
dem Wort der Schrift, auch in den Bildern, in denen es erscheint. Die Hingabe ist 
zu üben (Nr. 86); Wesensmitte der Meditation ist es, aus den Gleisen zu springen, 
das zugreifende Verhalten lassen, sich anheim zu geben, den Herrn des Wortes 
finden. Liebe bedeutet „das Spüren des Lichts“ (Nr. 87 f.), sie ist das Motiv der 
Motive.

Der unendliche Weg

Was hat mich über Jahre hin an Philipp Dessauers Schriften über das Meditieren 
angezogen, wie hat er mein Meditieren begleitet? Es war zu ahnen, dass er auf 
eine Laien- oder Welt-Spiritualität zielte. Zu allererst, im Unterschied zu Anlei-
tungen, die mehr auf Didaktik setzten, faszinierte das Gefühl, freigelassen und 
zugleich tiefer geführt zu werden – aus Respekt vor meiner Individualität und 
meiner Lebensgeschichte. Weder theologisch noch psychologisch findet er Grün-
de, mich zu schulmeistern; er setzt auf die transzendierende Bewegung in der 

140

Nachfolge



7	 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim. Zürich 1949, 331 f.: (...) der junge Levi Jizchak über den 
„Schöpfer der Welt“: „Alle sagen es, aber erlernen sie es auch?“

Identität, die man von der „Tiefe Gottes“ (Röm 11,33) herleiten könnte; diese 
erinnert an meine eigenen Tiefen. So erscheint das Unbewusste C. G. Jungs als 
Fascinosum, die Seele als das Geheimnis im Menschen (Nr. 32) und die leise 
Stimme in mir als das Eigenste und das Darüber-Hinaus, das den Abwehrpanzer 
durchdringt (Nr. 24). 

Mehr, ich verlerne allmählich, Gott gegenständlich aufzufassen, wozu „re-
ligiöse“ Sprache und Praxis verführen. Ich lerne, dass es ein Lernen gibt, GOTT 
zu sagen7, das zugleich zu einem Zuwachs an Selbsterkenntnis führt (Nr. 5). Ein 
Weg dazu ist, Christus zu „sehen“, d.h. das Sehen vom Hören aufzuschließen, 
also es ins Intersubjektive erweitern zu lassen. – „Schöpfung“ als Eröffnung von 
Beziehungen zu verstehen wirft neues Licht auf eine alte unverstandene Formel. 
Dazu gehört das große Thema der „Verwandlung“, das eschatologische Verste-
hen der Welt.

Dessauers Buch macht den Eindruck einer entschiedenen Reduktion auf das 
Wesentliche. Es ist wenig die Rede von Kirche oder von Sakramenten, nur von 
der Wurzel vieler Dinge: vom Wort als etwas Fundamentalem. Philipp Dessauer 
ist fast vergessen, obwohl er vieles aufschließen kann. Er führt auf einen unend-
lichen Weg, der Finden im Suchen und Suchen im Finden bedeutet. 

141

Philipp Dessauer


