
*	 Dieser Beitrag wurde für GEIST & LEBEN in englischer Sprache verfasst und von Bettina Sohm über-
setzt. Bearbeitung: Christoph Benke.

1	 I.-M. Morariu, Myrrha Lot-Borodine et la redécouverte de la théologie orthodoxe dans l’espace français, in: 
Studia Monastica LX (2009), 413 f.

Mystagogie und Sakrament* 
Myrrha Lot-Borodine (1882-1954)

Die jüngere französische Geschichte kennt drei bedeutende Frauen slawischer 
Herkunft, deren Verdienst es war, die Orthodoxie dort auf ihre Weise bekannt zu 
machen: Myrrha Lot-Borodine (1882–1954), Mutter Maria Skobtova (1891–1945) 
und Elisabeth Behr-Sigel (1907–2005).1 Alle beschäftigten sich mit Theologie und 
Literatur, und doch waren ihre Charismen und Schicksale unterschiedlich. Myr-
rha Lot-Borodine präsentierte das gemeinsame christliche Erbe im katholischen 
Raum und trug dazu bei, die orthodoxe Theologie und deren Besonderheiten 
dort aufzuwerten. Mutter Maria Skobtova ist für ihre Mitmenschlichkeit bekannt, 
was sich in ihrem Opfer manifestierte. Elisabeth Behr-Sigels Verdienst war es, 
Brücken in die Welt des Protestantismus gebaut zu haben.

Im Folgenden greifen wir einen Aspekt des theologischen Ansatzes von Myr-
rha Lot-Borodine heraus und stellen die Frage: Bietet das Thema der Mystagogie, 
wie es etwa Maximus Confessor oder Nikolaus Cabasilas sehen, Ansatzpunkte für 
eine gemeinsame christliche Spiritualität, welche von Katholiken und Orthodo
xen geteilt wird? 

Zunächst interessieren wir uns für den Lebensweg Lot-Borodines, danach skiz
zieren wir ihre theologischen Anliegen und deren Rezeption. Dabei soll deutlich 
werden, wie eng Biographie und Theologie verzahnt sind.

Nachfolge

Iuliu-Marius Morariu  | Cluj (RO)

geb. 1991, Dr. theol., Wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der Faculty of Orthodox Theology der 
Babeş-Bolyai University Cluj

iuliumariusmorariu@gmail.com

142



2	 M. Mahn-Lot, Ma mère, Myrrha Lot-Borodine (1882–1954), in: Revue des Sciences philosophiques et 
théologiques 87 (2004), 4, 745 f.

3	 M. Lot-Borodine, Initiation a la Mystique sacramentaire de l'Orient, in: Revue des Sciences philoso-
phiques et théologiques 15 (1935), 299–330; 17 (1937), 693–712.

4	 M. Lot-Borodine, La Beatitude dans L'Orient chrétien, in: Dieu vivant 15 (1944), 85–115; dies., 
L'Eucharistie chez Nicolae Cabasilas, in: Dieu vivant 24 (1953), 123–134.

5	 I.-M. Morariu, Myrrha Lot-Borodine et la redécouverte, 415 [s. Anm. 1].
6	 J. Daniélou, Introduction, in: M. Lot-Borodine, La déification de l'homme selon la doctrine des Pères grec-

ques. Paris 1970, 9.

Bio-bibliografische Marksteine 

Myrrha wurde am 21. Januar 1881 in Sankt Petersburg in die Familie von Ivan Bo
rodine, einem berühmten russischen Botaniker, geboren. Nach Auskunft ihrer 
Tochter erhielt Myrrha (im Original „Miropia“) eine sehr gute Ausbildung: „Die 
Familie (eine Schwester, ein Stiefbruder sowie eine Stiefschwester) lebte in einer 
kulturell ungemein anregenden Atmosphäre: Sie sprachen fließend Deutsch und 
Französisch. Mit achtzehn ging sie, wie ihre Schwester Inna, an die ‚Prince Obo-
lensky‘, eine Frauenuniversität. Dort wurden traditionell Texte von Autoren wie 
Shakespeare, Goethe, Dante (Die göttliche Komödie) oder auch griechisches Thea
ter (das zu diesem Zeitpunkt ins Russische übersetzt wurde) gelesen. Über Fachta-
gungen begegnete die russische ‚Intelligenzija‘ der offiziellen Kirche. Jeder fühlte 
sich mit Puschkin, Turgenew, Tolstoi, Dostojewski im Einklang. Die Kenntnis des 
Abendlandes, insbesondere Frankreichs und Italiens, schien für eine kultivierte 
Russin unabdingbar.“2

Hier finden sich die Wurzeln der späteren russischen Intellektuellen ebenso 
wie ihr Wunsch, zu reisen und Frankreich zu sehen. 1906 kommt sie dort an und 
verfasst eine Dissertation mit dem Titel La femme dans l'ouvre de Chrétien de Troyes. 
In ihrem Abschlussjahr heiratete sie den Historiker Ferdinand Lot, der an der Éco-
le des hautes études in Paris lehrte. Myrrhas Leidenschaft für die griechische Kultur 
der Antike lässt sie dieses Thema ihr Leben lang studieren. Gleichzeitig entdeckt 
sie aber auch ihre Vorliebe für mittelalterliche Literatur. Neben einem Werk über 
den zeitgenössischen russischen Roman veröffentlicht sie (alleine oder mit ihrem 
Ehemann) interessante Zugänge zu Romanfiguren aus dem Mittelalter, wie Lance-
lot oder anderen wichtigen literarischen Charakteren dieser Zeit.

Ihre literarischen Studien bringen Myrrha jedoch nach und nach dazu, das Er
be des Christentums zu entdecken, insbesondere nach 1920. Sie schreibt über be-
deutende christliche Figuren des ersten Jahrtausends, später über Personen wie 
Nicolaus Cabasilas. Über philologische Ansätze nähert sie sich den Werkinhalten 
an. Das hat in den 1930er- und 40er-Jahren Publikationen in renommierten Zeit-
schriften zur Folge wie Revue des Sciences philosophiques et théologiques (Paris)3, Ire-
nikon (Chevetogne, Belgien) und Dieu Vivant (Paris)4.

M. Lot-Borodines Artikel wurden von katholischen Theologen5 wie Jean Da-
niélou sehr geschätzt.6 Yves Congar fordert sie 1936 und 1937 auf, mehrere Texte 

143

Myrrha Lot-Borodine



7	 M. Lot-Borodine, Taina „Darului lacrimilor“ în Răsăritul creştin (engl. The sacrament of the „gift of 
tears“ in Christian East), in: O. Clement / B. Bobrinskoy / E. Behr-Sigel, M. Lot-Borodine, Fericita întri-
stare (engl. The happy sadness). Bucharest 1997, 133–191.

8	 M. Lot-Borodine, Un maître de la spiritualité byzantine au XIVe siècle – Nicolas Cabasilas. Paris 1958.
9	 E. Branişte, Dicţionar de cunoştinţe religioase (engl. Dictionary of Religious knowledges). Sibiu 2010, s. 

v. „mistagogie“; Romanian Academy, Linguistic Institute „Iorgu Iordan“, Dicţionar Explicativ al Limbii 
Române (DEX) (engl. Explicative Dictionary of Romanian Language). Bucharest 1996, s. v. „mistagogie“.

in der bereits erwähnten Revue des Sciences philosophiques et théologiques zu ver-
fassen. Damit gehört sie zu jenen Theolog(inn)en, die zwischen 1930 und 1950 
zur Wiederentdeckung der byzantinischen Mystik im abendländischen Raum 
beitrugen. 

Vladimir Lossky macht Lot-Borodine zum Mitglied der Redaktion von Dieu 
vivant. In diesen, aber auch anderen Zeitschriften wie Putj, Les Études carmelitai
nes oder La Vie Spirituelle, publiziert sie theologische Artikel, in denen sie sich 
historischen oder spiritualitätsgeschichtlichen Themen zuwendet – gelegentlich 
mit polemischem Unterton. Auch nach ihrem Tod bleibt M. Lot-Borodine eine 
Autorität innerhalb der zeitgenössischen orthodoxen Theologie. 

Es sind diese Themen, die sie immer wieder aufgreift: die Vergöttlichung des 
Menschen (eine Inspirationsquelle für Forscher aus verschiedenen christlichen 
Konfessionen), die Gabe der Tränen7 (hier berühren sich ihre Ansichten mit je-
nen der Hesychasmus-Forscher), die Bedeutung der Sakramente in der Kirchen-
geschichte, die Erlösung (als ein Beispiel, wie sich doktrinäre Aspekte in den 
Schriften der griechischen Kirchenväter aus den ersten zwölf Jahrhunderten des 
Christentums widerspiegeln). Kurz- oder Langzeitstudien in verschiedenen Fach
zeitschriften tragen im französischen Raum zur Verbreitung ihrer Sichtweisen 
und generell der orthodoxen Theologie bei. Viele ihrer Artikel wurden posthum 
in Büchern über Persönlichkeiten wie etwa N. Cabasilas8 veröffentlicht. Auch 
diese Tatsache zeigt, dass M. Lot-Borodines Beitrag zur orthodoxen Theologie 
wahrgenommen wurde.

Der Stellenwert der Mystagogie 

In der orthodoxen Theologie hat die Mystagogie ihren Ort in der Sakramenten-
theologie. Die Einführung in die heiligen Mysterien wird von Priestern9 vorge-
nommen. Material zum Thema findet sich daher in Taufkatechesen (Kyrill von 
Jerusalem, Dyonisius der Areopagit, Johannes von Damaskus, Nicolas Cabasilas) 
oder bei jenen Autoren, deren Theologie generell um die Sakramente kreist (Ma-
ximus Confessor) sowie bei jenen, die Erklärungen zur heiligen Liturgie beisteu-
ern (wie Theodor von Andida). Für M. Lot-Borodine sind Maximus Confessor 
und Nicolaus Cabasilas die Hauptquellen ihrer Inspiration. Wenn sie über Ver-
göttlichung oder über die Gabe der Tränen oder über interkonfessionelle Zugän-

144

Nachfolge



ge spricht, geht sie von den Sakramenten oder von den Hymnen, dem kostbar
sten Geschenk der byzantinischen Theologie, aus.10 Die Eucharistie nimmt des-
halb zentrale Bedeutung im christlichen Leben ein, weil „wir dort nicht nur die 
Gaben des Heiligen Geistes empfangen, sondern auch den Wohltäter selbst, den 
wahren Schatz, der die ganze Fülle der Gnade wieder öffnet“11. Über mystago-
gische Fragestellungen gelangt M. Lot-Borodine zu pneumatologischen Gesichts
punkten – stets im Rahmen der Sakramententheologie. Texte des Symeon des 
Neuen Theologen leiten M. Lot-Borodine zu monastischen Themen oder zu all-
gemeinen Fragen wie jener nach der Rolle des Opfers im christlichen Leben.12 

Überlegungen zum Thema Mystagogie können aber für die russisch-franzö-
sische Theologin auch Anlass sein, um interkonfessionelle Unterschiede und 
kontroverse Sichtweisen zu benennen. Bekanntlich fassen Byzanz und Rom die 
eucharistische Epiklese unterschiedlich auf. Der Zeitpunkt der Wandlung der 
heiligen Gaben und wer der eigentlich Handelnde ist – das wird je anders gese-
hen.13 Wo M. Lot-Borodine auf die Seligkeit zu sprechen kommt und dazu die 
Theologie des griechischen Ostens mit jener des Thomas von Aquin vergleicht, 
macht sie das am Kult und an liturgischer Theologie fest: Die Erfüllung „unserer 
Seligkeit besteht darin, dass wir Töchter und Söhne Gottes werden (Joh 10,34), 
am göttlichen Leben teilnehmen und uns auf freie Weise dessen ungeschaffe-
nen Prinzipien anschließen“14. An anderer Stelle geht M. Lot-Borodines Analyse 
von der Feiergestalt eines Sakramentes aus, um aufzuzeigen, woraus sich die 
Synthese byzantinischer Spiritualität speist: aus dem jüdischen Erbe, dem Hin-
tergrund der Heiligen Schrift und der symbolischen Theologie. Das wiederum 
macht die Komplexität der Mystagogie für das christliche Leben aus.15

Die eminente Bedeutung der Zeichen für die Mystagogie bedeutet allerdings 
keineswegs eine inhaltslose Theologie der Form. M. Lot-Borodines Herangehens
weise an das Thema Mystagogie hat stets die praktische Bedeutung für das geist-
liche Leben im Blick. Aber ohne Berücksichtigung der symbolisch-zeichenhaften 
Dimension lässt sich kein ganzheitliches Verständnis von Mystagogie gewinnen. 
Symbole innerhalb der christlichen Theologie gibt es, weil es innerhalb der Kir-
che zwei Wirklichkeiten gibt, die göttliche und die menschliche. Die eine ist 
mit der sichtbaren und die andere mit der unsichtbaren Kirche verbunden. Die 
Sakramente, wie M. Lot-Borodine ausführt, „bilden eine Verbindung zwischen 
den beiden Kirchen“16. Dies ist der Grund, warum die Symbole trotz des häufi
gen Vorkommens in den theologischen Diskursen, oft durch „dialektische Ele-

10	 Vgl. A. Scrima, Biserica liturgică (engl. Liturgical Church). Bucharest 2005, 67.
11	 M. Lot-Borodine, L'Eucharistie chez Nicolae Cabasilas, 127 [s. Anm. 4].
12	 M. Lot-Borodine, Taina „Darului lacrimilor“ în Răsăritul creştin, 170 [s. Anm. 7].
13	 M. Lot-Borodine, Un maître, 44 [s. Anm. 8].
14	 M. Lot-Borodine, La Beatitude dans L'Orient chrétien, 92 [s. Anm. 4].
15	 M. Lot-Borodine, Un maître, 71 [s. Anm. 8].
16	 M. Lot-Borodine, La déification, 215 [s. Anm. 6].

145

Myrrha Lot-Borodine



17	 M. Lot-Borodine, Un maitre, 111 [s. Anm. 8].

mente“ ausgedrückt werden. Damit wird Theologie nicht zu einer dialektischen 
Übung, sondern zu einer praktischen Lebensform. Grundlage dieser praktischen 
Perspektive ist der inkarnierte Logos. Auf ihm baut die theozentrische Anthropo-
logie der Kirche auf, manifest in den Sakramenten: „Nur die Inkarnation macht 
die theozentrische Anthropologie möglich, wie sie von der griechisch-orientali
schen Patristik verstanden wird. Im inkarnierten Logos ist die gesamte Mensch-
lichkeit Christi des Erlösers vergeistigt und wird als seine eigene fleischliche Na-
tur verstanden.“17 In M. Lot-Borodines Werken finden sich viele weitere Ansichten 
zur Mystagogie, dargestellt an repräsentativen Autoren. Die genannten Beispiele 
veranschaulichen ihre Theologie und die Art und Weise, wie sie orthodoxe Theo-
logie in einem interkonfessionellen Raum präsentierte.  

Fazit

Myrrha Lot-Borodine war eine der bedeutendsten orthodoxen Theologinnen. Ihr 
Beitrag bestand darin, auf der Grundlage der mystagogischen Tradition der Kirche 
in einem interkonfessionellen Raum auf substantielle Marksteine der Theologie 
hinzuweisen sowie Kontexte des Dialogs zu schaffen. Sie kam aus dem russischen 
Raum und hatte einen philologischen Hintergrund. Sie nutzte die philologische 
Analyse und den Diskurs nicht nur, um den bzw. die Leser(in) von der Richtigkeit 
ihrer Worte zu überzeugen, sondern auch, um in der Leserschaft den Wunsch zu 
wecken, Theologie, ausgehend von den wichtigsten Quellen (nämlich der Heili-
gen Schrift und der Tradition der Kirche), tiefgründiger zu betreiben.

Ihre Botschaft an uns heute lautet: In den Sakramenten kann das Reich Gottes 
in der Welt „gekostet“ werden. Sie befördern das Werk der Gnade im Menschen 
und vergegenwärtigen Momente aus dem Leben Christi. Die Sakramente erinnern 
an wesentliche Aspekte, die durch die Heilige Schrift offenbart wurden. Sie lassen 
die Komplexität der Liebe verstehen, die Gott der Menschheit zeigt. Im Sakrament 
kann der Mensch Christus auf die konkreteste und realistischste Weise in der Welt 
begegnen, trotz seiner Sünden. Daran erinnert zu haben, ist das Verdienst der rus
sischen Forscherin aus dem französischen Raum, basierend auf Autoren wie Nico-
las Cabasilas oder Maximus dem Bekenner und deren mystagogischen Ansätzen.

146

Nachfolge


