Nachfolge

luliu-Marius Morariu | Cluj (RO)

geb. 1991, Dr. theol., Wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der Faculty of Orthodox Theology der
Babes-Bolyai University Cluj

iuliumariusmorariu@gmail.com

Mystagogie und Sakrament”

Myrrha Lot-Borodine (1882-1954)

Die jiingere franzosische Geschichte kennt drei bedeutende Frauen slawischer
Herkunft, deren Verdienst es war, die Orthodoxie dort auf ihre Weise bekannt zu
machen: Myrrha Lot-Borodine (1882-1954), Mutter Maria Skobtova (1891-1945)
und Elisabeth Behr-Sigel (1907-2005).! Alle beschiftigten sich mit Theologie und
Literatur, und doch waren ihre Charismen und Schicksale unterschiedlich. Myr-
rha Lot-Borodine prasentierte das gemeinsame christliche Erbe im katholischen
Raum und trug dazu bei, die orthodoxe Theologie und deren Besonderheiten
dort aufzuwerten. Mutter Maria Skobtova ist fiir ihre Mitmenschlichkeit bekannt,
was sich in ihrem Opfer manifestierte. Elisabeth Behr-Sigels Verdienst war es,
Briicken in die Welt des Protestantismus gebaut zu haben.

Im Folgenden greifen wir einen Aspekt des theologischen Ansatzes von Myr-
rha Lot-Borodine heraus und stellen die Frage: Bietet das Thema der Mystagogie,
wie es etwa Maximus Confessor oder Nikolaus Cabasilas sehen, Ansatzpunkte fiir
eine gemeinsame christliche Spiritualitdt, welche von Katholiken und Orthodo-
xen geteilt wird?

Zundchst interessieren wir uns fiir den Lebensweg Lot-Borodines, danach skiz-
zieren wir ihre theologischen Anliegen und deren Rezeption. Dabei soll deutlich
werden, wie eng Biographie und Theologie verzahnt sind.

*  Dieser Beitrag wurde fiir GEIST & LEBEN in englischer Sprache verfasst und von Bettina Sohm tiber-
setzt. Bearbeitung: Christoph Benke.

1 L-M. Morariu, Myrrha Lot-Borodine et la redécouverte de la théologie orthodoxe dans ’espace frangais, in:
Studia Monastica LX (2009), 413 f.

142



Myrrha Lot-Borodine

Bio-bibliografische Marksteine

Myrrha wurde am 21. Januar 1881 in Sankt Petersburg in die Familie von Ivan Bo-
rodine, einem berithmten russischen Botaniker, geboren. Nach Auskunft ihrer
Tochter erhielt Myrrha (im Original ,Miropia“) eine sehr gute Ausbildung: ,Die
Familie (eine Schwester, ein Stiefbruder sowie eine Stiefschwester) lebte in einer
kulturell ungemein anregenden Atmosphdre: Sie sprachen flieRend Deutsch und
Franzosisch. Mit achtzehn ging sie, wie ihre Schwester Inna, an die ,Prince Obo-
lensky’, eine Frauenuniversitdt. Dort wurden traditionell Texte von Autoren wie
Shakespeare, Goethe, Dante (Die gottliche Komodie) oder auch griechisches Thea-
ter (das zu diesem Zeitpunkt ins Russische iibersetzt wurde) gelesen. Uber Fachta-
gungen begegnete die russische ,Intelligenzija‘ der offiziellen Kirche. Jeder fiihlte
sich mit Puschkin, Turgenew, Tolstoi, Dostojewski im Einklang. Die Kenntnis des
Abendlandes, insbesondere Frankreichs und Italiens, schien fiir eine kultivierte
Russin unabdingbar.“?

Hier finden sich die Wurzeln der spdteren russischen Intellektuellen ebenso
wie ihr Wunsch, zu reisen und Frankreich zu sehen. 1906 kommt sie dort an und
verfasst eine Dissertation mit dem Titel La femme dans 1'ouvre de Chrétien de Troyes.
In ihrem Abschlussjahr heiratete sie den Historiker Ferdinand Lot, der an der Eco-
le des hautes études in Paris lehrte. Myrrhas Leidenschaft fiir die griechische Kultur
der Antike ldsst sie dieses Thema ihr Leben lang studieren. Gleichzeitig entdeckt
sie aber auch ihre Vorliebe fiir mittelalterliche Literatur. Neben einem Werk tiber
den zeitgendssischen russischen Roman verdffentlicht sie (alleine oder mit ihrem
Ehemann) interessante Zugidnge zu Romanfiguren aus dem Mittelalter, wie Lance-
lot oder anderen wichtigen literarischen Charakteren dieser Zeit.

Ihre literarischen Studien bringen Myrrha jedoch nach und nach dazu, das Er-
be des Christentums zu entdecken, insbesondere nach 1920. Sie schreibt {iber be-
deutende christliche Figuren des ersten Jahrtausends, spéter iiber Personen wie
Nicolaus Cabasilas. Uber philologische Ansitze nihert sie sich den Werkinhalten
an. Das hat in den 1930er- und 40er-Jahren Publikationen in renommierten Zeit-
schriften zur Folge wie Revue des Sciences philosophiques et théologiques (Paris)?, Ire-
nikon (Chevetogne, Belgien) und Dieu Vivant (Paris)*.

M. Lot-Borodines Artikel wurden von katholischen Theologen® wie Jean Da-
niélou sehr geschitzt.® Yves Congar fordert sie 1936 und 1937 auf, mehrere Texte

2 M. Mahn-Lot, Ma mére, Myrrha Lot-Borodine (1882-1954), in: Revue des Sciences philosophiques et
théologiques 87 (2004), 4, 745 f.

3 M. Lot-Borodine, Initiation a la Mystique sacramentaire de 1'Orient, in: Revue des Sciences philoso-
phiques et théologiques 15 (1935), 299-330; 17 (1937), 693-712.

4 M. Lot-Borodine, La Beatitude dans L'Orient chrétien, in: Dieu vivant 15 (1944), 85-115; dies.,
L'Eucharistie chez Nicolae Cabasilas, in: Dieu vivant 24 (1953), 123-134.

5 1.-M. Morariu, Myrrha Lot-Borodine et la redécouverte, 415 [s. Anm. 1].

J. Daniélou, Introduction, in: M. Lot-Borodine, La déification de I'homme selon la doctrine des Péres grec-

ques. Paris 1970, 9.

o)}

143



Nachfolge

in der bereits erwdhnten Revue des Sciences philosophiques et théologiques zu ver-
fassen. Damit gehort sie zu jenen Theolog(inn)en, die zwischen 1930 und 1950
zur Wiederentdeckung der byzantinischen Mystik im abendldndischen Raum
beitrugen.

Vladimir Lossky macht Lot-Borodine zum Mitglied der Redaktion von Dieu
vivant. In diesen, aber auch anderen Zeitschriften wie Putj, Les Etudes carmelitai-
nes oder La Vie Spirituelle, publiziert sie theologische Artikel, in denen sie sich
historischen oder spiritualitdtsgeschichtlichen Themen zuwendet — gelegentlich
mit polemischem Unterton. Auch nach ihrem Tod bleibt M. Lot-Borodine eine
Autoritdt innerhalb der zeitgendssischen orthodoxen Theologie.

Es sind diese Themen, die sie immer wieder aufgreift: die Vergottlichung des
Menschen (eine Inspirationsquelle fiir Forscher aus verschiedenen christlichen
Konfessionen), die Gabe der Tranen” (hier beriihren sich ihre Ansichten mit je-
nen der Hesychasmus-Forscher), die Bedeutung der Sakramente in der Kirchen-
geschichte, die Erlosung (als ein Beispiel, wie sich doktrindre Aspekte in den
Schriften der griechischen Kirchenviter aus den ersten zwolf Jahrhunderten des
Christentums widerspiegeln). Kurz- oder Langzeitstudien in verschiedenen Fach-
zeitschriften tragen im franzosischen Raum zur Verbreitung ihrer Sichtweisen
und generell der orthodoxen Theologie bei. Viele ihrer Artikel wurden posthum
in Biichern tiber Personlichkeiten wie etwa N. Cabasilas® veroffentlicht. Auch
diese Tatsache zeigt, dass M. Lot-Borodines Beitrag zur orthodoxen Theologie
wahrgenommen wurde.

Der Stellenwert der Mystagogie

In der orthodoxen Theologie hat die Mystagogie ihren Ort in der Sakramenten-
theologie. Die Einfiihrung in die heiligen Mysterien wird von Priestern’ vorge-
nommen. Material zum Thema findet sich daher in Taufkatechesen (Kyrill von
Jerusalem, Dyonisius der Areopagit, Johannes von Damaskus, Nicolas Cabasilas)
oder bei jenen Autoren, deren Theologie generell um die Sakramente kreist (Ma-
ximus Confessor) sowie bei jenen, die Erklirungen zur heiligen Liturgie beisteu-
ern (wie Theodor von Andida). Fiir M. Lot-Borodine sind Maximus Confessor
und Nicolaus Cabasilas die Hauptquellen ihrer Inspiration. Wenn sie tiber Ver-
gottlichung oder tiber die Gabe der Trdnen oder iiber interkonfessionelle Zugin-

7 M. Lot-Borodine, Taina ,Darului lacrimilor” in Rasdritul crestin (engl. The sacrament of the ,gift of
tears” in Christian East), in: O. Clement / B. Bobrinskoy / E. Behr-Sigel, M. Lot-Borodine, Fericita intri-
stare (engl. The happy sadness). Bucharest 1997, 133-191.
M. Lot-Borodine, Un maitre de la spiritualité byzantine au XIVe siécle — Nicolas Cabasilas. Paris 1958.
9 E. Braniste, Dictionar de cunogtinte religioase (engl. Dictionary of Religious knowledges). Sibiu 2010, s.
v. ,mistagogie”; Romanian Academy, Linguistic Institute ,Jorgu Iordan”, Dictionar Explicativ al Limbii
Romdne (DEX) (engl. Explicative Dictionary of Romanian Language). Bucharest 1996, s. v. , mistagogie”.

o]

144



Myrrha Lot-Borodine

ge spricht, geht sie von den Sakramenten oder von den Hymnen, dem kostbar-
sten Geschenk der byzantinischen Theologie, aus.!® Die Eucharistie nimmt des-
halb zentrale Bedeutung im christlichen Leben ein, weil ,wir dort nicht nur die
Gaben des Heiligen Geistes empfangen, sondern auch den Wohltiter selbst, den
wahren Schatz, der die ganze Fiille der Gnade wieder 6ffnet“!'. Uber mystago-
gische Fragestellungen gelangt M. Lot-Borodine zu pneumatologischen Gesichts-
punkten — stets im Rahmen der Sakramententheologie. Texte des Symeon des
Neuen Theologen leiten M. Lot-Borodine zu monastischen Themen oder zu all-
gemeinen Fragen wie jener nach der Rolle des Opfers im christlichen Leben.'

Uberlegungen zum Thema Mystagogie kénnen aber fiir die russisch-franzo-
sische Theologin auch Anlass sein, um interkonfessionelle Unterschiede und
kontroverse Sichtweisen zu benennen. Bekanntlich fassen Byzanz und Rom die
eucharistische Epiklese unterschiedlich auf. Der Zeitpunkt der Wandlung der
heiligen Gaben und wer der eigentlich Handelnde ist — das wird je anders gese-
hen.!® Wo M. Lot-Borodine auf die Seligkeit zu sprechen kommt und dazu die
Theologie des griechischen Ostens mit jener des Thomas von Aquin vergleicht,
macht sie das am Kult und an liturgischer Theologie fest: Die Erfiillung , unserer
Seligkeit besteht darin, dass wir Toéchter und S6hne Gottes werden (Joh 10,34),
am gottlichen Leben teilnehmen und uns auf freie Weise dessen ungeschaffe-
nen Prinzipien anschlieffen“!4. An anderer Stelle geht M. Lot-Borodines Analyse
von der Feiergestalt eines Sakramentes aus, um aufzuzeigen, woraus sich die
Synthese byzantinischer Spiritualitdt speist: aus dem jiidischen Erbe, dem Hin-
tergrund der Heiligen Schrift und der symbolischen Theologie. Das wiederum
macht die Komplexitidt der Mystagogie fiir das christliche Leben aus.’

Die eminente Bedeutung der Zeichen fiir die Mystagogie bedeutet allerdings
keineswegs eine inhaltslose Theologie der Form. M. Lot-Borodines Herangehens-
weise an das Thema Mystagogie hat stets die praktische Bedeutung fiir das geist-
liche Leben im Blick. Aber ohne Beriicksichtigung der symbolisch-zeichenhaften
Dimension ldsst sich kein ganzheitliches Verstindnis von Mystagogie gewinnen.
Symbole innerhalb der christlichen Theologie gibt es, weil es innerhalb der Kir-
che zwei Wirklichkeiten gibt, die gottliche und die menschliche. Die eine ist
mit der sichtbaren und die andere mit der unsichtbaren Kirche verbunden. Die
Sakramente, wie M. Lot-Borodine ausfiihrt, ,bilden eine Verbindung zwischen
den beiden Kirchen“'¢. Dies ist der Grund, warum die Symbole trotz des héaufi-
gen Vorkommens in den theologischen Diskursen, oft durch ,dialektische Ele-

10 Vgl. A. Scrima, Biserica liturgicd (engl. Liturgical Church). Bucharest 2005, 67.
11 M. Lot-Borodine, L'Eucharistie chez Nicolae Cabasilas, 127 [s. Anm. 4].

12 M. Lot-Borodine, Taina ,Darului lacrimilor” in Rasdritul crestin, 170 [s. Anm. 7].
13 M. Lot-Borodine, Un maitre, 44 [s. Anm. 8].

14 M. Lot-Borodine, La Beatitude dans L'Orient chrétien, 92 [s. Anm. 4].

15 M. Lot-Borodine, Un maitre, 71 [s. Anm. 8].

16 M. Lot-Borodine, La déification, 215 [s. Anm. 6].

145



Nachfolge

mente” ausgedriickt werden. Damit wird Theologie nicht zu einer dialektischen
Ubung, sondern zu einer praktischen Lebensform. Grundlage dieser praktischen
Perspektive ist der inkarnierte Logos. Auf ihm baut die theozentrische Anthropo-
logie der Kirche auf, manifest in den Sakramenten: ,Nur die Inkarnation macht
die theozentrische Anthropologie moglich, wie sie von der griechisch-orientali-
schen Patristik verstanden wird. Im inkarnierten Logos ist die gesamte Mensch-
lichkeit Christi des Erlosers vergeistigt und wird als seine eigene fleischliche Na-
tur verstanden.”?” In M. Lot-Borodines Werken finden sich viele weitere Ansichten
zur Mystagogie, dargestellt an reprasentativen Autoren. Die genannten Beispiele
veranschaulichen ihre Theologie und die Art und Weise, wie sie orthodoxe Theo-
logie in einem interkonfessionellen Raum prasentierte.

Fazit

Myrrha Lot-Borodine war eine der bedeutendsten orthodoxen Theologinnen. Ihr
Beitrag bestand darin, auf der Grundlage der mystagogischen Tradition der Kirche
in einem interkonfessionellen Raum auf substantielle Marksteine der Theologie
hinzuweisen sowie Kontexte des Dialogs zu schaffen. Sie kam aus dem russischen
Raum und hatte einen philologischen Hintergrund. Sie nutzte die philologische
Analyse und den Diskurs nicht nur, um den bzw. die Leser(in) von der Richtigkeit
ihrer Worte zu iiberzeugen, sondern auch, um in der Leserschaft den Wunsch zu
wecken, Theologie, ausgehend von den wichtigsten Quellen (ndmlich der Heili-
gen Schrift und der Tradition der Kirche), tiefgriindiger zu betreiben.

Ihre Botschaft an uns heute lautet: In den Sakramenten kann das Reich Gottes
in der Welt ,gekostet” werden. Sie befordern das Werk der Gnade im Menschen
und vergegenwartigen Momente aus dem Leben Christi. Die Sakramente erinnern
an wesentliche Aspekte, die durch die Heilige Schrift offenbart wurden. Sie lassen
die Komplexitdt der Liebe verstehen, die Gott der Menschheit zeigt. Im Sakrament
kann der Mensch Christus auf die konkreteste und realistischste Weise in der Welt
begegnen, trotz seiner Siinden. Daran erinnert zu haben, ist das Verdienst der rus-
sischen Forscherin aus dem franzosischen Raum, basierend auf Autoren wie Nico-
las Cabasilas oder Maximus dem Bekenner und deren mystagogischen Ansatzen.

17 M. Lot-Borodine, Un maitre, 111 [s. Anm. 8].

146



