Okumene

Ulrich Ruh | Freiburgii. Br.

geb. 1950, Dr. theol., Dr. h.c., bis 2014 Chefredakteur
der Herder Korrespondenz, Honorarprofessor an der
Theologischen Fakultét der Universitdt Freiburg i. Br.

Ulrich.Ruh@mail.de

Okumenisch Kirche sein

Die katholische Kirche in Deutschland hat einen ,Synodalen Weg” begonnen.
In vier Foren beschiftigen sich dabei Vertreter(innen) der Bischofskonferenz,
des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, der wissenschaftlichen Theolo-
gie und diverser kirchlicher Gruppen mit Macht und Gewaltenteilung in der Kir-
che, mit der priesterlichen Lebensform, mit der Stellung der Frau in der Kirche
und mit der Sexualmoral. Das sind alles auf ihre Weise sehr , katholische” The-
men, und sie werden in den Foren auch ohne Beteiligung von Vertreter(inne)n
anderer christlicher Kirchen verhandelt. Wenn es sozusagen ans ,Eingemachte”
geht, bleibt man offensichtlich lieber unter sich, aller sonstigen 6kumenischen
Zusammenarbeit zum Trotz. Haben wir also noch nicht wirklich gelernt, was es
heift bzw. heifen konnte, 6kumenisch Kirche zu sein?

Hierzulande sind die beiden grofien christlichen Kirchen, die in der EKD
(Evangelische Kirche in Deutschland) zusammengeschlossenen evangelischen
Landeskirchen einerseits und die katholische Kirche andererseits, nach wie vor
die wichtigsten Akteure auf dem religiosen Feld. Diese Konstellation ist im euro-
pdischen Vergleich iibrigens ein Unikat, sieht man einmal von der Schweiz mit
ihrem spezifischen Nebeneinander von Katholik(inn)en und Reformierten ab.
Anderswo in Europa ist meist eine der christlichen Konfessionen so dominie-
rend, dass die Frage nach einem ,6kumenisch Kirche sein“ von vornherein ein
sehr viel geringeres Gewicht hat als in Deutschland mit seinem teils schiedlich-
friedlichen, teils spannungsreichen oder auch konfliktiven Zusammenleben von
Katholik(inn)en und Protestant(inn)en.

Unterschiedliche Spielarten von Kirchenverstéandnis und Kirchenbindung

Die katholische Kirche ist als Kirche dem Selbstverstindnis und der Struktur nach
wesentlich stdrker sicht- und greifbar als ihr protestantisches Pendant. Sie hat

147



Kirche

den Papst als mafigebliche gesamtkirchliche Bezugsgrofle, sie feiert den eucha-
ristischen Hauptgottesdienst nach amtlich approbierten liturgischen Formu-
laren, verfligt tiber ein verbindliches Lehrgebdude beziiglich Glauben und Sit-
tenlehre (man kann es im ,Katechismus der Katholischen Kirche” von 1992
nachlesen) und tber ein ausdifferenziertes Rechtssystem mit Normierungen fiir
die einzelnen Bereiche des kirchlichen Lebens. Gleichzeitig versteht sie sich als
untrennbare Verbindung von menschlich-geschichtlicher Institution und Glau-
benswirklichkeit. Mit der einschldgigen Formulierung aus der Kirchenkonstitu-
tion des II. Vatikanischen Konzils: ,Die mit hierarchischen Organen ausgestat-
tete Gesellschaft und der geheimnisvolle Leib Christi, die sichtbare Versamm-
lung und die geistliche Gemeinschaft, die irdische Kirche und die mit himmli-
schen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei verschiedene Gréf3en zu be-
trachten, sondern bilden eine einzige komplexe Wirklichkeit, die aus mensch-
lichem und gottlichem Element zusammenwéchst.” (LG 8)

Auch einem bzw. einer theologisch nicht besonders informierten Beobach-
ter(in) muss ins Auge springen, wie sehr sich das offizielle katholische Kirchen-
verstandnis und seine praktischen Auswirkungen von dem anderer christlicher
Gemeinschaften unterscheiden. Es gibt bei ihnen weder ein Pendant zum Papst,
noch kennen sie vergleichbare Vorgaben fiir die Feier von Gottesdiensten oder
gar ein dhnliches Kirchenrecht und eine fest umrissene Lehrgrundlage mit ent-
sprechenden Kompetenzen fiir ein kirchliches Lehramt. Daran haben auch die
vielen offiziellen 6kumenischen Gesprache zwischen der katholischen Kirche
und anderen Kirchen bzw. Konfessionen in den Jahrzehnten seit dem Konzil
mit seiner Offnung der katholischen Kirche fiir die 6kumenische Bewegung bis-
her nichts Grundlegendes verdndert. Sie haben das Thema Kirche in einem um-
fassenden Sinn tibrigens auch noch kaum direkt in den Blick genommen. Be-
griflenswerte Ausnahmen bestdtigen auch in diesem Fall die Regel, wie etwa
der gemeinsame Bericht, der das Ergebnis der Konsultationen zwischen dem
Papstlichen Einheitsrat und der GEKE (,,Gemeinschaft evangelischer Kirchen
in Europa”) enthdlt und im Jahr 2018 vorgelegt wurde. Er skizziert Aussagen zu
Grund, Gestalt und Bestimmung von Kirche, zum Verhiltnis von Kirche und
Rechtfertigung, zum Amt und zum Verstdndnis von Kirchengemeinschaft. Wiir-
den die entsprechenden Perspektiven von den beteiligten Kirchen wirklich wei-
terverfolgt, konnte das den Bemiihungen nur niitzen, Kirche 6kumenischer zu
denken und auch zu praktizieren.

,Protestantische” Katholiken
Auf der Ebene der praktischen, gelebten Vollziige von Kirche sind, jedenfalls in

Deutschland, inzwischen Katholik(inn)en und Protestant(inn)en allerdings ein-
ander dhnlicher geworden als in fritheren Jahrzehnten, als die konfessionellen

148



Okumene

Trennlinien das Bild pragten. Etwas zugespitzt formuliert: Die meisten katholi-
schen Christ(inn)en sind in ihrem Teilnahmeverhalten und Selbstverstandnis
ein gutes Stiick , protestantischer” im Sinn des Mehrheitsprotestantismus gewor-
den. Trotz nach wie vor giltigem ,Sonntagsgebot” gehen auch Katholik(inn)en
heute in der Regel nur noch an manchen Festen (vor allem an Weihnachten)
und bei bestimmten familidren Anldassen zum Gottesdienst, beschrankt sich ihr
Kontakt zur Kirche in sehr vielen Fillen auf die Kasualien Taufe, Erstkommunion,
eventuelle kirchliche Trauung, Beerdigung. Die entsprechende ,evangelische”
Liste enthdlt statt der Erstkommunion die Konfirmation. Auch Katholik(inn)en
kiitmmern sich kaum noch um kirchliche Vorschriften und pflegen ihre indivi-
duelle Weltanschauung, in der die einzelnen Vorgaben der katholischen Glau-
bens- und Sittenlehre nach eigenem Gusto beriicksichtigt werden oder auch
nicht. Auch sie wiirden wahrscheinlich die Aussage unterschreiben, die vor eini-
gen Jahren bei einer Untersuchung der EKD bei vielen Protestant(inn)en Zustim-
mung fand: ,Ich habe meine eigene Weltanschauung, in der auch Elemente des
christlichen Glaubens enthalten sind.” Dass sich dennoch nach wie vor ein gro-
Rerer Prozentsatz der Katholik(inn)en als der Protestant(inn)en an ihrer Kirche
reibt und zumindest auf diese Weise mit ihr verbunden ist, hat mit der grofieren
Sichtbarkeit der katholischen Kirche als Institution zu tun, die sich insgesamt ja
nicht entscheidend verdndert hat.

Der Protestantismus hat auf die Herausforderungen durch die Moderne vor
allem durch ein hohes Maf} an Ausdifferenzierung reagiert. Anders die katholi-
sche Kirche: Sie hat sich seit dem 19. Jahrhundert als geschlossene, von ihrer
religios-kulturellen Umwelt klar abgegrenzte Grofie mit entsprechenden Grof3-
milieus konstituiert, geschart um ein tibermdchtiges Papstamt, dem durch das
Dogma des I. Vatikanischen Konzils der Lehr- und Jurisdiktionsprimat in die
Hand gegeben wurde. Betrachtet man die katholische Kirche der Gegenwart,
fallt auf, dass sie in einem bestimmten Sinn dabei ist, das , protestantische“ Mo-
dell der Ausdifferenzierung nachzuvollziehen, natiirlich unter ihren spezifischen
Bedingungen und unter ihren Voraussetzungen. Der deutlichste Beleg dafiir ist
das Entstehen von so etwas wie einer ,Erweckungsbewegung auf katholisch”: Es
sind innerhalb der katholischen Kirche Frommigkeitsformen heimisch gewor-
den, die man bislang nur aus erwecklichen Stromungen im Protestantismus
kannte, ein an Bekehrung, direktem Glaubensausdruck, Mission und enger Ge-
meinschaft orientierter Stil des Christseins. Entsprechende Zentren und Grup-
pen haben zum Teil betrdchtlichen Zulauf, gerade auch bei manchen jiingeren
Katholik(inn)en. Das ist angesichts des flichendeckenden Verdunstens von tra-
ditio-neller katholischer Frommigkeit und der Unattraktivitdt des ,normalen”,
viel-fach von Auszehrung bedrohten Gemeindelebens durchaus nachzuvollzie-
hen. Die katholische Erweckungsbewegung pflegt einerseits gute Kontakte zu
ent-sprechenden Gruppierungen auf protestantischer, nicht zuletzt freikirchli-

149



Kirche

cher Seite. Anderseits ist sie insofern ausgesprochen katholisch, als sie die Treue
zur katholischen Glaubensiiberlieferung und zum Lehramt betont.

Im aufgewiihlten deutschen Protestantismus der 60er- und 70Oer-Jahre des
20. Jahrhunderts entstand die Bekenntnisbewegung ,Kein anderes Evangelium*”
als Sammlung von evangelischen Christ(inn)en, die sich gegen — vermeintliche
oder auch wirkliche — Linkstendenzen in ihrer Kirche massiv zur Wehr setzten.
Dabei spielte die Diskussion um die ,Entmythologisierung” der biblischen Bot-
schaft gemdf} der Theologie von Rudolf Bultmann eine Rolle. Inzwischen feiert
im deutschen Katholizismus eine durchaus vergleichbare , Bekenntnisbewegung
“ frohliche Urstdnd - ein anderes Beispiel fiir die zunehmende katholische Spiel-
art von Ausdifferenzierung. Es gibt eine Gruppe von Katholik(inn)en, die sich
prononciert als Hiiter(innen) der lehramtlich festgeschriebenen katholischen
Glaubenstradition und Amterstruktur verstehen und fiir dieses Anliegen offen-
siv eintreten — innerhalb des organisierten deutschen Katholizismus allerdings
eine eher tiberschaubare Minderheit, die bei realistischer Betrachtung der Dinge
keine Aussichten darauf hat, zum kirchlichen Mainstream zu werden. Zu ihrem
Profil gehort tibrigens der warnende Hinweis auf den Protestantismus, der langst
alle derzeit ventilierten katholischen Reformforderungen umgesetzt und trotz-
dem mit noch gréferen Erosions- und Identitdtsproblemen zu kimpfen habe als
die katholische Kirche. Dass die dabei mehr oder weniger sichtbar zu Tage tre-
tenden Ressentiments im Blick auf den protestantischen Partner auf dem Weg
zu einer 6kumenisch offeneren Gestalt von Kirche nicht wirklich weiterfiihren
konnen, liegt auf der Hand.

Vielerorts selbstverstandliche Kooperation

Man sollte nicht iibersehen, in wie vielen Bereichen des kirchlichen Lebens be-
ziehungsweise des christlichen Zeugnisses katholische und evangelische Kirche
in der Bundesrepublik inzwischen kooperieren. So sind vielerorts an die Stelle
getrennter evangelischer und katholischer Einrichtungen der Erwachsenenbil-
dung Bildungswerke in 6kumenischer Tragerschaft getreten. Im Bereich von Ca-
ritas/Diakonie sind nicht wenige ortliche Sozialstationen 6kumenisch verant-
wortete Einrichtungen; auf der Ebene der Bistiimer bzw. Landeskirchen gibt es
Rahmenvereinbarungen zwischen den evangelischen und den katholischen
Dachverbidnden, etwa zwischen Caritasverband und Diakonischem Werk in der
Erzdiozese Freiburg und in der Badischen Landeskirche. Der sogenannte konfes-
sionell-kooperative Religionsunterricht hat in manchen Bundesldndern an Bo-
den gewonnen. Er ist zum Teil die einzige Moglichkeit, den grundgesetzlich ga-
rantierten konfessionellen Religionsunterricht im Lehrplan der 6ffentlichen
Schulen aufrechtzuerhalten. Der praktisch iiberall, wenn auch regional unter-
schiedlich starke Riickgang der Zahl der Kirchenmitglieder und moglicherweise

150



Okumene

auch finanzielle Sparzwédnge werden einen Ausbau der bestehenden Kooperatio-
nen plausibel machen oder sogar aufzwingen. Es war ein wichtiger Schritt, dass
Papstlicher Einheitsrat und Lutherischer Weltbund 1999 in Augsburg eine , Ge-
meinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre” unterzeichnen konnten — nach
jahrelangen Vorbereitungen und einigem Hin und Her. Inzwischen haben sich
weitere Weltgemeinschaften aus dem reformatorischen Spektrum, etwa die me-
thodistische und die reformierte, dieser Erklarung angeschlossen, die eine Ver-
stdindigung in grundlegenden Aussagen der Rechtfertigungslehre enthilt und
damit einen der zentralen Kontroverspunkte der Reformationszeit zwischen
Katholik(inn)en und Protestant(inn)en, vor allem den Lutheranern entscharft.
Fiir den Konvergenztext in der Rechtfertigungslehre hatte der deutsche ,Oku-
menische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen” mit seiner
Studie zu den Lehrverurteilungen des 16. Jahrhunderts in den Bereichen Recht-
fertigung, Eucharistie und Amt entscheidende Vorarbeiten geleistet. Eben dieser
Okumenische Arbeitskreis hat vor kurzem ein umfangreiches Dokument mit
dem Titel ,,Gemeinsam am Tisch des Herrn“ veroffentlicht, das nach grindli-
chen Analysen der biblischen und kirchengeschichtlichen Befunde zu dem
Schluss kommt, der Okumenische Arbeitskreis betrachte die ,Praxis der wech-
selseitigen Teilnahme an der Feier von Abendmahl/Eucharistie in Achtung der
je anderen liturgischen Tradition als theologisch begriindet”. Eine offizielle Zu-
stimmung zu diesem Votum konnte die bisher offiziell nicht beiderseitig mogli-
che Abendmahlsgemeinschaft zwischen evangelischer und katholischer Kirche —
die katholische Kirche erlaubt zwar unter bestimmen Bedingungen eine Teilnah-
me evangelischer Christ(inn)en an der Kommunion, lehnt jedoch den Abend-
mahlsempfang katholischer Christ(inn)en ab - entscheidend voranbringen. Sie
wiére demnach ein entscheidender Meilenstein fiir mehr 6kumenische Gemein-
schaft, ebenso wie seinerzeit die Unterzeichnung der ,,Gemeinsamen Erklarung
zur Rechtfertigungslehre”. Kirchengemeinschaft braucht solche einzelnen, theo-
logisch begriindeten und amtlich verantworteten Schritte.

Die Kirchen: Gemeinsam herausgefordert

Auf dem Weg zu einem 6kumenischer ausgerichteten Leben der Kirchen wire es
hilfreich, wenn es stédrker als bisher zu einem ehrlichen und produktiven Aus-
tausch im Blick auf die religios-kulturellen und damit auch pastoralen Heraus-
forderungen der Gegenwart kime. Auf diesem Feld gibt es derzeit hierzulande
noch viel Nachholbedarf. Es dominieren Angst oder eine Rhetorik ohne wirkli-
che Wahrnehmung der Probleme. Der christliche Glaube ist jalingst nicht mehr
selbstverstindlich, weder als kulturelle Tradition noch als ethisch-weltan-schau-
liche Option, schon gar nicht als gelebter Vollzug. Das religiose Feld ist in den
letzten Jahrzehnten bunter geworden, vor allem durch die uniibersehbare Pra-

151



Kirche

senz des Islam, der als religioser Mitspieler ernst genommen werden will und
muss. Sowohl im Blick auf die prekidre Situation des christlichen Glaubens nicht
nur in Deutschland, sondern auch dartiber hinaus in weiten Teilen Europas wie
auf die neue religiose Konkurrenz durch den Islam sind beide grof3en Kirchen in
gleicher Weise angefragt. Sie miissen sich verstarkt dariiber Gedanken machen,
wie sie dazu beitragen konnen, dass das Christentum als kultureller Faktor wie
als ethische Ressource und als religioses Angebot in der Gesellschaft wahrgenom-
men wird und im Gesprédch bleibt oder wieder neu ins Gesprich kommt. Dazu
brduchte es beispielsweise Klirungen zum Verstindnis von Mission unter spit-
modernen Bedingungen wie iiber Moglichkeiten einer neuen kirchlich-christ-
lichen Prasenz in Kultur und Gesellschaft. Es braucht dabei den Mut zu Experi-
menten auf den verschiedenen Feldern, wobei hier die Kirchen von einschlagi-
gen Versuchen der jeweils anderen lernen kdonnten. Je intensiver auch kontro-
verse Diskussionen {iiber die Grenzen der einzelnen Kirchen hinaus tiber Mog-
lichkeiten und Schwierigkeiten einer wirklichen , Inkulturation” des christlichen
Glaubens unter den gegenwadrtigen gesellschaftlichen und religiosen Umstdnden
in Gang kommen, desto besser.

Ekklesiologische Abriistung

Edward Schillebeeckx hat in einem seiner spdten Texte formuliert: ,Es braucht
ein Stiick ,negative Ekklesiologie’, Kirchentheologie in Moll, um ein gesundes
Gleichgewicht zu erreichen und iiber den jahrhundertelangen Ekklesiozentris-
mus der empirischen Grofie ,christlicher Glaube’ hinwegzukommen: um Gottes,
um Jesu Christi und um der Menschen willen.”“! Damit hat der grofie flimisch-
niederldndische Theologe das Grundproblem der katholischen Sicht und Praxis
von Kirche auf einen anschaulichen Begriff gebracht. Es wirkt sich auf alles aus,
was in Bezug auf eine grofiere 6kumenische Offenheit von Kirche auf der Tages-
ordnung steht.

An der Zeit wire auf jeden Fall so etwas wie eine ekklesiologische Abriistung
der katholischen Kirche. Das Amt miisste unter dieser Devise stirker von dem
gegenwartigen bzw. zu erwartenden Herausforderungen fiir christliches Zeugnis
und kirchliche Praxis konzipiert und entsprechend flexibel gestaltet werden. Da-
raus ergeben sich notwendigerweise Anfragen an Sinn bzw. Unsinn eines abge-
hobenen Klerikerstandes in der katholischen Kirche. Sie kime auflerdem nicht
um die Frage herum, ob sie nicht durch das I. Vatikanische Konzil mit seinem
dogmatisch definierten Lehr- und Jurisdiktionsprimat in eine gigantische Sack-
gasse geraten ist, sowohl im Blick auf die eigene Struktur wie auf das Verhiltnis

1 E. Schillebeeckx, Weil Politik nicht alles ist. Von Gott reden in einer gefihrdeten Welt. Freiburg i. Br.
1987, 49.

152



Okumene

zum Rest der Christenheit. Es ist schon rein praktisch kaum maoglich, eine welt-
weite Gemeinschaft mit tiber einer Milliarde Mitgliedern von einem Zentrum
aus sinnvoll zu leiten, und die theologische Problematik eines am I. Vaticanum
orientierten Kirchenmodells liegt ohnehin auf der Hand. In der real existieren-
den katholischen Kirche ist in den letzten Jahrzehnten in Bezug auf die Ausge-
staltung von Amt und Primat, nicht zuletzt durch den Zwang der Verhiltnisse,
schon so viel in Bewegung geraten, dass eine Grundsatzreflexion tiber diese The-
men auf die Tagesordnung gehorte, nicht zur Kirchlichen Nabelschau oder Selbst-
beschiftigung, sondern im Blick auf die Situation, in der kirchliche Amter heute
ausgeilibt werden, vom gemeindlichen Amt bis zum Papstamt. Wenn die katho-
lische Kirche ihre damit verbundenen Hausaufgaben intelligent und mit der er-
forderlichen Phantasie angehen wiirde, konnte das auch fiir andere christliche
Kirchen ein Anstof sein, ihrerseits tiber die Biicher zu gehen und tiber ihre Star-
ken und Schwichen als Glaubensgemeinschaften, ihr Selbstverstindnis und ih-
re Strukturen nachzudenken. Das wire ingesamt ein wichtiger Schritt auf dem
Weg zu einem okumenischeren Verstindnis von Kirche.

153



