
Ökumenisch Kirche sein

Die katholische Kirche in Deutschland hat einen „Synodalen Weg“ begonnen. 
In vier Foren beschäftigen sich dabei Vertreter(innen) der Bischofskonferenz, 
des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, der wissenschaftlichen Theolo
gie und diverser kirchlicher Gruppen mit Macht und Gewaltenteilung in der Kir-
che, mit der priesterlichen Lebensform, mit der Stellung der Frau in der Kirche 
und mit der Sexualmoral. Das sind alles auf ihre Weise sehr „katholische“ The
men, und sie werden in den Foren auch ohne Beteiligung von Vertreter(inne)n 
anderer christlicher Kirchen verhandelt. Wenn es sozusagen ans „Eingemachte“ 
geht, bleibt man offensichtlich lieber unter sich, aller sonstigen ökumenischen 
Zusammenarbeit zum Trotz. Haben wir also noch nicht wirklich gelernt, was es 
heißt bzw. heißen könnte, ökumenisch Kirche zu sein?

Hierzulande sind die beiden großen christlichen Kirchen, die in der EKD 
(Evangelische Kirche in Deutschland) zusammengeschlossenen evangelischen 
Landeskirchen einerseits und die katholische Kirche andererseits, nach wie vor 
die wichtigsten Akteure auf dem religiösen Feld. Diese Konstellation ist im euro
päischen Vergleich übrigens ein Unikat, sieht man einmal von der Schweiz mit 
ihrem spezifischen Nebeneinander von Katholik(inn)en und Reformierten ab. 
Anderswo in Europa ist meist eine der christlichen Konfessionen so dominie-
rend, dass die Frage nach einem „ökumenisch Kirche sein“ von vornherein ein 
sehr viel geringeres Gewicht hat als in Deutschland mit seinem teils schiedlich-
friedlichen, teils spannungsreichen oder auch konfliktiven Zusammenleben von 
Katholik(inn)en und Protestant(inn)en.

Unterschiedliche Spielarten von Kirchenverständnis und Kirchenbindung 

Die katholische Kirche ist als Kirche dem Selbstverständnis und der Struktur nach 
wesentlich stärker sicht- und greifbar als ihr protestantisches Pendant. Sie hat 

Ulrich Ruh | Freiburg i. Br.

geb. 1950, Dr. theol., Dr. h.c., bis 2014 Chefredakteur 
der Herder Korrespondenz, Honorarprofessor an der 
Theologischen Fakultät der Universität Freiburg i. Br.

Ulrich.Ruh@mail.de

147

Ökumene



den Papst als maßgebliche gesamtkirchliche Bezugsgröße, sie feiert den eucha-
ristischen Hauptgottesdienst nach amtlich approbierten liturgischen Formu-
laren, verfügt über ein verbindliches Lehrgebäude bezüglich Glauben und Sit-
tenlehre (man kann es im „Katechismus der Katholischen Kirche“ von 1992 
nachlesen) und über ein ausdifferenziertes Rechtssystem mit Normierungen für 
die einzelnen Bereiche des kirchlichen Lebens. Gleichzeitig versteht sie sich als 
untrennbare Verbindung von menschlich-geschichtlicher Institution und Glau-
benswirklichkeit. Mit der einschlägigen Formulierung aus der Kirchenkonstitu-
tion des II. Vatikanischen Konzils: „Die mit hierarchischen Organen ausgestat- 
tete Gesellschaft und der geheimnisvolle Leib Christi, die sichtbare Versamm-
lung und die geistliche Gemeinschaft, die irdische Kirche und die mit himmli-
schen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei verschiedene Größen zu be-
trachten, sondern bilden eine einzige komplexe Wirklichkeit, die aus mensch-
lichem und göttlichem Element zusammenwächst.“ (LG 8)

Auch einem bzw. einer theologisch nicht besonders informierten Beobach
ter(in) muss ins Auge springen, wie sehr sich das offizielle katholische Kirchen-
verständnis und seine praktischen Auswirkungen von dem anderer christlicher 
Gemeinschaften unterscheiden. Es gibt bei ihnen weder ein Pendant zum Papst, 
noch kennen sie vergleichbare Vorgaben für die Feier von Gottesdiensten oder 
gar ein ähnliches Kirchenrecht und eine fest umrissene Lehrgrundlage mit ent-
sprechenden Kompetenzen für ein kirchliches Lehramt. Daran haben auch die 
vielen offiziellen ökumenischen Gespräche zwischen der katholischen Kirche 
und anderen Kirchen bzw. Konfessionen in den Jahrzehnten seit dem Konzil 
mit seiner Öffnung der katholischen Kirche für die ökumenische Bewegung bis
her nichts Grundlegendes verändert. Sie haben das Thema Kirche in einem um
fassenden Sinn übrigens auch noch kaum direkt in den Blick genommen. Be
grüßenswerte Ausnahmen bestätigen auch in diesem Fall die Regel, wie etwa 
der gemeinsame Bericht, der das Ergebnis der Konsultationen zwischen dem 
Päpstlichen Einheitsrat und der GEKE („Gemeinschaft evangelischer Kirchen 
in Europa“) enthält und im Jahr 2018 vorgelegt wurde. Er skizziert Aussagen zu 
Grund, Gestalt und Bestimmung von Kirche, zum Verhältnis von Kirche und 
Rechtfertigung, zum Amt und zum Verständnis von Kirchengemeinschaft. Wür
den die entsprechenden Perspektiven von den beteiligten Kirchen wirklich wei-
terverfolgt, könnte das den Bemühungen nur nützen, Kirche ökumenischer zu 
denken und auch zu praktizieren.

„Protestantische“ Katholiken 

Auf der Ebene der praktischen, gelebten Vollzüge von Kirche sind, jedenfalls in 
Deutschland, inzwischen Katholik(inn)en und Protestant(inn)en allerdings ein
ander ähnlicher geworden als in früheren Jahrzehnten, als die konfessionellen

148

Kirche



Trennlinien das Bild prägten. Etwas zugespitzt formuliert: Die meisten katholi-
schen Christ(inn)en sind in ihrem Teilnahmeverhalten und Selbstverständnis 
ein gutes Stück „protestantischer“ im Sinn des Mehrheitsprotestantismus gewor-
den. Trotz nach wie vor gültigem „Sonntagsgebot“ gehen auch Katholik(inn)en 
heute in der Regel nur noch an manchen Festen (vor allem an Weihnachten) 
und bei bestimmten familiären Anlässen zum Gottesdienst, beschränkt sich ihr 
Kontakt zur Kirche in sehr vielen Fällen auf die Kasualien Taufe, Erstkommunion, 
eventuelle kirchliche Trauung, Beerdigung. Die entsprechende „evangelische“ 
Liste enthält statt der Erstkommunion die Konfirmation. Auch Katholik(inn)en 
kümmern sich kaum noch um kirchliche Vorschriften und pflegen ihre indivi-
duelle Weltanschauung, in der die einzelnen Vorgaben der katholischen Glau-
bens- und Sittenlehre nach eigenem Gusto berücksichtigt werden oder auch 
nicht. Auch sie würden wahrscheinlich die Aussage unterschreiben, die vor eini-
gen Jahren bei einer Untersuchung der EKD bei vielen Protestant(inn)en Zustim-
mung fand: „Ich habe meine eigene Weltanschauung, in der auch Elemente des 
christlichen Glaubens enthalten sind.“ Dass sich dennoch nach wie vor ein grö-
ßerer Prozentsatz der Katholik(inn)en als der Protestant(inn)en an ihrer Kirche 
reibt und zumindest auf diese Weise mit ihr verbunden ist, hat mit der größeren 
Sichtbarkeit der katholischen Kirche als Institution zu tun, die sich insgesamt ja 
nicht entscheidend verändert hat.   

Der Protestantismus hat auf die Herausforderungen durch die Moderne vor 
allem durch ein hohes Maß an Ausdifferenzierung reagiert. Anders die katholi-
sche Kirche: Sie hat sich seit dem 19. Jahrhundert als geschlossene, von ihrer 
religiös-kulturellen Umwelt klar abgegrenzte Größe mit entsprechenden Groß-
milieus konstituiert, geschart um ein übermächtiges Papstamt, dem durch das 
Dogma des I. Vatikanischen Konzils der Lehr- und Jurisdiktionsprimat in die 
Hand gegeben wurde. Betrachtet man die katholische Kirche der Gegenwart, 
fällt auf, dass sie in einem bestimmten Sinn dabei ist, das „protestantische“ Mo-
dell der Ausdifferenzierung nachzuvollziehen, natürlich unter ihren spezifischen 
Bedingungen und unter ihren Voraussetzungen. Der deutlichste Beleg dafür ist 
das Entstehen von so etwas wie einer „Erweckungsbewegung auf katholisch“: Es 
sind innerhalb der katholischen Kirche Frömmigkeitsformen heimisch gewor-
den, die man bislang nur aus erwecklichen Strömungen im Protestantismus 
kannte, ein an Bekehrung, direktem Glaubensausdruck, Mission und enger Ge-
meinschaft orientierter Stil des Christseins. Entsprechende Zentren und Grup-
pen haben zum Teil beträchtlichen Zulauf, gerade auch bei manchen jüngeren 
Katholik(inn)en. Das ist angesichts des flächendeckenden Verdunstens von tra-
ditio-neller katholischer Frömmigkeit und der Unattraktivität des „normalen“, 
viel-fach von Auszehrung bedrohten Gemeindelebens durchaus nachzuvollzie-
hen. Die katholische Erweckungsbewegung pflegt einerseits gute Kontakte zu 
ent-sprechenden Gruppierungen auf protestantischer, nicht zuletzt freikirchli-

149

Ökumene



cher Seite. Anderseits ist sie insofern ausgesprochen katholisch, als sie die Treue 
zur katholischen Glaubensüberlieferung und zum Lehramt betont.

Im aufgewühlten deutschen Protestantismus der 60er- und 70er-Jahre des 
20. Jahrhunderts entstand die Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evangelium“ 
als Sammlung von evangelischen Christ(inn)en, die sich gegen – vermeintliche 
oder auch wirkliche – Linkstendenzen in ihrer Kirche massiv zur Wehr setzten. 
Dabei spielte die Diskussion um die „Entmythologisierung“ der biblischen Bot-
schaft gemäß der Theologie von Rudolf Bultmann eine Rolle. Inzwischen feiert 
im deutschen Katholizismus eine durchaus vergleichbare „Bekenntnisbewegung
“ fröhliche Urständ – ein anderes Beispiel für die zunehmende katholische Spiel-
art von Ausdifferenzierung. Es gibt eine Gruppe von Katholik(inn)en, die sich 
prononciert als Hüter(innen) der lehramtlich festgeschriebenen katholischen 
Glaubenstradition und Ämterstruktur verstehen und für dieses Anliegen offen-
siv eintreten – innerhalb des organisierten deutschen Katholizismus allerdings 
eine eher überschaubare Minderheit, die bei realistischer Betrachtung der Dinge 
keine Aussichten darauf hat, zum kirchlichen Mainstream zu werden. Zu ihrem 
Profil gehört übrigens der warnende Hinweis auf den Protestantismus, der längst 
alle derzeit ventilierten katholischen Reformforderungen umgesetzt und trotz-
dem mit noch größeren Erosions- und Identitätsproblemen zu kämpfen habe als 
die katholische Kirche. Dass die dabei mehr oder weniger sichtbar zu Tage tre-
tenden Ressentiments im Blick auf den protestantischen Partner auf dem Weg 
zu einer ökumenisch offeneren Gestalt von Kirche nicht wirklich weiterführen 
können, liegt auf der Hand.

Vielerorts selbstverständliche Kooperation 

Man sollte nicht übersehen, in wie vielen Bereichen des kirchlichen Lebens be-
ziehungsweise des christlichen Zeugnisses katholische und evangelische Kirche 
in der Bundesrepublik inzwischen kooperieren. So sind vielerorts an die Stelle 
getrennter evangelischer und katholischer Einrichtungen der Erwachsenenbil-
dung Bildungswerke in ökumenischer Trägerschaft getreten. Im Bereich von Ca-
ritas/Diakonie sind nicht wenige örtliche Sozialstationen ökumenisch verant-
wortete Einrichtungen; auf der Ebene der Bistümer bzw. Landeskirchen gibt es 
Rahmenvereinbarungen zwischen den evangelischen und den katholischen 
Dachverbänden, etwa zwischen Caritasverband und Diakonischem Werk in der 
Erzdiözese Freiburg und in der Badischen Landeskirche. Der sogenannte konfes-
sionell-kooperative Religionsunterricht hat in manchen Bundesländern an Bo-
den gewonnen. Er ist zum Teil die einzige Möglichkeit, den grundgesetzlich ga-
rantierten konfessionellen Religionsunterricht im Lehrplan der öffentlichen 
Schulen aufrechtzuerhalten. Der praktisch überall, wenn auch regional unter-
schiedlich starke Rückgang der Zahl der Kirchenmitglieder und möglicherweise 

150

Kirche



auch finanzielle Sparzwänge werden einen Ausbau der bestehenden Kooperatio-
nen plausibel machen oder sogar aufzwingen. Es war ein wichtiger Schritt, dass 
Päpstlicher Einheitsrat und Lutherischer Weltbund 1999 in Augsburg eine „Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ unterzeichnen konnten – nach 
jahrelangen Vorbereitungen und einigem Hin und Her. Inzwischen haben sich 
weitere Weltgemeinschaften aus dem reformatorischen Spektrum, etwa die me-
thodistische und die reformierte, dieser Erklärung angeschlossen, die eine Ver-
ständigung in grundlegenden Aussagen der Rechtfertigungslehre enthält und 
damit einen der zentralen Kontroverspunkte der Reformationszeit zwischen 
Katholik(inn)en und Protestant(inn)en, vor allem den Lutheranern entschärft. 
Für den Konvergenztext in der Rechtfertigungslehre hatte der deutsche „Öku-
menische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen“ mit seiner 
Studie zu den Lehrverurteilungen des 16. Jahrhunderts in den Bereichen Recht-
fertigung, Eucharistie und Amt entscheidende Vorarbeiten geleistet. Eben dieser 
Ökumenische Arbeitskreis hat vor kurzem ein umfangreiches Dokument mit 
dem Titel „Gemeinsam am Tisch des Herrn“ veröffentlicht, das nach gründli-
chen Analysen der biblischen und kirchengeschichtlichen Befunde zu dem 
Schluss kommt, der Ökumenische Arbeitskreis betrachte die „Praxis der wech-
selseitigen Teilnahme an der Feier von Abendmahl/Eucharistie in Achtung der 
je anderen liturgischen Tradition als theologisch begründet“. Eine offizielle Zu-
stimmung zu diesem Votum könnte die bisher offiziell nicht beiderseitig mögli-
che Abendmahlsgemeinschaft zwischen evangelischer und katholischer Kirche – 
die katholische Kirche erlaubt zwar unter bestimmen Bedingungen eine Teilnah-
me evangelischer Christ(inn)en an der Kommunion, lehnt jedoch den Abend-
mahlsempfang katholischer Christ(inn)en ab – entscheidend voranbringen. Sie 
wäre demnach ein entscheidender Meilenstein für mehr ökumenische Gemein-
schaft, ebenso wie seinerzeit die Unterzeichnung der „Gemeinsamen Erklärung 
zur Rechtfertigungslehre“. Kirchengemeinschaft braucht solche einzelnen, theo-
logisch begründeten und amtlich verantworteten Schritte.

Die Kirchen: Gemeinsam herausgefordert

Auf dem Weg zu einem ökumenischer ausgerichteten Leben der Kirchen wäre es 
hilfreich, wenn es stärker als bisher zu einem ehrlichen und produktiven Aus-
tausch im Blick auf die religiös-kulturellen und damit auch pastoralen Heraus-
forderungen der Gegenwart käme. Auf diesem Feld gibt es derzeit hierzulande 
noch viel Nachholbedarf. Es dominieren Angst oder eine Rhetorik ohne wirkli-
che Wahrnehmung der Probleme. Der christliche Glaube ist ja längst nicht mehr 
selbstverständlich, weder als kulturelle Tradition noch als ethisch-weltan-schau-
liche Option, schon gar nicht als gelebter Vollzug. Das religiöse Feld ist in den 
letzten Jahrzehnten bunter geworden, vor allem durch die unübersehbare Prä-

151

Ökumene



senz des Islam, der als religiöser Mitspieler ernst genommen werden will und 
muss. Sowohl im Blick auf die prekäre Situation des christlichen Glaubens nicht 
nur in Deutschland, sondern auch darüber hinaus in weiten Teilen Europas wie 
auf die neue religiöse Konkurrenz durch den Islam sind beide großen Kirchen in 
gleicher Weise angefragt. Sie müssen sich verstärkt darüber Gedanken machen, 
wie sie dazu beitragen können, dass das Christentum als kultureller Faktor wie 
als ethische Ressource und als religiöses Angebot in der Gesellschaft wahrgenom-
men wird und im Gespräch bleibt oder wieder neu ins Gespräch kommt. Dazu 
bräuchte es beispielsweise Klärungen zum Verständnis von Mission unter spät-
modernen Bedingungen wie über Möglichkeiten einer neuen kirchlich-christ-
lichen Präsenz in Kultur und Gesellschaft. Es braucht dabei den Mut zu Experi-
menten auf den verschiedenen Feldern, wobei hier die Kirchen von einschlägi-
gen Versuchen der jeweils anderen lernen könnten. Je intensiver auch kontro-
verse Diskussionen über die Grenzen der einzelnen Kirchen hinaus über Mög-
lichkeiten und Schwierigkeiten einer wirklichen „Inkulturation“ des christlichen 
Glaubens unter den gegenwärtigen gesellschaftlichen und religiösen Umständen 
in Gang kommen, desto besser.

Ekklesiologische Abrüstung   

Edward Schillebeeckx hat in einem seiner späten Texte formuliert: „Es braucht
ein Stück ‚negative Ekklesiologie‘, Kirchentheologie in Moll, um ein gesundes 
Gleichgewicht zu erreichen und über den jahrhundertelangen Ekklesiozentris-
mus der empirischen Größe ‚christlicher Glaube‘ hinwegzukommen: um Gottes, 
um Jesu Christi und um der Menschen willen.“1 Damit hat der große flämisch-
niederländische Theologe das Grundproblem der katholischen Sicht und Praxis 
von Kirche auf einen anschaulichen Begriff gebracht. Es wirkt sich auf alles aus, 
was in Bezug auf eine größere ökumenische Offenheit von Kirche auf der Tages-
ordnung steht.

An der Zeit wäre auf jeden Fall so etwas wie eine ekklesiologische Abrüstung 
der katholischen Kirche. Das Amt müsste unter dieser Devise stärker von dem 
gegenwärtigen bzw. zu erwartenden Herausforderungen für christliches Zeugnis 
und kirchliche Praxis konzipiert und entsprechend flexibel gestaltet werden. Da-
raus ergeben sich notwendigerweise Anfragen an Sinn bzw. Unsinn eines abge-
hobenen Klerikerstandes in der katholischen Kirche. Sie käme außerdem nicht 
um die Frage herum, ob sie nicht durch das I. Vatikanische Konzil mit seinem 
dogmatisch definierten Lehr- und Jurisdiktionsprimat in eine gigantische Sack-
gasse geraten ist, sowohl im Blick auf die eigene Struktur wie auf das Verhältnis 

1	 E. Schillebeeckx, Weil Politik nicht alles ist. Von Gott reden in einer gefährdeten Welt. Freiburg i. Br. 
1987, 49.

152

Kirche



zum Rest der Christenheit. Es ist schon rein praktisch kaum möglich, eine welt-
weite Gemeinschaft mit über einer Milliarde Mitgliedern von einem Zentrum 
aus sinnvoll zu leiten, und die theologische Problematik eines am I. Vaticanum 
orientierten Kirchenmodells liegt ohnehin auf der Hand. In der real existieren-
den katholischen Kirche ist in den letzten Jahrzehnten in Bezug auf die Ausge-
staltung von Amt und Primat, nicht zuletzt durch den Zwang der Verhältnisse, 
schon so viel in Bewegung geraten, dass eine Grundsatzreflexion über diese The-
men auf die Tagesordnung gehörte, nicht zur kirchlichen Nabelschau oder Selbst-
beschäftigung, sondern im Blick auf die Situation, in der kirchliche Ämter heute 
ausgeübt werden, vom gemeindlichen Amt bis zum Papstamt. Wenn die katho-
lische Kirche ihre damit verbundenen Hausaufgaben intelligent und mit der er-
forderlichen Phantasie angehen würde, könnte das auch für andere christliche 
Kirchen ein Anstoß sein, ihrerseits über die Bücher zu gehen und über ihre Stär-
ken und Schwächen als Glaubensgemeinschaften, ihr Selbstverständnis und ih
re Strukturen nachzudenken. Das wäre ingesamt ein wichtiger Schritt auf dem 
Weg zu einem ökumenischeren Verständnis von Kirche.

153

Ökumene


