
Cur vadis?
Der Synodale Weg zwischen Missbrauch und Evangelisierung

Im Frühjahr 2019 beschließen die deutschen Bischöfe bei ihrer Frühjahrsvollver
sammlung in Lingen, als Antwort auf die erschütternden Ergebnisse der MHG-
Studie1 einen „verbindlichen synodalen Weg“ zu beschreiten. Dazu heißt es in 
der Abschlusspressekonferenz weiter: „Erschütterungen verlangen besondere 
Vorgehensweisen. Die Missbrauchsstudie und in ihrer Folge die Forderung Vie
ler nach Reformen zeigen: Die Kirche in Deutschland erlebt eine Zäsur. Der 
Glaube kann nur wachsen und tiefer werden, wenn wir frei werden von Blockie-
rungen des Denkens, der freien und offenen Debatte und der Fähigkeit, neue 
Positionen zu beziehen und neue Wege zu gehen.“2

Das Zitat ist bemerkenswert, weil es mehrere Themen nebeneinanderstellt: 
Da ist einerseits die Missbrauchsstudie als „Zäsur“ für die Kirche in Deutschland. 
Der unmittelbar folgende Satz spricht andererseits von Glaubenswachstum und 
Glaubensvertiefung, was im Folgenden unter dem Stichwort „Evangelisierung“3 
gefasst werden soll, und nennt als Bedingung dafür die Freiheit von „Blockie-

Martin Höhl | Frankfurt

geb. 1992, Mag. theol., Wissenschaftlicher 
Mitarbeiter am Lehrstuhl für Moraltheolo-
gie der Philosophisch-Theologischen Hoch-
schule Sankt Georgen

hoehl@sankt-georgen.de

1	 URL zur MHG-Studie: www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-
Studie-gesamt.pdf (Stand: 06.02.2020).

2	 Deutsche Bischofskonferenz, Abschlusspressekonferenz der Frühjahrs-Vollversammlung 2019 der 
Deutschen Bischofskonferenz in Lingen. Online abrufbar unter URL: www.dbk.de/presse/aktuelles/
meldung/abschlusspressekonferenz-der-fruehjahrs-vollversammlung-2019-der-deutschen-bischofs-
konferenz-in-linge/detail/ (Stand: 06.02.2020). 

3	 Der Ausdruck steht hier als Platzhalter für eine Vielzahl verschiedener Anliegen, die dadurch geeint 
sind, dass sie den Glauben mehren wollen; sei es durch seine Verbreitung im Sinne einer Mission, 
die sich an Nichtchrist(inn)en wendet und diesen den Glauben angemessen und verständlich ver-
kündigen will, sei es durch ein Wiederaufleben oder eine Vertiefung der persönlichen Spiritualität 
bereits Getaufter. Für den vorliegenden Beitrag reicht es aus, festzuhalten, dass es beim Thema 
Evangelisierung um Glaubenswachstum im weiten Sinne geht, nicht jedoch um Missbrauchsaufar-
beitung und -prävention. 

161

Synodaler Weg



rungen des Denkens“. Wie Evangelisierung, die Freiheit von „Blockierungen des 
Denkens“ und Missbrauch jedoch miteinander zusammenhängen, bleibt unklar. 

Diese Vermengung verschiedener Themen findet sich auch in Papst Franzis-
kus’ Brief „An das pilgernde Volk Gottes in Deutschland“4. Darin ermutigt der 
Papst die deutsche Kirche einerseits zum Dialog, mahnt andererseits jedoch klar 
an, dass dabei „die Evangelisierung unser Leitkriterium schlechthin sein muss“ 
(Nr. 6). Er stellt „schmerzlich die zunehmende Erosion und den Verfall des Glau-
bens fest“ (Nr. 2) und unterstellt: „Um dieser Situation zu begegnen, haben Eure 
Bischöfe einen synodalen Weg vorgeschlagen“ (Nr. 3). Das lässt aufhorchen, 
wenn man sich vor Augen hält, dass die Bischöfe in Lingen zusammengekom-
men waren, um die Folgen der MHG-Studie zu diskutieren. Umso erstaunter 
kann man mit Thomas Söding darüber sein, dass die Missbrauchsthematik in 
Franziskus’ Brief keine explizite Erwähnung findet: „Vom Missbrauchsskandal 
ist im gesamten Brief nicht die Rede, obgleich er die katholische Kirche in den 
Grundfesten erschüttert, auf der ganzen Welt.“5

Immer wieder werden in der Diskussion diese vier Themen unreflektiert in 
Zusammenhang gebracht: Missbrauchsaufarbeitung und -prävention, Evange-
lisierung und die Änderung theologischer Positionen. Alle vier Anliegen sind 
berechtigt, müssen jedoch ins richtige Verhältnis gesetzt werden. Diese Verhält-
nisbestimmung würde nicht nur für mehr Klarheit sorgen, sondern ist dringend 
geboten, damit der Synodale Weg, wie Stefan Kiechle SJ fordert, auch ein wirk-
lich geistlicher Weg sein kann.6 Die Väter und Mütter des Synodalen Wegs müs-
sen sich immer wieder vergegenwärtigen, weshalb sie unterwegs sind. Sie kön-
nen die klassische Frage „quo vadis?“ nur beantworten, wenn sie sich bewusst 
sind: „cur vadis?“ Der vorliegende Artikel versteht sich als Beitrag zur Klärung 
dieser Frage und argumentiert für eine Fokussierung des Synodalen Weges auf 
die Missbrauchsthematik, da andere Akzentsetzungen Gefahr laufen, als Einnah-
me einer Institutionsperspektive missverstanden zu werden. 

Die Betroffenen in den Mittelpunkt stellen

Wenige Tage nach dem Erscheinen des offenen Briefes von Klaus Mertes SJ, im 
Jahr 2010, mahnt Godehard Brüntrup SJ in einem kurzen Beitrag eine „koperni-
kanische Wende“ von der „Institutions-“ zur „Opferperspektive“7 an. Er schreibt: 

4	 Vgl. URL: www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2019/2019-108a-Brief-Papst-
Franziskus-an-das-pilgernde-Volk-Gottes-in-Deutschland-29.06.2019.pdf (Stand: 06.02.2020). 

5	 T. Söding, Ermahnung als Ermunterung. Der Brief von Papst Franziskus an die deutschen Katholiken auf 
dem „Synodalen Weg“, in: IKaZ Communio 47 (2019), 575–580, hier: 578.

6	 Für Kiechle stellt das Attribut „geistlich“ das positive Gegenstück zu „klerikal“ dar. Vgl. S. Kiechle, 
Synodaler Weg – aber geistlich, in: StdZ 144 (2019), 321 f.

7	 In Anlehnung an die MHG-Studie wird der Ausdruck „Opfer“ im Weiteren bewusst vermieden. Aus 
Respekt vor dem Selbstverständnis einiger der gemeinten Personen ist neutral von „Betroffenen“ 
die Rede. Vgl. MHG-Studie, 28 f. [s. Anm. 1]. 

162

Kirche



8	 G. Brüntrup, Eine kopernikanische Wende? Was uns der Blick in die Dunkelheit lehrt – Der Jesuitenorden 
und die Banalität des Bösen, in: Die Tagespost vom 02.03.2010, S. 3. URL: www.die-tagespost.de/kirche-
aktuell/Eine-kopernikanische-Wende;art312,89571 (Stand: 06.02.2020).

9	 Vgl. R. Werden, Systemische Vertuschung. Zur Rede von Scham in den Stellungnahmen von Bischöfen im 
Kontext der Veröffentlichung der MHG-Studie, in: dies. / M. Striet (Hrsg.), Unheilige Theologie! Analysen 
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährige durch Priester. Freiburg i. Br. 2019, 41–77, hier: 63 ff. 

10	 K. Mertes, „Auf die Institution darf nichts kommen“, in: G. Brüntrup / C. Herwartz / H. Kügler (Hrsg.), 
Unheilige Macht. Der Jesuitenorden und die Missbrauchskrise. Stuttgart 2013, 149–156, hier: 153.

11	 Ebd., 156. 
12	 Vgl. ebd., 152. 
13	 Vgl. J. Loffeld, Raus aus den Filterblasen! Der Synodale Weg in der Krise, in: HK 73 (2019), 27–31, hier: 27.

„In der Vergangenheit stand in Fällen von Missbrauch die Institution im Mit-
telpunkt und die Frage danach, wie sie mit Tätern und damit Sündern in ihrer 
Mitte umging. Diese Sichtweise muss in einer Art kopernikanischer Wende über-
wunden werden. Die alternative Sicht, die wir nun sichtbar einnehmen müssen, 
ist die des einzelnen Opfers von Gewalt.“8

Diesen Perspektivwechsel schuldet die Kirche nicht nur den Betroffenen, 
sondern er kann auch ein erster Schritt zur Prävention sein: Aus Sicht der Insti-
tution mag es (wenn auch nur auf den ersten Blick) plausibel sein, öffentliche 
Ärgernisse zu vermeiden und Beschuldigte zu versetzen oder Fälle „diskret“ zu 
behandeln. Gerade dieses Vorgehen schafft jedoch ein Klima, welches neue Ta-
ten begünstigt, statt sie zu verhindern. 

Oftmals wird die Institutionsperspektive unbewusst eingenommen, was ihre 
Überwindung umso schwerer macht. Ausführlich analysiert Rita Werden Äu-
ßerungen einzelner Bischöfe und stellt etwa bei Gerhard L. Müller und Joseph 
Ratzinger fest, dass sie insbesondere Sünden gegen die „Heiligkeit“ bzw. Lehre 
der Kirche anprangern.9 Diese Fokussierung wird dem Leid der Betroffenen nicht 
gerecht und kann als Einnahme der Institutionsperspektive verstanden werden. 
Als weiteres Indiz für diese Perspektive identifiziert Klaus Mertes die innerkirch-
liche „Hasssprache“, durch die die Kirche sich selbst als Opfer der Täter stilisiert. 
Dabei ist von „‚ausmerzen, ausrotten, ausreißen‘, oder (…) ‚reinigen‘“10 die Rede. 

Aufarbeitung kann nur gelingen, wenn von dieser „narzisstischen Imageper
spektive“ Abstand genommen wird: „‚Reinigung‘ macht nur Sinn, wenn sie mit 
Blick auf die Opfer geschieht, genauer: Mit Blick darauf, was die Institution 
über sich lernen kann, wenn sie mit der Perspektive der Opfer auf sich selbst 
blickt.“11 Diese Blickrichtung darf nicht nur virtuell verstanden werden, sondern 
meint auch die institutionelle Einbindung der Betroffenen in den Aufarbeitungs-
prozess.12

Dieser Perspektivwechsel ist nicht die Umsetzung einer kirchenpolitischen 
Agenda oder gar ein Angriff auf die Kirche, sondern aus ekklesiologischer Sicht 
geboten. Die Kirche ist kein Selbstzweck, sondern nach Lumen Gentium 1 „Zei-
chen und Werkzeug“ für die Einheit der Menschen mit Gott und untereinan-
der.13 Daraus geht hervor, dass ihr eine funktionale – theologisch gesprochen 

163

Synodaler Weg



14	 J. Hanvey, Brief an das Volk Gottes vom August 2018. Hinführung zur Lektüre, in: GuL 93 (2020), 46–
53, hier: 47. Der Verwechselungsgefahr wegen sei angemerkt, dass Hanvey und der vorliegende Bei-
trag von zwei verschiedenen Papstbriefen sprechen und diese unterschiedlich bewerten. Während 
es hier u.a. um das Schreiben des Papstes von 2019 anlässlich des Synodalen Weges in Deutschland 
und die Gefahr der Einnahme einer Institutionsperspektive geht, spricht Hanvey von einem älteren 
Brief von 2018, der sich an das gesamte Gottesvolk richtet und den er in Verbindung mit einem 
weiteren Schreiben an die chilenischen Bischöfe als „vorzügliches Beispiel geist-vollen Leitens“ 
(ebd., 46) ansieht. 

15	 K. Mertes, „Auf die Institution darf nichts kommen“, 155 [s. Anm. 10].

dienende – Rolle zukommt. Sie hat ihre Daseinsberechtigung dadurch, dass sie 
Christi Licht reflektiert. Sie ist nicht selbst dieses Licht. Damit gehört es zum We-
sen der Kirche, wie Jesus die Menschen in den Mittelpunkt zu stellen – insbe-
sondere diejenigen, denen Leid widerfährt. 

Ja, gerade durch den Einbezug der Betroffenen kann der Synodale Weg auch 
ein geistlicher Weg werden. James Hanvey SJ geht sogar so weit, in den Beiträ-
gen der Betroffenen die Stimme des Heiligen Geistes zu erkennen, der darin als 
in unsere Zeit einbrechende Wahrheit gegenwärtig wird. Dieses Hereinbrechen 
ist die Grundlage dafür, Missbrauchsaufarbeitung und -prävention als geistli-
chen Prozess zu verstehen, der Antworten verlangt, die über strukturelle Maß-
nahmen hinausgehen, um nicht „der Versuchung eines institutionellen Götzen-
dienstes [zu] erliegen“14.

Missbrauch und Evangelisierung 

Die funktionale Bestimmung von Kirche in LG 1 bietet die Grundlage, das erste 
Begriffspaar – „Missbrauch“ und „Evangelisierung“ – ins rechte Verhältnis zu 
setzen: Wenn das Wesen der Kirche darin besteht, „Zeichen und Werkzeug“ der 
Einheit zu sein, folgt daraus, dass die Verhinderung von Missbrauch eine not-
wendige Bedingung der Evangelisierung ist, da Missbrauch dieser Einheit fun-
damental widerspricht. Eine Institution, die eine Heilsbotschaft verkündet und 
gleichzeitig Unheil schafft, widerspricht sich selbst. Gerade in einer pluralen 
Gesellschaft ist die Glaubwürdigkeit der Boten jedoch Voraussetzung dafür, dass 
die Botschaft überhaupt Gehör findet. Erklärte man nun allerdings die Rücker-
langung von Glaubwürdigkeit, so lauter und berechtigt dieses Anliegen für sich 
genommen sein mag, zum Ziel der Missbrauchsaufarbeitung, käme dies einer 
erneuten Verobjektivierung der Betroffenen und einem Rückfall in die Institu-
tionsperspektive gleich: „Glaubwürdigkeit ist kein Image-Faktor, oder genauer: 
Glaubwürdigkeit kann nur wiedergewonnen werden, wenn das Image-Denken 
in der Begegnung mit den Opfern vollkommen verlassen wird. Und wenn man 
das Image-Denken nur deswegen zurückstellt, um Glaubwürdigkeit zu gewin-
nen, hat man das Image-Denken noch nicht verlassen. Viele Debatten der letz
ten Monate, gerade auch die innerkirchlichen Debatten, kranken an diesem 
Problem. Mit ihnen reitet sich die Institution tiefer in die Krise hinein.“15

164

Kirche



16	 Eine Kirche, die sonst für die Würde der Menschen eintritt, müsste hier besonders sensibel sein. 
Vgl. J. Hanvey, Brief an das Volk Gottes, 46 f. [s. Anm. 14].

17	 C. Brüwer, „Synodaler Weg“: Marx und Sternberg schreiben den deutschen Katholiken, URL: www.ka-
tholisch.de/artikel/23713-synodaler-weg-marx-und-sternberg-schreiben-den-deutschen-katholiken 
(Stand: 06.02.2020). 

18	 Satzung des Synodalen Weges. Angenommen durch Beschluss der Vollversammlung der Deutschen 
Bischofskonferenz am 25. September 2019. Angenommen durch die Vollversammlung des Zentral-
kommitees der deutschen Katholiken (ZdK) am 22. November 2019, URL: www.dbk.de/fileadmin/
Synodalerweg/Dokumente_Reden_Beitraege/Satzung-des-Synodalen-Weges.pdf (Stand: 06.02.2020).

Damit ist nicht ausgeschlossen, dass gerade die Aufarbeitung von Missbrauch 
ein Element von Evangelisierung sein kann oder dass Glaubenswachstum und 
Glaubensvertiefung gemäß Jesu Auftrag zentrale kirchliche Aufgaben sind. Man 
muss jedoch genau unterscheiden: Zwar macht die Prävention von Missbrauch 
Evangelisierung qua Glaubwürdigkeit überhaupt erst möglich, doch eine Zweck-
Mittel-Rationalität in der Aufarbeitung widerspricht fundamental der Würde der 
Betroffenen. Gerade von sexuellem Missbrauch Betroffene dürfen, mit Kant ge-
sprochen, nie (wieder) nur als Mittel, sondern müssen immer als Zweck an sich 
selbst betrachtet werden.16

Viele öffentliche Äußerungen, so auch der gemeinsame Brief von ZdK und 
DBK oder die Satzung des Synodalen Weges, laufen jedoch Gefahr, die Miss-
brauchskrise nur als Anlass zu nehmen, um über andere Themen, insbesondere 
Evangelisierung, zu sprechen. Im schlimmsten Fall stellt dies eine erneute Ver-
objektivierung der Betroffenen dar – im weniger schlimmen Fall deren schlichte 
Missachtung. Der Brief von Reinhard Marx und Thomas Sternberg stellt einen 
Beleg für diese unreflektierte Nebeinanderreihung von Evangelisierung und 
Missbrauch dar. Er beginnt zwar mit einem Evangelisierungsappell, die beiden 
sind sich jedoch darüber im Klaren, dass dafür erst die entsprechenden Voraus-
setzungen geschaffen werden müssen: „Den Glauben neu verkünden zu wollen, 
verlangt von uns, dass wir das Gespräch besonders über Themen führen, die der 
Verkündigung im Wege stehen, wenn sie nicht geklärt werden.“17 Ähnlich heißt 
es in der Präambel der Satzung des Synodalen Weges: „Wir wollen auf dem Sy-
nodalen Weg die Voraussetzungen dafür verbessern, dass wir diese Aufgabe [die 
‚Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes‘ (Tit 3,4) in Wort und Tat zu verkün-
digen] glaubwürdig erfüllen können.“18 Besonders in Artikel 1 („Aufgabe“) wird 
diese Gratwanderung deutlich: Zum einen solle der Synodale Weg „der Suche 
nach Schritten zur Stärkung des christlichen Zeugnisses“ (1) dienen. In Nummer 
(2) liest man hingegen, ohne dass eine inhaltliche Verbindung mit dem vorhe-
rigen Aspekt deutlich würde: „Im Zusammenhang dieser Aufgaben berichtet die 
Deutsche Bischofskonferenz regelmäßig über die Maßnahmen zur Aufarbeitung 
und Aufklärung des sexuellen Missbrauchs (…).“

Man kann Marx, Sternberg und Papst Franziskus zwar zugutehalten, dass ihr 
Evangelisierungseifer nicht Ausdruck einer Institutionsperspektive sein will. Die
ser Eifer droht dennoch die Betroffenen aus dem Blick zu verlieren und kann 

165

Synodaler Weg



19	 T. Söding, Ermahnung als Ermunterung, 578 [s. Anm. 5].
20	 Dieser Zusammenhang scheint plausibel, „weil nur Umkehr zur Erneuerung führt und die Verkün-

digung des Evangeliums voraussetzt, zuerst auf das Wort Gottes zu hören“ (ebd., 579). 

schnell in ein Institutionsdenken umschlagen, wenn ein expliziter Zusammen-
hang zwischen Missbrauch und Evangelisierung hergestellt wird, ohne dabei zu 
betonen, dass es bei der Missbrauchsaufarbeitung und -prävention immer zuerst 
um die Betroffenen und nicht um die Kirche gehen muss. Evangelisierung als 
solche ist ein hehres Ziel, aber bietet keine Antworten auf die massiven Heraus-
forderungen, vor die der Missbrauchsskandal die Kirche stellt. 

Evangelisierung und theologische Reformen 

Nun zum zweiten Begriffspaar, welches nur andeutend behandelt werden kann, 
um nicht selbst der Institutionsperspektive zu verfallen: Evangelisierung und 
„Blockierungen des Denkens“. Thomas Söding vertritt die plausible Auffassung, 
es sei geboten, Reformen nicht nur als Antwort auf den Missbrauchsskandal an-
zustreben. Es müssten auch gute theologische Gründe vorliegen: „Es wäre fatal, 
den Reformprozess nur als Reaktion auf den Missbrauch geistlicher Macht in der 
katholischen Kirche zu betrachten und nicht auch die vielen Impulse aus der 
Schrift und der Tradition aufzugreifen, die geeignet sind, den Reformstau aufzu-
lösen. Die Frage, was die Kirche selbst durch ihre Verkündigung, ihre Macht und 
ihre Strukturen zur Verschärfung der Glaubenskrise beigetragen hat, wird im 
Brief des Papstes nicht gestellt.“19

Zweierlei ist bei Söding bemerkenswert: Zum einen die Feststellung, dass 
die Kirche selbst für die „Glaubenskrise“ mitverantwortlich ist (man denke in 
diesem Zusammenhang nur an die detailverliebte Fixierung auf das Sechste 
Gebot). Zum anderen Södings Lösungsvorschlag: Schrift und Tradition selbst 
bieten bedenkenswerte Impulse für eine evangeliumsgemäße Erneuerung. Die 
oft zitierten „Zeichen der Zeit“ (GS 4) führen, recht verstanden, gerade nicht 
zu einem Verhaften im Hier und Jetzt, sondern zu einer Rückbesinnung auf 
das Evangelium selbst, denn Verkündigen setzt immer das je neue Hören der 
Schrift mit den Ohren des Heute voraus.20 Die Botschaft des Christentums kann 
eben nicht monolithisch an den spirituellen und intellektuellen Bedürfnissen 
der Menschen vorbei durch die Zeit getragen werden, sonst bleibt sie fruchtlos. 
Evangelisierung steht immer in der Spannung zwischen Treue zum Ursprung 
und kreativer Anschlussfähigkeit an das Leben der Menschen von heute. Damit 
gilt analog zum Zusammenhang von Missbrauch und Evangelisierung: „Blo-
ckierungen des Denkens“ aufzuheben, ist notwendige, aber nicht hinreichende 
Bedingung für eine gelingende Evangelisierung. 

166

Kirche



21	 „Dem Geist muss es gestattet sein, jeden Bereich kirchlichen Lebens zu durchdringen, und das wird 
eine Bereitschaft erfordern, um zu unterscheiden und von allen Seiten zu lernen.“ J. Hanvey, Brief 
an das Volk Gottes, 52 [s. Anm. 14].

22	 V. Resing, Der Weg ist nicht das Ziel, in: HK 73 (2019), 4 f., hier: 5.
23	 J. Hanvey, Brief an das Volk Gottes, 51 [s. Anm. 14].
24	 B. Odenthal, Voderholzer warnt vor Instrumentalisierung des Missbrauchs, URL: www.katholisch.de/

artikel/20022-voderholzer-schamt-sich-und-warnt-vor-instrumentalisierung (Stand: 06.02.2020). 

An dieser Stelle sind Genese und Geltung zu unterscheiden: Das Unverständnis 
der Gesellschaft ist eo ipso noch kein Argument gegen eine bestimmte Auffas
sung, doch in jedem Fall ein praktischer Grund zum Innehalten und zur Re-
flexion. Dass Menschen bestimmte, tradierte Inhalte nicht verstehen, ist aus 
sich heraus noch kein Argument auf inhaltlicher Ebene. Dennoch stellt dieses 
Faktum eine Problemanzeige dar und verlant nach Unterscheidung: Handelt es 
sich um ein Kommunikationsdefizit oder gibt es Gründe, dass ein Inhalt nicht 
mehr plausibel gemacht werden kann? Erweist sich eine Position im zweiten 
Fall dann auch aus theologischen Überlegungen als schwer haltbar, ist eine Än-
derung geboten.21 Ein Beispiel dafür könnte die verpflichtende Ehelosigkeit der 
Weltpriester sein. Hier gilt demgemäß, wie bei vielen anderen Themen auch: 
„Wer den verbindlichen Zölibat abschaffen will, kann dies nicht nur als ‚Konse-
quenz‘ sehen, sondern wird es grundsätzlich als richtig verteidigen wollen.“22 

Zeitgeist und Heiliger Geist liegen nahe beieinander (zumal bestimmte tra-
dierte Inhalte sich bei näherer Betrachtung als Zeitgeist einer vergangenen Zeit 
entlarven lassen). Gerade die Missbrauchskrise zeigt jedoch deutlich: „[S]elbst 
die Welt kann Instrument des Geistes werden. Ist es nicht doch diese säkulare 
Welt gewesen, die die Verantwortlichkeit der Kirche erkannte, als diese es nicht 
zustande brachte, dies aus sich heraus zu tun?“23

Missbrauch und „Blockierungen des Denkens“ 

In welchem Zusammenhang steht nun das dritte Begriffspaar: Missbrauch und 
„Blockierungen des Denkens“? Dabei ist zunächst ein Blick ex negativo, d.h. 
auf unzulässige Verzweckungen, hilfreich, um anschließend deutlicher eine 
gelungene Verhältnisbestimmung skizzieren zu können. Mit scharfen Worten 
kritisiert der Regensburger Bischof Voderholzer eine solche Verzweckung der 
Missbrauchskrise für kirchenpolitische Forderungen; er spricht gar vom „Miss-
brauch des Missbrauchs“24. Auch wenn die Wortwahl unangemessen ist, da sie 
als Gleichsetzung des Leids der Betroffenen mit kategorial anderen Problemen 
gelesen werden kann, scheint die damit kritisierte Struktur bedenkenswert. Tho-
mas Schärtl bspw. analysiert ausführlich einen solchen „Missbrauch des Miss-
brauchs“ im US-amerikanischen Diskurs. Bestimmte Denkerinnen und Denker 

167

Synodaler Weg



25	 Vgl. T. Schärtl, Amerikanischer Albtraum. Die perfide Interpretation des Missbrauchs, in: StdZ 236 
(2018), 753–768, hier: 760–764. Ausführlich wird die Frage nach Homosexualität und Missbrauch 
thematisiert bei W. Müller, Homophobie und Homosexualität, in: G. Brüntrup / C. Herwartz / H. Küg-
ler (Hrsg.), Unheilige Macht, 157–165 [s. Anm. 10].

26	 Vgl. MHG-Studie, 11 [s. Anm. 1]; W. Müller, Homophobie und Homosexualität, 160 f. [s. Anm. 25].

versuchen dort, die gegenwärtige Krise für ihre (kirchen-)politische Agenda nutz
bar zu machen, etwa für ihren Kampf gegen Homosexualität.25 Gerade hier wird 
jedoch deutlich, dass Missbrauch durchaus von theologischen Positionen beför-
dert werden kann: Homosexualität per se stellt keinen Risikofaktor dar. Treffen 
jedoch sexuelle Unreife, homosexuelle Neigungen und eine homophobe bzw. 
sexualitätsfeindliche Theologie aufeinander, ergibt sich eine höchst gefährliche 
Mischung.26

Theologische Auffassungen können moralische Relevanz besitzen, indem sie 
Missbrauch begünstigen oder ihm präventiv entgegenwirken. Sie müssen deshalb 
nicht nur im Hinblick auf ihren Inhalt analysiert werden, sondern auch ihre Per- 
formanz spielt eine Rolle: Eine theologische Denkform, die Unheil schafft, wider
spricht nämlich der Bestimmung von Kirche. Oben wurde zwar darauf hingewie
sen, dass praktische Gründe wie gesellschaftlicher Widerspruch systematisch 
noch nicht hinreichend sind, theologische Positionen zu ändern, da sie sich auf 
einer anderen Ebene befinden. Gleichzeitig wurde jedoch deutlich, dass prakti-
sche Missstände zu einer Reflexion auf theoretischer Ebene drängen. Positiv ge-
sprochen könnte etwa eine theologische Neubewertung von Homosexualität, die 
sich auf aktuelle humanwissenschaftliche und theologische Erkenntnisse stützt, 
die Wahrscheinlichkeit des Auftretens bestimmter missbrauchsanfälliger Konstel-
lationen senken. 

Praktische Gründe ließen sich auch durch eine Neugewichtung tradierter Theo
logoumena einbeziehen. Die Theologie als Wissenschaft zeichnet sich ja gerade 
dadurch aus, dass sie in Treue zum Ursprung und kritischer Loyalität zum kirch-
lichen Lehramt den Blick auf die Menschen von heute richtet und so zu neuen 
Einsichten gelangt (vgl. GS 1). Dies könnte etwa in der Ämterfrage zu einer Neu-
justierung des Verhältnisses von gemeinsamem zu besonderem Priestertum füh-
ren. Dabei ist immer zu bedenken, dass nicht alle Glaubensinhalte auf gleicher 
Ebene liegen, sondern dass es eine „‚Hierarchie‘ der Wahrheiten innerhalb der 
katholischen Lehre gibt, je nach der verschiedenen Art ihres Zusammenhangs 
mit dem Fundament des christlichen Glaubens“ (UR 11). 

Liest man diese Passage mit dem bereits zitierten Ausschnitt aus Lumen Gen-
tium zusammen, ergibt sich folgendes Bild: Die Kirche hat ihre Daseinsberech-
tigung darin, dass sie den Menschen das Heil verkündet und dadurch Gemein-
schaft mit Gott in Christus ermöglicht. Erkennt man darin das „Fundament des 
christlichen Glaubens“, gilt diese Grundlage gleichzeitig als Prüfstein anderer 
Glaubensinhalte. Stehen ein bestimmtes Amtsverständnis oder die kirchliche Se-

168

Kirche



27	 Die – nicht zuletzt theologisch – immens wertvollen Arbeiten von Doris Reisinger sprechen bspw. 
dafür, Betroffene noch viel stärker in einen Synodalen Weg einzubeziehen, der eine angemessene 
Antwort auf die MHG-Studie darstellen soll. Vgl. D. Wagner, Spiritueller Missbrauch in der katho-
lischen Kirche. Freiburg i. Br. 2019; dies., Machtmissbrauch und sexuelle Gewalt in der Kirche – was hat 
Theologie damit zu tun? Gedanken aus der Perspektive einer Betroffenen, in: M. Remenyi / T. Schärtl 
(Hrsg.), Nicht ausweichen. Theologie angesichts der Missbrauchskrise. Regensburg 2019, 52–60.

xualmoral der Gemeinschaft der Menschen mit Gott und untereinander nun im 
Weg, müssen sie ihren prominenten Platz räumen, da sie das theologisch höchste 
Gut einem demgegenüber nachrangigen Gut opfern. Hier findet analog die kir-
chenrechtliche Maxime Anwendung: salus animarum suprema lex (vgl. c. 1752). 

Fazit

Der Missbrauchsskandal ist eine Zäsur und es ist klug, als Antwort darauf einen 
breit angelegten und ergebnisoffenen „Synodalen Weg“ zu gehen. Eine große 
Gefahr besteht jedoch darin, die Betroffenen aus dem Blick zu verlieren und der 
Institutionsperspektive zu verfallen: Ein Synodaler Weg, der die Betroffenen nur 
als Statist(inn)en auf dem Weg der Evangelisierung behandelte, diente letztlich 
weder der Aufarbeitung, noch würde er dem unsagbaren Leid gerecht, welches 
Amtsträger in der Kirche und die Kirche selbst durch ihre Strukturen verursacht 
haben. Damit wird nicht in Abrede gestellt, dass die Beschäftigung der Kirche mit 
ihren Strukturen, mit Evangelisierung oder mit theologischen Reformen wichtige 
Anliegen sind. Alle diese Diskurse sind berechtigt. Es handelt sich jedoch um un-
terschiedliche Themen, denen unterschiedliche Diskussionsformate mit jeweils 
unterschiedlichem Teilnehmer(innen)kreis angemessen wären.27 

Der Synodale Weg kann nur gelingen, wenn dort nicht zum Zweck der Evan-
gelisierung diskutiert wird, sondern um Missbrauch aufzuarbeiten und zu verhin-
dern. So paradox es klingen mag: Steht der Synodale Weg unter der Zielperspekti-
ve „Missbrauchsaufarbeitung und -prävention“, schafft er die Bedingungen der 
Möglichkeit von Evangelisierung im 21. Jahrhundert. Setzt er jedoch „Evangeli-
sierung“ als Ziel, wird er weder dem einen, noch dem andern Anliegen gerecht. 
Leitende Maxime des Synodalen Wegs und des kirchlichen Umgangs mit dem 
Thema „Missbrauch“ insgesamt muss der Respekt vor der Würde der Betroffenen 
bleiben. 

169

Synodaler Weg


