Junge Theologie

Martin Steiner | Luzern
geb. 1988, Mag. theol., Wissenschaftlicher
Assistent am Institut fiir Judisch-Christliche

Forschung der Universitdt Luzern

martin.steiner@unilu.ch

Feindbild-Dekonstruktion

Von Jesus zu Amos 0z’ Judasfigur

,Wir mochten Jesus sehen” — so lautet die Kollektivbitte im Johannesevange-
lium, gedufiert von Nichtjuden, die sich als ausldndische Géste! unter die
nach Jerusalem hinauf stromenden Pessach-Pilger mischen. Wie eine zustim-
mende Antwort auf jene Schaulust lassen sich die zahlreichen Jesusbilder aus
allen Epochen der Kunstgeschichte verstehen. ,Ecce homo - Da, seht ihn
euch an, den Menschen!“ (Joh 19,5) Dabei richtet sich der Blick immer auf
einen als Juden Geborenen, der als solcher lebte und am Kreuz starb. Es war
die komplexitdtsreduzierende Macht einer gezielten religiosen Deutung, die
Jesu Judentum verwischte. Eine Unschirfe entstand. Vergebens war auf einer
kleinen Tafel zur Absicherung abgefasst: ,Jesus von Nazareth, Konig der Ju-
den.” Diese Notiz ist Giberhaupt das erste Stiick Literatur tiber Jesus. Sie ver-
weist explizit auf die verkannte soziohistorische Herkunft des galildischen
Juden, auf sein Jude-Sein.

Ob wir Jesus auf Gemaélden oder als in Marmor gehauene Skulptur bestau-
nen, von dramaturgischen Inszenierungen seiner Lebensgeschichte ergriffen
werden, er uns in Kindertagen durch die Kraft eindriicklicher Erzihlungen be-
gegnete, wir vor seinem Antlitz in Kirchen beteten, oder die Zwiesprache mit
ihm zwischenzeitlich verstummte — Jesus von Nazareth scheint uns irgendwie

1 Gemeint sind nicht Griechisch sprechende Juden, sondern gebiirtige Griechen (vgl. 7,35), die sich
vermutlich als Voll- oder Halbproselyten dem Judentum angeschlossen hatten. Vgl. R. Schnacken-
burg, Das Johannesevangelium. Zweiter Teil. Kommentar zu Kapitel 5-12. Freiburg i. Br. 1971, 478
(HThK NT, Sonderausgabe 1V/2).

170



Judas

bekannt, vertraut oder begegnet zu sein. Als Figur ist er iiberdies selbst fiir dieje-
nigen interessant, fiir die er nicht Dreh- und Angelpunkt des personlichen Glau-
benslebens ist. Selbst wenn seine genuinste Deutungsinstanz in Verruf gerdt oder
Missbrauch in seinem Namen geschieht, bleibt Jesus Teil eines kulturellen Ge-
dédchtnisses und findet, allen Sdkularisierungsprozessen zum Trotz, einen Nach-
und Anklang in der Welt von heute.

.lhr aber, fir wen haltet ihr mich?"“ (Mk 8,27)

Diese Frage Jesu sollte fiir Gewissheit unter den Jiingern sorgen, dass er der
verheiflene Messias Israels sei. Als im 18. Jahrhundert Wissenschaftler Anfra-
gen an den historischen Jesus stellten, folgte eine weitreichende Unterschei-
dung zwischen diesem und einem Christus des Dogmas. Es war der Beginn
der Leben-Jesu-Forschung. Unter dem Deckmantel wissenschaftlicher Me-
thoden projizierten viele Forscher ihre eigenen Ideale in den historischen
Jesus. Dieses Strukturproblem der christlichen Leben-Jesu-Forschung deckte
Albert Schweitzer (1875-1965) Anfang des 20. Jahrhunderts auf.? Aber selbst
ihm entging das gravierende Problem, das entstand, wenn sich Christen mit
der historischen Jesusfigur auseinandersetzten: Fiir Christen mochte Jesus
der erste Christ gewesen sein. Doch aus diesem christlichen Blickwinkel er-
kannten sie nicht: ,Jesus lebte und lehrte das Judentum*?, so Susannah He-
schel. IThre Analyse zur christlichen Leben-Jesu-Forschung jener Zeit lautet:
,Jesus war die ideale Person fiir die wilhelminische deutsche Gesellschaft -
also gewiss kein Jude.”* Der bedeutendste judische Jesusforscher, Joseph
Klausner (1874-1958), der Grofionkel von Amos Oz, hielt hingegen fest, dass
»Jesus als Jude geboren wurde (...) und in jeder Beziehung Jude war” sowie,
»dafl, wer immer die Bedeutung von Jesus herabsetzt, damit zugleich den
Wert des Judentums schmadlert, aus dem Jesus seine Lehre geschopft hat”>.

Ein Wissen um die jiidischen Wurzeln des Christentums hilft Christ(inn)en,
ein ausgepragtes abendldandisches Seins- und Identitdtsdenken tiber Jesus zu kor-
rigieren und einen klareren Blick auf ihn zu gewinnen. In diesem Lernprozess
wird dem bzw. der Glaubenden von heute deutlicher als je zuvor (abgesehen
von den Anfiangen des Christentums), dass uns jiidische Augen ansehen, wenn
wir Jesus schauen.

2 Vgl. A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tiibingen °2009, 48.

3 Vgl. S. Heschel, Der jiidische Jesus und das Christentum: Abraham Geigers Herausforderung an die christ-
liche Theologie. Berlin 2001 (engl. Abraham Geiger and the Jewish Jesus. Chicago 1998), 213.

4 Ebd., 374.

J. Klausner, Jesus von Nazareth: Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre. Berlin 1930, 7; 146.

w

7



Junge Theologie

Judas, der einzige Jude im Neuen Testament?

Lange Zeit galt Jesus als der erste Christ. Eine Resistenz hatte sich gegen die
Korrektive etabliert, die an sein Judesein erinnern konnten.® Mit einer Aus-
nahme ldsst sich behaupten, dass die jiidische Identitdt neutestamentlicher
Figuren keine marginalisierte theologische Deutung erfuhr. Nicht die Mutter
Jesu, die als Gottesmutter und -Gebarerin, Mediatrix und Evas Antitypus gilt,
wurde Kklar als Jiidin verstanden, sondern Judas, der ,Sohn des Verderbens*
(Joh 17,12; 13,18.26.29; vgl. 2 Thess 2,3)’, war Jude und blieb es. Keine Ge-
meinsamkeit sollte zwischen ihm und dem , Sohn Gottes” bestehen. Warum
aber diese theologische Akzentuierung, die auf Licht- und Schattenfigur ab-
hebt?

Judas libernimmt in der Passion Christi die Rolle des Verraters, indem er Je-
sus fiir 30 Silberlinge (vgl. Mt 26,15) an die jiidische Obrigkeit ausliefert, die da-
rauf ihr Urteil zum Kreuzestod fallt. 22 ausdrucksstarke neutestamentliche Stel-
len® mit Judasbezug gentigten fiir eine wirkméchtige und folgenschwere Judas-
darstellung in christlicher Liturgie, Musik, Kunst und Passionsspiel.’ Die Ju-
dasfigur ist derart eng mit dem Tod Jesu und dem jiidischen Volk verkniipft,
dass Judas selbst noch tiber die Bibel hinaus fiir jemanden steht, der einen
anderen treulos und heuchlerisch verrdt. Der Duden listet als Synonym auf:
»~Angeber; Verrdter; Naderer; Denunziant; Seelenverkédufer; Vernaderer; Syko-
phant.“'° Daneben findet sich der Judaskuss als Zeichen fiir Jesu Ubergabe an
die jidische Obrigkeit (vgl. Mt 26,48; Mk 14,44 {.; Lk 22,47 f.) als Inbegriff
fir eine ,hinterhiltige, heuchlerische Freundlichkeit“!!, die die wahre Ab-
sicht hinter einem Kuss verschleiert.

6 Wie das 1969 leichtfertig aus der forma ordinaria des romischen Ritus gestrichene Fest der , Be-
schneidung des Herrn“. Vgl. J.-H. Tiick, Jesus war Jude. Und es wiire ein starkes Zeichen gegen den Anti-
semitismus, wenn die katholische Kirche daran erinnern wiirde, in: NZZ vom 29.12.2018, URL: https://
www.nzz.ch/feuilleton/jesus-war-jude-und-es-waere-ein-starkes-zeichen-gegen-den-antisemitismus-
wenn-die-katholische-kirche-wieder-daran-erinnern-wuerde-1d.1447388 (Stand: 06.02.2020).

7  Zur Diskussion um den Sohn des , Verderbens” siche die Ubersetzung und Deutung des griech.
apoleias mit ,Verlorenheit” bei C. Wrembek, (K)eine Chance fiir Judas?: Wie barmherzig wir Gott den-
ken. Miinchen - Ziirich — Wien 2019, 46-50.

8 Mt 10,4; 26,14.25.47; 27,3; Mk 3,19; 14,10.43; Lk 6,16; 22,3.47.48; Joh 6,71; 12,4; 13,2.26.29;
18,2.3.5; Apg 1,16.25.

9 Fir die Oberammergauer Passionsspiele im Jahr 1970 verweigerte der Vatikan seine Zustimmung,
weil darin die Juden fiir den Tod Jesu verantwortlich gemacht wurden. Vgl. A. Hauptmann, Ge-
schichte der Passionsspiele: Die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, URL: http://www.passionsspiele.info/
passionsspiele-oberammergau-2020?gclid=EAIalQobChMItNHt57vL2wIVW-AZCh3EiQi1EAAYA-
SAAEgJZJfD_BwE&cn-reloaded=1#Geschichte_der_Passionsspiele (Stand: 06.02.2020).

10 Dudenredaktion (o. J.), Judas. Vollstindige iiberarbeitete Auflage. Bibliographisches Institut GmbH.
Berlin °2014, in: Munzinger Online/Duden — Das Synonymwdrterbuch (Stand: 06.02.2020).

11 Dudenredaktion (o. J.), Judaskuss (Stand: 06.02.2020). Quelle [s. Anm. 10].

172



Judas

An ,Judas” haftet etwas Negatives, Dunkles, Zerstorerisches. Wer wiinscht
sich einen Partner, Freund oder Bruder mit diesem vorbelasteten Namen?
An dieser Stelle ein , personliches Wort” des 2018 verstorbenen israelischen
Schriftstellers Amos Oz: ,Der Vorname meines Vaters war Jehuda, Judas. Der
mittlere Name meines Sohnes ist — nach meinem Vater — Judas. Ich bin also
der Sohn von Judas und der Vater von Judas. Dieser Name — will heiflen die
Konnotationen dieses Namens - sind also zutiefst bedeutsam und zutiefst
schmerzlich fir mich.“1?

Amos 0z - gegen die Vereindeutigung Judas’

Amos Oz versteht in seinem Judasroman (2014) Judas nicht als den ewigen
Verriter, sondern als einen tatkriftigen Uberlieferer des Evangeliums. Sein
Interesse an Jesus und besonders an Judas ist der Versuch, vereinfachte Vor-
stellungen, die sich schon friih in stereotypen Bildern verfestigt hatten, zu
iiberdenken und zusdtzlich Ambiguitédt in die neutestamentlichen Figuren
zu bringen, die bereits im kanonischen Text in eine innere Spannung gesetzt
sind.’ Oz erweitert die meist negativen Antworten, die christlicherseits zu
Judas zu finden sind: ,(...) der erste und letzte Christ, der einzige, der Jesus
keine Minute verliefd und ihn nicht verleugnete, der einzige Christ, der an die
Gottlichkeit Jesu bis zu seiner letzten Sekunde am Kreuz glaubte, der Christ, der
sehnsiichtig erwartete, dass Jesus vom Kreuz steigen wiirde, vor ganz Jerusalem
und vor der ganzen Welt, der einzige Christ, der mit Jesus starb und nach ihm
nicht weiterlebte, der einzige, dessen Herz beim Tod Jesu wirklich brach, ausge-
rechnet er wird von Hundertmillionen Menschen auf allen fiinf Erdteilen und
durch zwei Jahrtausende hindurch als der herausragende Jude betrachtet, er
wird mehr als jeder andere verspottet und verabscheut.”'*

Amos Oz zeichnet die Judasfigur nicht teuflisch, sondern menschlich, noch
mehr: Er macht Judas schlechthin zum ersten Christen. Damit biirstet Oz die
christliche Interpretationsgeschichte gegen den Strich. Judas glaubt inniger an
Jesus als alle anderen und tiberliefert ihn daher fiir einen hoheren Zweck, der
darin gipfeln sollte, dass der gekreuzigte Jesus den Tod besiegt und so die Men-
schen erlost. Hier trifft die literarische Judasfigur von Oz auf die theologische
Judasfigur, den grofiten , Verrdter” in der Heilsgeschichte. Durch die umdefinier-

12 A. Oz (Hrsg.), Jesus und Judas: Ein Zwischenruf. Ins Deutsche tibers. v. S. Naumann. Mit einem Nach-
wort v. Rabbiner W. Homolka. Ostfildern 2018, 25.

13 Judas wird in allen Evangelien genannt. Je spiter die kanonischen Texte entstanden, desto dunkler
zeichneten ihre Autoren die Judasgestalt. Im Johannesevangelium wird Judas zum absolut Bosen
gesteigert, indem der Satan in ihn fuhr (vgl. Joh 13,27).

14 Vgl. A. Oz, Judas. Aus dem Hebrdischen v. M. Pressler. Berlin 2016, 209.

173



Junge Theologie

te Religionszugehorigkeit — vom jiidischen Judas zum gldaubigen christlichen Ju-
das — hebt Oz hervor, wie wirkmédchtig Konnotationen sind. Gewiss, es handelt
sich um eine literarische Anfrage. Aber die theologische Debatte tite gut daran,
sie aufzunehmen.®

Amos Oz’ Judasfigur ldsst deshalb aufatmen, weil sie eine Loyalitit gegentiber
Jesus prédsentiert, mit der niemand rechnet. Judas handelt aus freiem Willen und
wird als Christ rehabilitiert. Eine eindeutige Abgrenzung zu ihm erscheint obso-
let, da der fremde Judas auf einmal sogar in ungewohnt positiven christlichen
Konturen erscheint. Er ist nicht mehr ein Feindbild, sondern der eigentliche
Star der Erzahlung.

Kritische Nachfrage

Hiétte Judas nicht als Jude rehabilitiert werden koénnen? Nein, dann wire
die Giberraschende Feindbild-Dekonstruktion von Amos Oz misslungen. Oz
rehabilitiert Judas auf Kosten seines Judeseins. Er erzdhlt, dass Judas fest
und wirklich an Jesus glaubte und ihn als den Messias erkannte. Kann Ju-
das aber ohne den Glauben an Jesus rehabilitiert werden? Was, wenn Judas
nicht glaubt, dass Jesus vom Kreuz herabsteigen wird, wenn er glaubt, dass
er nicht der verheiflene Messias ist? Eine Rehabilitierung scheint unmaoglich.
Hier wird das frithchristliche Argernis bewusst, der Stachel, den die ersten
Christ(inn)en und vielleicht einige Christ(inn)en bis heute spiiren: Es gibt
Jidinnen und Juden, die Jesus nicht als den Messias erkennen, die nicht an
ihn glauben.

15 Zur Frage nach der Verdammung bzw. Rettung fiir Judas vgl. C. Wrembek, Judas, der Freund: Du, der
du Judas trigst nach Hause, trage auch mich. Minchen - Ziirich - Wien °2019, 51-77.

174



