
Feindbild-Dekonstruktion
Von Jesus zu Amos Oz’ Judasfigur

„Wir möchten Jesus sehen“ – so lautet die Kollektivbitte im Johannesevange-
lium, geäußert von Nichtjuden, die sich als ausländische Gäste1 unter die 
nach Jerusalem hinauf strömenden Pessach-Pilger mischen. Wie eine zustim-
mende Antwort auf jene Schaulust lassen sich die zahlreichen Jesusbilder aus 
allen Epochen der Kunstgeschichte verstehen. „Ecce homo – Da, seht ihn 
euch an, den Menschen!“ (Joh 19,5) Dabei richtet sich der Blick immer auf 
einen als Juden Geborenen, der als solcher lebte und am Kreuz starb. Es war 
die komplexitätsreduzierende Macht einer gezielten religiösen Deutung, die 
Jesu Judentum verwischte. Eine Unschärfe entstand. Vergebens war auf einer 
kleinen Tafel zur Absicherung abgefasst: „Jesus von Nazareth, König der Ju-
den.“ Diese Notiz ist überhaupt das erste Stück Literatur über Jesus. Sie ver-
weist explizit auf die verkannte soziohistorische Herkunft des galiläischen 
Juden, auf sein Jude-Sein.

Ob wir Jesus auf Gemälden oder als in Marmor gehauene Skulptur bestau-
nen, von dramaturgischen Inszenierungen seiner Lebensgeschichte ergriffen 
werden, er uns in Kindertagen durch die Kraft eindrücklicher Erzählungen be-
gegnete, wir vor seinem Antlitz in Kirchen beteten, oder die Zwiesprache mit 
ihm zwischenzeitlich verstummte – Jesus von Nazareth scheint uns irgendwie 

1	 Gemeint sind nicht Griechisch sprechende Juden, sondern gebürtige Griechen (vgl. 7,35), die sich 
vermutlich als Voll- oder Halbproselyten dem Judentum angeschlossen hatten. Vgl. R. Schnacken-
burg, Das Johannesevangelium. Zweiter Teil. Kommentar zu Kapitel 5–12. Freiburg i. Br. 1971, 478 
(HThK NT, Sonderausgabe IV/2).

Martin Steiner | Luzern

geb. 1988, Mag. theol., Wissenschaftlicher 
Assistent am Institut für Jüdisch-Christliche 
Forschung der Universität Luzern

martin.steiner@unilu.ch

170

Junge Theologie



bekannt, vertraut oder begegnet zu sein. Als Figur ist er überdies selbst für dieje-
nigen interessant, für die er nicht Dreh- und Angelpunkt des persönlichen Glau-
benslebens ist. Selbst wenn seine genuinste Deutungsinstanz in Verruf gerät oder 
Missbrauch in seinem Namen geschieht, bleibt Jesus Teil eines kulturellen Ge-
dächtnisses und findet, allen Säkularisierungsprozessen zum Trotz, einen Nach- 
und Anklang in der Welt von heute. 

„Ihr aber, für wen haltet ihr mich?“ (Mk 8,27) 

Diese Frage Jesu sollte für Gewissheit unter den Jüngern sorgen, dass er der 
verheißene Messias Israels sei. Als im 18. Jahrhundert Wissenschaftler Anfra
gen an den historischen Jesus stellten, folgte eine weitreichende Unterschei-
dung zwischen diesem und einem Christus des Dogmas. Es war der Beginn 
der Leben-Jesu-Forschung. Unter dem Deckmantel wissenschaftlicher Me-
thoden projizierten viele Forscher ihre eigenen Ideale in den historischen 
Jesus. Dieses Strukturproblem der christlichen Leben-Jesu-Forschung deckte 
Albert Schweitzer (1875–1965) Anfang des 20. Jahrhunderts auf.2 Aber selbst 
ihm entging das gravierende Problem, das entstand, wenn sich Christen mit 
der historischen Jesusfigur auseinandersetzten: Für Christen mochte Jesus 
der erste Christ gewesen sein. Doch aus diesem christlichen Blickwinkel er-
kannten sie nicht: „Jesus lebte und lehrte das Judentum“3, so Susannah He-
schel. Ihre Analyse zur christlichen Leben-Jesu-Forschung jener Zeit lautet: 
„Jesus war die ideale Person für die wilhelminische deutsche Gesellschaft – 
also gewiss kein Jude.“4 Der bedeutendste jüdische Jesusforscher, Joseph 
Klausner (1874–1958), der Großonkel von Amos Oz, hielt hingegen fest, dass 
„Jesus als Jude geboren wurde (…) und in jeder Beziehung Jude war“ sowie, 
„daß, wer immer die Bedeutung von Jesus herabsetzt, damit zugleich den 
Wert des Judentums schmälert, aus dem Jesus seine Lehre geschöpft hat“5. 

Ein Wissen um die jüdischen Wurzeln des Christentums hilft Christ(inn)en, 
ein ausgeprägtes abendländisches Seins- und Identitätsdenken über Jesus zu kor-
rigieren und einen klareren Blick auf ihn zu gewinnen. In diesem Lernprozess 
wird dem bzw. der Glaubenden von heute deutlicher als je zuvor (abgesehen 
von den Anfängen des Christentums), dass uns jüdische Augen ansehen, wenn 
wir Jesus schauen. 

2	 Vgl. A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tübingen 92009, 48.
3	 Vgl. S. Heschel, Der jüdische Jesus und das Christentum: Abraham Geigers Herausforderung an die christ-

liche Theologie. Berlin 2001 (engl. Abraham Geiger and the Jewish Jesus. Chicago 1998), 213.
4	 Ebd., 374.
5	 J. Klausner, Jesus von Nazareth: Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre. Berlin 1930, 7; 146.

171

Judas



Judas, der einzige Jude im Neuen Testament?

Lange Zeit galt Jesus als der erste Christ. Eine Resistenz hatte sich gegen die 
Korrektive etabliert, die an sein Judesein erinnern könnten.6 Mit einer Aus-
nahme lässt sich behaupten, dass die jüdische Identität neutestamentlicher 
Figuren keine marginalisierte theologische Deutung erfuhr. Nicht die Mutter 
Jesu, die als Gottesmutter und -Gebärerin, Mediatrix und Evas Antitypus gilt, 
wurde klar als Jüdin verstanden, sondern Judas, der „Sohn des Verderbens“ 
(Joh 17,12; 13,18.26.29; vgl. 2 Thess 2,3)7, war Jude und blieb es. Keine Ge-
meinsamkeit sollte zwischen ihm und dem „Sohn Gottes“ bestehen. Warum 
aber diese theologische Akzentuierung, die auf Licht- und Schattenfigur ab-
hebt? 

Judas übernimmt in der Passion Christi die Rolle des Verräters, indem er Je-
sus für 30 Silberlinge (vgl. Mt 26,15) an die jüdische Obrigkeit ausliefert, die da-
rauf ihr Urteil zum Kreuzestod fällt. 22 ausdrucksstarke neutestamentliche Stel-
len8 mit Judasbezug genügten für eine wirkmächtige und folgenschwere Judas-
darstellung in christlicher Liturgie, Musik, Kunst und Passionsspiel.9 Die Ju-
dasfigur ist derart eng mit dem Tod Jesu und dem jüdischen Volk verknüpft, 
dass Judas selbst noch über die Bibel hinaus für jemanden steht, der einen 
anderen treulos und heuchlerisch verrät. Der Duden listet als Synonym auf: 
„Angeber; Verräter; Naderer; Denunziant; Seelenverkäufer; Vernaderer; Syko-
phant.“10 Daneben findet sich der Judaskuss als Zeichen für Jesu Übergabe an 
die jüdische Obrigkeit (vgl. Mt 26,48; Mk 14,44 f.; Lk 22,47 f.) als Inbegriff 
für eine „hinterhältige, heuchlerische Freundlichkeit“11, die die wahre Ab-
sicht hinter einem Kuss verschleiert. 

6	 Wie das 1969 leichtfertig aus der forma ordinaria des römischen Ritus gestrichene Fest der „Be-
schneidung des Herrn“. Vgl. J.-H. Tück, Jesus war Jude. Und es wäre ein starkes Zeichen gegen den Anti-
semitismus, wenn die katholische Kirche daran erinnern würde, in: NZZ vom 29.12.2018, URL: https://
www.nzz.ch/feuilleton/jesus-war-jude-und-es-waere-ein-starkes-zeichen-gegen-den-antisemitismus-
wenn-die-katholische-kirche-wieder-daran-erinnern-wuerde-ld.1447388 (Stand: 06.02.2020).

7	 Zur Diskussion um den Sohn des „Verderbens“ siehe die Übersetzung und Deutung des griech. 
apōleias mit „Verlorenheit“ bei C. Wrembek, (K)eine Chance für Judas?: Wie barmherzig wir Gott den-
ken. München – Zürich – Wien 2019, 46–50.

8	 Mt 10,4; 26,14.25.47; 27,3; Mk 3,19; 14,10.43; Lk 6,16; 22,3.47.48; Joh 6,71; 12,4; 13,2.26.29; 
18,2.3.5; Apg 1,16.25.

9	 Für die Oberammergauer Passionsspiele im Jahr 1970 verweigerte der Vatikan seine Zustimmung, 
weil darin die Juden für den Tod Jesu verantwortlich gemacht wurden. Vgl. A. Hauptmann, Ge-
schichte der Passionsspiele: Die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg, URL: http://www.passionsspiele.info/
passionsspiele-oberammergau-2020?gclid=EAIaIQobChMItNHt57vL2wIVW-AZCh3EiQi1EAAYA-
SAAEgJZJfD_BwE&cn-reloaded=1#Geschichte_der_Passionsspiele (Stand: 06.02.2020).

10	 Dudenredaktion (o. J.), Judas. Vollständige überarbeitete Auflage. Bibliographisches Institut GmbH. 
Berlin 62014, in: Munzinger Online/Duden – Das Synonymwörterbuch (Stand: 06.02.2020).

11	 Dudenredaktion (o. J.), Judaskuss (Stand: 06.02.2020). Quelle [s. Anm. 10].

172

Junge Theologie



12	 A. Oz (Hrsg.), Jesus und Judas: Ein Zwischenruf. Ins Deutsche übers. v. S. Naumann. Mit einem Nach-
wort v. Rabbiner W. Homolka. Ostfildern 2018, 25.

13	 Judas wird in allen Evangelien genannt. Je später die kanonischen Texte entstanden, desto dunkler 
zeichneten ihre Autoren die Judasgestalt. Im Johannesevangelium wird Judas zum absolut Bösen 
gesteigert, indem der Satan in ihn fuhr (vgl. Joh 13,27).

14	 Vgl. A. Oz, Judas. Aus dem Hebräischen v. M. Pressler. Berlin 2016, 209.

An „Judas“ haftet etwas Negatives, Dunkles, Zerstörerisches. Wer wünscht 
sich einen Partner, Freund oder Bruder mit diesem vorbelasteten Namen? 
An dieser Stelle ein „persönliches Wort“ des 2018 verstorbenen israelischen 
Schriftstellers Amos Oz: „Der Vorname meines Vaters war Jehuda, Judas. Der 
mittlere Name meines Sohnes ist – nach meinem Vater – Judas. Ich bin also 
der Sohn von Judas und der Vater von Judas. Dieser Name – will heißen die 
Konnotationen dieses Namens – sind also zutiefst bedeutsam und zutiefst 
schmerzlich für mich.“12

Amos Oz – gegen die Vereindeutigung Judas’

Amos Oz versteht in seinem Judasroman (2014) Judas nicht als den ewigen 
Verräter, sondern als einen tatkräftigen Überlieferer des Evangeliums. Sein 
Interesse an Jesus und besonders an Judas ist der Versuch, vereinfachte Vor-
stellungen, die sich schon früh in stereotypen Bildern verfestigt hatten, zu 
überdenken und zusätzlich Ambiguität in die neutestamentlichen Figuren 
zu bringen, die bereits im kanonischen Text in eine innere Spannung gesetzt 
sind.13 Oz erweitert die meist negativen Antworten, die christlicherseits zu 
Judas zu finden sind: „(…) der erste und letzte Christ, der einzige, der Jesus 
keine Minute verließ und ihn nicht verleugnete, der einzige Christ, der an die 
Göttlichkeit Jesu bis zu seiner letzten Sekunde am Kreuz glaubte, der Christ, der 
sehnsüchtig erwartete, dass Jesus vom Kreuz steigen würde, vor ganz Jerusalem 
und vor der ganzen Welt, der einzige Christ, der mit Jesus starb und nach ihm 
nicht weiterlebte, der einzige, dessen Herz beim Tod Jesu wirklich brach, ausge-
rechnet er wird von Hundertmillionen Menschen auf allen fünf Erdteilen und 
durch zwei Jahrtausende hindurch als der herausragende Jude betrachtet, er 
wird mehr als jeder andere verspottet und verabscheut.“14 

Amos Oz zeichnet die Judasfigur nicht teuflisch, sondern menschlich, noch 
mehr: Er macht Judas schlechthin zum ersten Christen. Damit bürstet Oz die 
christliche Interpretationsgeschichte gegen den Strich. Judas glaubt inniger an 
Jesus als alle anderen und überliefert ihn daher für einen höheren Zweck, der 
darin gipfeln sollte, dass der gekreuzigte Jesus den Tod besiegt und so die Men-
schen erlöst. Hier trifft die literarische Judasfigur von Oz auf die theologische 
Judasfigur, den größten „Verräter“ in der Heilsgeschichte. Durch die umdefinier

173

Judas



te Religionszugehörigkeit – vom jüdischen Judas zum gläubigen christlichen Ju-
das – hebt Oz hervor, wie wirkmächtig Konnotationen sind. Gewiss, es handelt 
sich um eine literarische Anfrage. Aber die theologische Debatte täte gut daran, 
sie aufzunehmen.15

Amos Oz’ Judasfigur lässt deshalb aufatmen, weil sie eine Loyalität gegenüber 
Jesus präsentiert, mit der niemand rechnet. Judas handelt aus freiem Willen und 
wird als Christ rehabilitiert. Eine eindeutige Abgrenzung zu ihm erscheint obso-
let, da der fremde Judas auf einmal sogar in ungewohnt positiven christlichen 
Konturen erscheint. Er ist nicht mehr ein Feindbild, sondern der eigentliche 
Star der Erzählung. 

Kritische Nachfrage

Hätte Judas nicht als Jude rehabilitiert werden können? Nein, dann wäre 
die überraschende Feindbild-Dekonstruktion von Amos Oz misslungen. Oz 
rehabilitiert Judas auf Kosten seines Judeseins. Er erzählt, dass Judas fest 
und wirklich an Jesus glaubte und ihn als den Messias erkannte. Kann Ju-
das aber ohne den Glauben an Jesus rehabilitiert werden? Was, wenn Judas 
nicht glaubt, dass Jesus vom Kreuz herabsteigen wird, wenn er glaubt, dass 
er nicht der verheißene Messias ist? Eine Rehabilitierung scheint unmöglich. 
Hier wird das frühchristliche Ärgernis bewusst, der Stachel, den die ersten 
Christ(inn)en und vielleicht einige Christ(inn)en bis heute spüren: Es gibt 
Jüdinnen und Juden, die Jesus nicht als den Messias erkennen, die nicht an 
ihn glauben. 

15	 Zur Frage nach der Verdammung bzw. Rettung für Judas vgl. C. Wrembek, Judas, der Freund: Du, der 
du Judas trägst nach Hause, trage auch mich. München – Zürich – Wien 52019, 51–77. 

174

Junge Theologie


