
1	 A. Grün / A. M. Karimi, Im Herzen der Spiritualität. Wie sich Muslime und Christen begegnen können. 
Freiburg i. Br. 2019, 268–270. 

2	 C. Gellner, Komparative Religionstheologie im Praxistest. Klaus von Stoschs christlich-theologische Würdi-
gung des Islam, in: ZMR 102 (2018), 248–260. 

3	 K. von Stosch, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen. Paderborn 2012, 163 f. 
4	 Ebd., 162. 

Geteilte Spiritualität
Herzstück der Begegnung von Christen und Muslimen

„Im Hinhören auf die Glaubenserfahrung des anderen wird der eigene Glaube 
verdeutlicht und die eigene Spiritualität vertieft“, resümieren Anselm Grün und 
Ahmad Milad Karimi ihren christlich-muslimischen Dialog. Es sei ihnen vor al
lem darum gegangen, sich „über die spirituellen Erfahrungen auszutauschen“, 
„sich selbst im Blick des anderen zu sehen, sich neu zu entdecken, zuweilen 
auch kritisch zu befragen (…). Aber es ging immer auch um (…) den jeweils an
deren Glauben, um das Herz seiner Spiritualität.“ Ihr Fazit? „Im Gespräch, in 
dem wir wirklich aufeinander hören, können wir einander näherkommen. Da 
spüren wir, dass Gott jenseits unserer Bilder und Worte, jenseits unserer Sprache 
ist, das unaussprechliche Geheimnis, zu dem hin wir alle unterwegs sind.“1

Eines der zentralen Anliegen Komparativer (Religions-)Theologie2 ist es, 
Theologie aus dem Dialog mit Angehörigen anderer Religionen heraus zu be-
treiben. Als „Gastfreundschaft für die mögliche Wahrheit des Anderen“3 macht 
Klaus von Stosch, ihr wichtigster Vertreter im deutschsprachigen Raum, die Be
reitschaft stark, dem Glauben der anderen „Wohnrecht im eigenen Denken ein-
zuräumen“. Dabei gehe es nicht um ein bloßes intellektuelles Affiziert-Werden, 
vielmehr darum, „die spirituellen Erfahrungen anderer Religionen an sich he-
rankommen zu lassen“4 und mit dem eigenen Glauben zu vermitteln. Diesen 
Ansatz will ich vom Gedanken religionsverbindender Gastfreundschaft her ver-
tiefen und konkretisieren, wie ihn Louis Massignon (1883–1962) anhand von 

Reflexion

176

Christoph Gellner | Zürich

geb. 1959, Dr. theol., Leiter des Theologisch-
pastoralen Bildungsinstituts der deutsch-
schweizerischen Bistümer (TBI)

christoph.gellner@tbi-zh.ch



Abraham, der als Fremdling und Gast im fremden Land zum Gastgeber für Gott 
wurde (Gen 18), zum spirituellen Prinzip erhob, das zur Entdeckung Gottes im 
Anderen führt.5

Einander Gast und Gastgeber sein 

Es war die existentielle Erfahrung muslimischer Gastfreundschaft seiner Bagda-
der Gastfamilie, die im Prozess von Massignons Bekehrung zu Gott und seiner 
erneuten Hinwendung zum katholischen Glauben eine katalysatorische Rolle 
spielte: „Sie haben arabisch gesprochen in ihrem Gebet, als sie von mir zu Gott 
sprachen, und sie haben arabisch gesprochen, als sie von Gott zu mir sprachen. 
Und auf arabisch habe ich in den Monaten Mai–Juni 1908 meine Bekehrung 
durchdacht und durchlebt“, beschreibt er im Rückblick die spirituelle Kraft mus-
limischen Glaubens, die ihn als 24-Jährigen Gottes Wirklichkeit in der Sprache 
des Korans erfahren ließ. „Unter seinem arabischen Namen ‚al-Haqq‘ – ‚die 
Wahrheit‘ (…) durfte ich ihn zum ersten Mal kennenlernen. Auf arabisch habe 
ich mein erstes Gebet gesprochen“, berichtet Massignon dem befreundeten 
Schriftsteller Paul Claudel. „Und wahrscheinlich gefällt es ihm auch, dass ich 
ihm eines Tages auf arabisch diene.“6

In einer Extremsituation – als Teilnehmer einer archäologischen Expedition 
nach Mesopotamien, der sich Massignon schon deshalb gerne anschloss, weil 
er zuvor in Kairo den Plan fasste für eine Dissertation über den islamischen My
stiker al-Hallaj, der in Bagdad gelebt hatte und dort 922 hingerichtet worden 
war, wird er unter Spionageverdacht gefangengenommen und versucht, seinem 
Leben ein Ende zu machen – kommt es zur „Begegnung mit Gott als dem Frem-
den“, der ihn „heimsucht“. Die Erfahrung des „antlitzlosen Gottes“ führt zur 
Entscheidung, sich „der unnennbaren Schönheit des Einen zuzuwenden“7, den 
Islam von innen heraus kennen- und verstehen zu lernen. 

Großmütige Gastfreundschaft wird für diesen frühen Vordenker einer grund-
legend neuen Beziehung des Christentums zum Islam, ohne den der epochale 
religionstheologische Perspektivenwechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils 
undenkbar wäre, zu einer wesentlichen spirituellen Grundhaltung. Zugleich bil-
det sie eine zentrale theologische Kategorie von Massignons Vision einer abra
hamischen Ökumene von Juden, Christen und Muslimen. Kaum zufällig gilt 
Abraham im Islam als „Vater der Gastfreundschaft“: Sein Zelt habe in alle vier 
Richtungen Öffnungen gehabt, damit er jeden vorbeikommenden Reisenden 

5	 Vgl. C. C. Eid, Heilige Gastfreundschaft. Louis Massignon als Prophet des islamisch-christlichen Dialogs, 
in: GuL 90 (2017), 24–32. 

6	 Zit. n. K.-J. Kuschel, Leben ist Brückenschlagen. Vordenker des interreligiösen Dialogs. Ostfildern 2011, 
507 f. 

7	 Zit. n. S. Rupp, Mit Abraham aufbrechen. Theologische Entwürfe der „Fraternité d’Abraham“ für ein Mit-
einander von Juden, Christen und Muslimen. Ostfildern 2019, 110–112. 

177

Geteilte Spiritualität



8	 Ebd., 448 f. 
9	 Ebd., 209; 437–465. 
10	 Ebd., 437–465.
11	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft. Der Andere – Christliche und muslimische Theologien 

im Dialog. Münster 2017, 7. 

als Gast empfangen könne8. Biblisch-koranische Schlüsselszene ist Abrahams 
Begegnung mit den drei Fremden in Mamre, in denen er, wie sich am Ende he
rausstellt, Gott selbst zu Gast hat. Spirituelle Gastfreundschaft als Erbe und Auf
trag Abrahams wird so ein zentrales Anliegen der 1967 in unmittelbarer Folge 
des Konzils in Paris gegründeten Fraternité d’Abraham, einer interreligiösen 
Dialogvereinigung, die sich im Gefolge Massignons dafür engagiert, „Juden, 
Christen und Muslime in einem gemeinsamen Bemühen um gegenseitiges Ver
ständnis, Unterstützung, Freundschaft“ im Geist abrahamischer Glaubensge-
schwisterlichkeit „zu vereinen“9. 

Gastfreundschaft und Gottesglaube stehen dabei in enger Verbindung: Ei-
nander als Gast und Gastgeber zu begegnen und zu behandeln, ermöglicht den 
Anderen und Gott als den ganz Anderen bei sich einzulassen. Dem Anderen 
Raum zu geben, den Anderen von seinem Ort her zu verstehen, ja, mit den Au
gen des Anderen zu sehen versuchen, sich in seine Perspektive hineinzuverset-
zen, ihn aus seinem Blickwinkel wahrzunehmen und durch diese Perspektiven-
übernahme eine tiefere Ebene des Verstehens der Andersheit des Anderen zu 
erreichen10, das ist auch zentrales Anliegen Komparativer Theologie. Sie zielt  
ebenso darauf ab, dass im Idealfall beide Gesprächspartner anders, neu und ver-
wandelt aus der interreligiösen Begegnung hervorgehen, nicht mehr dieselben 
sind wie zuvor. 

Theologie und Spiritualität im Dialog

Dafür ein aktuelles Praxisbeispiel aus dem Libanon: Fadi Daou und Nayla Tab-
bara – er ist katholisch-maronitischer Priester und Professor für Fundamental-
theologie, sie sunnitisch-muslimische Theologin. Zusammen gründeten sie das 
Dialogzentrum Adyan in Beirut. Für ihre interreligiöse Bildungsarbeit in Syrien 
und im Mittleren Osten erhielt die Stiftung 2018 den Niwano-Friedenspreis. Sie 
bezeichnen ihre 2014 im französischen Original erschienene Programmschrift 
Göttliche Gastfreundschaft als „Theologie im Dialog“11. Wie sie in ihrem gemein-
samen Einleitungskapitel darlegen, geht es nicht darum, dass „jeder dem ande-
ren einfach seinen Standpunkt nach seinen eigenen Schemata und Konzepten 
darlegt und eventuell bereit ist, in eine Debatte einzutreten. Wir sind vielmehr 
daran interessiert, den anderen zu verstehen aus seiner eigenen religiösen Tra-
dition heraus, und deshalb begeben wir uns auf den Weg einer verständlichen 
und auf Austausch ausgerichteten Reflexion, die uns einerseits zu Ehrlichkeit 

Reflexion

178



12	 Ebd.
13	 Ebd., 6 ff. 
14	 Ebd., 28; 31. Vgl. K.-J. Kuschel, Abrahamische Ökumene? Zum Problem einer Theologie des Anderen 

bei Juden, Christen und Muslimen, in: ZMR 85 (2001), 258–278; C. Gellner, Der Glaube der Anderen. 
Christsein inmitten der Weltreligionen. Düsseldorf 2008.

15	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft, 143 f. [s. Anm. 11]. 
16	 Ebd., 45. 

und Authentizität in den spirituellen Erfahrungen führt und die andererseits 
Gottes Willen in seiner Kohärenz und Schönheit begreift.“12

Ganz entsprechend dem Ansatz Komparativer Theologie erfordert dies „von 
beiden Seiten die Einbeziehung des anderen“, um „jede der beiden Theologien 
daraufhin zu befragen, wie sie den anderen und die Tatsache der religiösen Di
versität versteht“, ja, was den Platz des Anderen im Plan Gottes gemäß dem 
Verständnis der eigenen Religion ausmacht: „Anstatt sich den anderen als ein 
Gegenüber vorzustellen, kommt er als Weggenosse ins Spiel und die unüber-
windbaren Unterschiede werden respektiert.“13 Statt die eigene Identität mit 
dem Rücken zu anderen, ja, auf Kosten der Anderen zu profilieren, entwickeln 
Daou und Tabbara eine konstruktiv-engagierte „Theologie des/der anderen“14, 
die aus der Perspektive des je eigenen Glaubens heraus die Existenz des anderen 
vor Gott mitbedenkt und auf spirituelle Gastfreundschaft, ja, spirituelle Solida-
rität zielt. 

Daou zitiert aus dem Hirtenbrief der katholischen Patriarchen des Orients 
über die islamisch-christlichen Beziehungen Gemeinsam vor Gott (1995). Dieser 
betont, dass die Koexistenz von Christ(inn)en und Muslim(inn)en kein bloßes 
Nebeneinander, sondern eine innige Begegnung im Glauben an den einen Gott 
umfassen müsse. Für sie ist die „spirituelle Solidarität“ zwischen Christ(inn)en 
und Muslim(inn)en „an erster Stelle ein gemeinsames Gebot vor Gott für sich 
selbst und für den anderen“. „Wenn wir uns in die Gegenwart Gottes hineinbe-
geben wollen, dann verlangt Gott von uns, dass wir uns gemeinsam mit allen 
unseren Geschwistern bei Ihm einstellen, sowohl mit denen, die glauben wie 
wir, als auch mit denen, die anders glauben als wir.“ Nicht von ungefähr ist es 
eine Kirche, die von Anfang an mit dem Islam in Kontakt stand – in gedeih-
licher wie auch leidvoller Weise – und die Religionsdialog eng dem geistlichen 
Tun verknüpft: „Es geht hier um eine spirituelle Gastfreundschaft, bei der der 
andere ganz hineingenommen wird in die intime Beziehung des Glaubenden zu 
Gott.“ Die Beziehungen zu Andersglaubenden haben „eine konstitutive Bedeu-
tung für unsere spirituelle Identität“15.

Was bedeutet der Gottesglaube des anderen für den eigenen Glauben an 
Gott? Gestützt auf den Koran und die islamische Theologie streicht N. Tabbara 
heraus, dass alle Menschen als „Kinder Adams“ dem uranfänglich-fortdauern
den Schöpfungsbund angehören. Von daher betont sie „ihre Zugehörigkeit zur 
Ökonomie der Erinnerung“16: Immer wieder erinnert Gott durch Propheten und 

179

Geteilte Spiritualität



17	 Ebd., 44. 
18	 Ebd., 115. 
19	 Ebd., 153. 
20	 Ebd., 159. 

Gesandte an die ursprüngliche Bestimmung des Menschen, wobei Abraham, sel-
ber weder Jude noch Christ, als Vorbild eines gottergebenen Glaubenden gilt, als 
Verkörperung eines „Islam im weiten Sinne“17 der Gottergebenheit. Der Koran 
kenne zwei Tonlagen: die Universalität auf der Ebene des fundamentalen Glau-
bens und der ursprünglichen Bestimmung aller Menschen, und die Besonderheit 
auf der Ebene der koranischen Offenbarung und der muslimischen Gemeinschaft, 
der Umma. 

In den mekkanischen Suren wird betont, dass die entstehende islamische 
Glaubensgemeinschaft mit der jüdischen und christlichen Religion eine Einheit 
bildet: eine einzige Gemeinschaft Abrahams. Zugleich wird Muslimen empfoh-
len: „Streitet mit den Leuten der Schrift nur auf die beste Art (…) und sagt: ‚Wir 
glauben an das, was zu uns und was zu euch herabgesandt worden ist. Unser Gott 
und eurer ist einer.‘“ (Sure 29,46) Auch nach dem Bruch mit den jüdischen Stäm-
men in Medina, der Änderung der Gebetsrichtung von Jerusalem nach Mekka 
und der Ausbildung eines Islam im engeren Sinn, gehören sie zur selben Ökono-
mie der Erinnerung wie die Leute des Buches. Sure 5,48 belegt die gottgewollte 
Pluralität von Synagoge, Kirche und Umma: „Für jeden unter euch haben wir 
Richtung und Weg geschaffen. Wenn Gott gewollt hätte, hätte er euch zu einer 
einzigen Gemeinschaft gemacht. Doch er will euch in dem, was er euch gegeben 
hat, prüfen. So wetteifert um die guten Dinge! Zu Gott kehrt ihr allesamt zurück. 
Da tut er euch kund, worin ihr stets uneins gewesen seid.“ 

Religiöse Alterität und Pluralität „anzuschauen bedeutet nicht weniger als die 
Weite der Barmherzigkeit Gottes, die über die ganze Welt ausgegossen ist, zu er-
kennen“18, führen T. A. K. Soroush und weitere Vertreter eines Reformislam an, 
wie M. Ayoub oder F. Esack. So wie Geneviève Gobillot eine intertextuelle Koran-
lektüre stark macht, weil der Koran sich selber als Kommentar zu den heiligen 
Schriften der Juden und Christen versteht, fordert Tabbara, den Koran auf dem 
Hintergrund von Tora und Evangelium zu lesen: „Diese Lektüre des Korans im 
Licht der vorangegangenen Schriften ist nicht nur bezüglich der Erzählung von 
Bedeutung, sondern auch für den spirituellen Gehalt und die gemeinsamen Wer-
te des Korans und der biblischen Schriften.“19 Ziel sei interreligiöse Freundschaft: 
„Der Austausch und die gegenseitige Anerkennung der spirituellen Erfahrung von 
Anhängern unterschiedlicher Religionen (…) erweitert die Vorstellung von Gott 
für den, der diese Erfahrung zulässt und erinnert ihn beständig daran: ‚Gott ist 
größer‘.“20 Ihr Fazit? Gastfreundschaft als Entdeckung Gottes im Anderen führe 
eine Veränderung des Handelns, ja, Entfeindung herbei: „Nachdem Abraham die 
Boten in Empfang genommen hat, setzt er sich für das Volk von Lot ein. Das sind 

Reflexion

180



21	 Ebd., 167. 
22	 Ebd., 28. 
23	 Ebd., 62. 
24	 Vgl. A. Veilleux, Die Begegnung mit dem Anderen inmitten der Gewalt. Die Botschaft der sieben Mönche 

von Tibhirine, in: CIBEDO-Beiträge 1/2019, 5–13; R. Siebenrock, Von Göttern und Menschen: Wer ist 
ein christlicher Märtyrer? URL: www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/899.html (Stand: 06.02.2020).

25	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft, 63 [s. Anm. 11]. Vgl. I. Baumer, Die Mönche von Ti
bhirine. Zeugen eines notwendigen Dialogs. München – Zürich – Wien 2018; P. Ramers, Abrahamitische 
Gastfreundschaft auf dem Prüfstand – Mönche im muslimischen Algerien, in: P. Bsteh / B. Proksch, Or-
denscharismen im Aufbruch zum Dialog mit den Weltreligionen. Berlin 2014, 41–61. 

26	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft, 71 [s. Anm. 11]. 

die ersten Anzeichen und Auswirkungen der göttlichen Gastfreundschaft, die aus 
dem Innern kommt und mutig alle Hindernisse und Ängste überwindet, und sich 
einsetzt für die anderen, mit den anderen und hin zu den anderen.“21

Beter unter anderen Betern

Ausgehend vom universalem Heilswillen Gottes, der im Herzen aller Menschen 
guten Willens wirkt, macht Fadi Daou die in der Bibel bezeugten Bundesschlüsse 
für eine Theologie der Religionen fruchtbar: „Es geht hier um die Bekehrung des 
Christen und um die Verwandlung seiner Einstellung zum anderen und nicht um 
die Definition des Status der Religionen des anderen.“22 Ganz auf der Linie Mas
signons und seines Schülers Youakim Moubarac situiert er den Islam innerhalb 
des Bundes Gottes mit Abraham. Neben dem belgischen Jesuiten und Religions-
theologen Jacques Dupuis (1923–2004) nimmt er mehrfach Bezug auf Christian 
de Chergé (1937–1996), den Prior des Trappistenklosters Tibhirine im Atlasgebir
ge von Algerien, der der Überzeugung war: „Wenn Gott wirklich einer ist, kön-
nen der Gott des Islams und der Gott Jesu Christi nicht verschieden sein.“23 Das 
Schicksal dieser Mönche – Pater Christian wurde zusammen mit sechs Mitbrü-
dern 1996 von islamistischen Terroristen ermordet – wurde einem breiten Publi-
kum durch den preisgekrönten Film „Von Menschen und Göttern“ (2010) des 
französischen Agnostikers Xavier Beauvois bekannt24.

Umso mehr überzeugt C. de Chergés Engagement in der Gesprächs- und Ge
betsgruppe Ribat es-Salam („Band des Friedens“), in der Christ(inn)en und Musli
m(inn)e(n) sufistischer Richtung in gemeinsamer Kontemplation Ausschau hiel
ten nach dem, was heute schon verbindet im Bewusstsein, „dass man sich nur 
als Betender zwischen anderen Betenden bewegen kann, ohne im Dunkeln zu 
tappen, wenn man mehr oder weniger ungeduldig versucht, den göttlichen Sinn 
dessen zu ergreifen, was uns menschlich trennt“25. „Der Unterschied ist wie das 
Gesicht eines Freundes, das die Züge Gottes trägt“, zitiert Daou den Trappisten
mönch. „Der Unterschied inspiriert dazu, die verschiedenen Wege Gottes und 
die Stimme der Herzen zu respektieren. Er kann seinen ganz friedlichen Platz im 
Gebet finden – vielleicht ja sogar hier und da im gemeinsamen Gebet.“26 

181

Geteilte Spiritualität



Die in Tibhirine gelebte abrahamische Gastfreundschaft – ein Saal im Kloster 
wurde in eine kleine Moschee mit eigenem Zugang von der Straße umgewandelt, 
weil den Dorfbewohnern das Geld für eine eigene Moschee fehlte – ist für Daou 
das herausragende Beispiel „einer spirituellen Solidarität, wo die verschiedenen 
Gläubigen voller Demut ihren Platz vor dem Geheimnis Gottes und vor seiner 
barmherzigen Liebe finden, die niemand ausschließt“. Mit Verweis auf Charles 
de Foucauld (1858–1916), der seinen christlichen Glauben aufgrund des Zeug-
nisses praktizierender muslimischer Tuareg, die ihr tägliches Gebet verrichteten, 
in der Sahara wiederfand und ganz nah zu K. v. Stosch streicht der libanesische 
Theologe heraus: Christ(inn)en können im Koran eine Offenbarung erkennen 
und die prophetische Dimension der Verkündigung Muhammads anerkennen: 
„Der Islam stellt damit für das Christentum eine dauernde Prophetie dar, die die 
Christen an die abrahamitische Grundlagen ihres Glaubens erinnert.“ 

Auch bei Daou steht die Religionstheologie in enger Verbindung zum geistli-
chen Tun, denn damit sind Christ(inn)en vor die Aufgabe gestellt, „beim Gebet 
zu dem Einen und in der Meditation über das Geheimnis des Einen Gottes zu 
bleiben“27. Um dem Missverständnis eines Drei-Götter-Glaubens entgegenzutre-
ten, können Christ(inn)en in der Tat die Gebetsformel „Im Namen des Vaters 
und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ wie die koptischen Christ(inn)en in 
Ägypten um den verdeutlichenden Zusatz „des einen Gottes“ erweitern. Ähnlich 
ergänzen die deutschsprachigen Benediktiner der Dormitio-Abtei auf den Zions-
berg in Jerusalem, die sich um eine Verständigung der drei monotheistischen 
Weltreligionen bemühen, die Doxologie ihrer Tagzeitenliturgie: „Ehre sei dem 
einen Gott, dem Vater (...)“.

Daou ist überzeugt, „dass die Öffnung gegenüber dem anderen in seiner re
ligiösen Alterität und dem Reichtum seiner spirituellen Erfahrung eine unab-
dingbare Voraussetzung für die Entwicklung einer christlichen Theologie der Re-
ligionen ist. Die Tiefe des göttlichen Heilsplans wird für den Christen wohl nur 
durch die Offenheit gegenüber den spezifischen Besonderheiten der Erfahrung 
anderer Glaubender im Licht des Glaubens an Jesus Christus zu erfassen sein. 
Gerade auf diesem Gebiet wird der andere zum hermeneutischen Schlüssel, um 
unseren eigenen Glauben zu verstehen.“28 Dabei könne „die religiöse Alterität 
ohne Einbeziehung der anderen theologisch nicht gedacht werden“, der andere 
dürfe „nicht reduziert werden auf eine monolithische und erdachte Identität“29, 
unterstreicht Daou ein zentrales Anliegen Komparativer Theologie. „Auch ich 
lehne den Relativismus ab, aber ich bin ebenso skeptisch gegenüber einer euro-
zentrischen Theologie, die die christlichen Wahrheiten im Licht eines exklusiv 

27	 Ebd., 72 ff. Vgl. K. v. Stosch, Herausforderung Islam. Christliche Annäherungen. Paderborn 32019, 
53–60.

28	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft, 130 [s. Anm. 11]. 
29	 Ebd., 131. 

Reflexion

182



griechisch-lateinischen Logos interpretiert, unfähig, getreu die Gesamtheit der 
spirituellen und religiösen Erfahrungen der Menschheit zu begreifen.“ Zu einer 
„erweiterten Vorstellung vom Logos“30 könne die christliche Theologie des Vor-
deren Orients viel beitragen. 

Auf der Linie nachkonziliarer Religionstheologie offenbart sich für Daou „der 
unerschöpfliche Reichtum des Heilsgeheimnisses und des göttlichen Wirkens 
in der Welt durch die Vielzahl der spirituellen Wege innerhalb jeder einzelnen 
religiösen Tradition“31. „Wenn wir doch nur“, zitiert er den italienischen Jesui-
ten Paolo Dall’Oglio (1954–2013?), der in Syrien die monastische Gemeinschaft 
al-Khalil (arab. der Freund Gottes, Synonym für Abraham) gründete, „das große 
Werk Gottes in jeder Seele und in jeder Tradition, in jeder menschlichen Familie 
staunend betrachten würden, dann würde unsere Seele sich weiten, unser Herz 
würde sich öffnen, unsere Augen würden tränen und ein Schwindelgefühl würde 
unsere Intelligenz ergreifen angesichts der Wahrheit.“32

Wie vor ihm Foucauld, Massignon und de Chergé trieb Dall’Oglio, der in Bei-
rut Arabisch studierte und in Damaskus Islamische Studien, die Frage um, welche 
Rolle der Islam im Heilsplan Gottes spielt. Welche „positive Sendung“ kommt 
ihm zu als „Zeugnis des Glaubens Abrahams, das mit Muhammad wieder in Er
innerung gebracht wurde“?33 Orientiert am orientalischen Mönchtum wurde das 
von Dall’Oglio wiederbelebte syrisch-katholische Wüstenkloster Mar Musa zu ei
nem Ort der christlich-muslimischen Gastfreundschaft, der Kontemplation und 
interreligiösen Begegnung, der orientalische Christ(inn)en wie auch syrische 
Muslim(inn)e(n) anzog. Im Ramadan fastet die Klostergemeinschaft zusammen 
mit den Muslimen, ihre Liturgie feiert sie in der Sprache des Korans, in ihrer Ka-
pelle steht auf einer bilderlosen Wand die Einleitungsformel aller Koransuren. 

Die gemeinsame Anrufung von Gottes Namen in der Dikhr-Tradition des 
Sufismus war für Pater Paolo eine Selbstverständlichkeit, beim muslimischen 
Ritualgebet oder der Koranrezitation in der Moschee mit innerer Anteilnahme 
„dabei zu sein“, eröffne einen „Raum für den andern und seine Liturgie“34. „So 
wurde Mar Musa ein Ort nicht nur des Gesprächs“, verdeutlicht Navid Kermani, 
„sondern des gemeinsamen Lebens und Betens der Religionen: ‚In der Liebe zum 
Islam, im Glauben an Jesus‘, wie Pater Paolo eines seiner Bücher genannt hat.“35

Laut Dall’Oglio ist die Kirche eine Bewegung auf das Reich Gottes zu, das am 
Ende der Zeit alle Differenzen der Religionen versöhnt. Entsprechend seiner Vi

30	 Ebd., 133. 
31	 Ebd., 131. 
32	 Ebd., 135. 
33	 S. Rupp, Mit Abraham aufbrechen, 106 [s. Anm. 7]. 
34	 Vgl. C. M. Rutishauser, Paolo Dall’Oglio, Mar Musa und die abrahamitische Freundschaft von Christen 

und Muslimen, in: M. Rötting u.a. (Hrsg.), Spiritualität der Zukunft. Suchbewegungen in einer multireli-
giösen Welt. St. Ottilien 2019, 87–104, hier: 101.

35	 N. Kermani, Ungläubiges Staunen. Über das Christentum. München 2015, 172.

183

Geteilte Spiritualität



sion einer Einwurzelung der Kirche in das muslimische Umfeld wollte er „neugie
rig darauf achten, wie der Geist Gottes in der islamischen Umma wirkt“36. Es war 
für Dall’Oglio von zentraler Bedeutung, den theologischen Diskurs durch gelebte 
Solidarität – im Juli 2013 wurde er gebeten, sich für zwei vom IS entführte Ver-
wandte eines muslimischen Freundes einzusetzen, er traf die Dschihadisten in 
Raqqa offensichtlich tatsächlich, doch wurde Pater Paolo danach selber vom IS 
entführt – und den Austausch der Gläubigen über ihre Spiritualität zu vertiefen. 
Angesichts des eschatologisch miteinander geteilten Horizonts sah auch Chris
tian de Chergé im gemeinsamen Gebet von Christ(inn)en und Muslim(inn)en 
einen Moment „des Gleichklangs der Herzen, die sich gemeinsam sehnen nach 
dem, der kommt; ein Präludium zum Tag der großen Versammlung, bei der Gott 
selbst ‚alles in allem‘ sein wird (1 Kor 15,28).“37 

Daou sieht darin keinen Verrat an der Mission: Als Teil des universalen Heils-
plans Gottes gedacht, dient Mission nicht dem Selbsterhalt oder der Ausbreitung 
der Kirche, vielmehr ist Gott durch sein Wort und seinen Geist der eigentliche 
Missionar weit über die sichtbaren Grenzen der Kirche hinaus! Zugrunde liegt 
dem ein neues Missionsverständnis im Geiste Charles de Foucaulds und der von 
ihm gelebten einfachen, friedvoll-absichtslosen Präsenz unter Muslim(inn)en, 
die zutiefst von Franz von Assisi und seiner Suche nach der Präsenz Gottes im 
Anderen und dessen Kultur inspiriert ist. Aufs engste verbunden mit dem interre-
ligiösen Dialog als Bekehrung aller zum je größeren Gott wird Mission dann „be-
stimmt von der tiefen Achtung, die der Christ gegenüber dem Wirken des Geistes 
hat, denn er weht, wo er will“38. Ja, „alle, Christen und die Anhänger anderer 
religiöser Traditionen sind von Gott selbst eingeladen“, sich über die spirituellen 
Schätze ihrer Religionen auszutauschen und so die „Weite Gottes“ zu entdecken: 
„Sowohl der Ruf der Muslime ‚Allahu Akbar‘ (Gott ist größer) als auch die Erin-
nerung Christi an seine Jünger, dass es im Hause seines Vaters viele Wohnungen 
gibt (vgl. Joh 14,2), stellen eine Warnung dar, nicht der Versuchung zu erliegen, 
Gott entsprechend unserer Berechnungen, unserer Identitätsmerkmale und un-
serer Gemeinschaftsinteressen zu reduzieren.“39

36	 E.-M. Lika, „Kirche des Islam“. Zur Theologie Paolo Dall’Oglios, in: GuL 90 (2017), 33–40, hier: 36. 
37	 F. Daou / N. Tabbara, Göttliche Gastfreundschaft, 144 [s. Anm. 11]. 
38	 Ebd., 139. 
39	 Ebd., 163. 

Reflexion

184


