Reflexion

Christoph Gellner | Zurrich
geb. 1959, Dr. theol., Leiter des Theologisch-
pastoralen Bildungsinstituts der deutsch-

schweizerischen Bistiimer (TBI)

christoph.gellner@tbi-zh.ch

Geteilte Spiritualitat

Herzstiick der Begegnung von Christen und Muslimen

,Im Hinhoren auf die Glaubenserfahrung des anderen wird der eigene Glaube
verdeutlicht und die eigene Spiritualitdt vertieft”, resimieren Anselm Griin und
Ahmad Milad Karimi ihren christlich-muslimischen Dialog. Es sei ihnen vor al-
lem darum gegangen, sich ,iber die spirituellen Erfahrungen auszutauschen”,
,sich selbst im Blick des anderen zu sehen, sich neu zu entdecken, zuweilen
auch kritisch zu befragen (...). Aber es ging immer auch um (...) den jeweils an-
deren Glauben, um das Herz seiner Spiritualitdt.” Ihr Fazit? ,Im Gesprich, in
dem wir wirklich aufeinander horen, kOnnen wir einander naherkommen. Da
spiiren wir, dass Gott jenseits unserer Bilder und Worte, jenseits unserer Sprache
ist, das unaussprechliche Geheimnis, zu dem hin wir alle unterwegs sind.”!
Eines der zentralen Anliegen Komparativer (Religions-)Theologie? ist es,
Theologie aus dem Dialog mit Angehorigen anderer Religionen heraus zu be-
treiben. Als , Gastfreundschaft fiir die mogliche Wahrheit des Anderen”® macht
Klaus von Stosch, ihr wichtigster Vertreter im deutschsprachigen Raum, die Be-
reitschaft stark, dem Glauben der anderen ,Wohnrecht im eigenen Denken ein-
zurdumen”. Dabei gehe es nicht um ein blofles intellektuelles Affiziert-Werden,
vielmehr darum, ,die spirituellen Erfahrungen anderer Religionen an sich he-
rankommen zu lassen“* und mit dem eigenen Glauben zu vermitteln. Diesen
Ansatz will ich vom Gedanken religionsverbindender Gastfreundschaft her ver-
tiefen und konkretisieren, wie ihn Louis Massignon (1883-1962) anhand von

1 A. Griin / A. M. Karimi, Im Herzen der Spiritualitit. Wie sich Muslime und Christen begegnen konnen.
Freiburg i. Br. 2019, 268-270.

2 C. Gellner, Komparative Religionstheologie im Praxistest. Klaus von Stoschs christlich-theologische Wiirdi-
gung des Islam, in: ZMR 102 (2018), 248-260.

3 K. von Stosch, Komparative Theologie als Wegweiser in der Welt der Religionen. Paderborn 2012, 163 f.

4 Ebd., 162.

176




Geteilte Spiritualitat

Abraham, der als Fremdling und Gast im fremden Land zum Gastgeber fiir Gott
wurde (Gen 18), zum spirituellen Prinzip erhob, das zur Entdeckung Gottes im
Anderen fiihrt.’

Einander Gast und Gastgeber sein

Es war die existentielle Erfahrung muslimischer Gastfreundschaft seiner Bagda-
der Gastfamilie, die im Prozess von Massignons Bekehrung zu Gott und seiner
erneuten Hinwendung zum katholischen Glauben eine katalysatorische Rolle
spielte: ,Sie haben arabisch gesprochen in ihrem Gebet, als sie von mir zu Gott
sprachen, und sie haben arabisch gesprochen, als sie von Gott zu mir sprachen.
Und auf arabisch habe ich in den Monaten Mai-Juni 1908 meine Bekehrung
durchdacht und durchlebt”, beschreibt er im Riickblick die spirituelle Kraft mus-
limischen Glaubens, die ihn als 24-Jdhrigen Gottes Wirklichkeit in der Sprache
des Korans erfahren lief8. ,Unter seinem arabischen Namen ,al-Haqq‘ - ,die
Wahrheit’ (...) durfte ich ihn zum ersten Mal kennenlernen. Auf arabisch habe
ich mein erstes Gebet gesprochen”, berichtet Massignon dem befreundeten
Schriftsteller Paul Claudel. ,Und wahrscheinlich gefdllt es ihm auch, dass ich
ihm eines Tages auf arabisch diene.”®

In einer Extremsituation - als Teilnehmer einer archdologischen Expedition
nach Mesopotamien, der sich Massignon schon deshalb gerne anschloss, weil
er zuvor in Kairo den Plan fasste fiir eine Dissertation tiber den islamischen My-
stiker al-Hallaj, der in Bagdad gelebt hatte und dort 922 hingerichtet worden
war, wird er unter Spionageverdacht gefangengenommen und versucht, seinem
Leben ein Ende zu machen — kommt es zur ,,Begegnung mit Gott als dem Frem-
den”, der ihn ,heimsucht”. Die Erfahrung des ,antlitzlosen Gottes” fiihrt zur
Entscheidung, sich , der unnennbaren Schénheit des Einen zuzuwenden“’, den
Islam von innen heraus kennen- und verstehen zu lernen.

Grofimiitige Gastfreundschaft wird fiir diesen frithen Vordenker einer grund-
legend neuen Beziehung des Christentums zum Islam, ohne den der epochale
religionstheologische Perspektivenwechsel des Zweiten Vatikanischen Konzils
undenkbar wire, zu einer wesentlichen spirituellen Grundhaltung. Zugleich bil-
det sie eine zentrale theologische Kategorie von Massignons Vision einer abra-
hamischen Okumene von Juden, Christen und Muslimen. Kaum zufillig gilt
Abraham im Islam als , Vater der Gastfreundschaft”: Sein Zelt habe in alle vier
Richtungen Offnungen gehabt, damit er jeden vorbeikommenden Reisenden

5 Vgl. C. C. Eid, Heilige Gastfreundschaft. Louis Massignon als Prophet des islamisch-christlichen Dialogs,
in: GuL 90 (2017), 24-32.

6 Zit. n. K.-J. Kuschel, Leben ist Briickenschlagen. Vordenker des interreligiosen Dialogs. Ostfildern 2011,
507 f.

7 Zit. n. S. Rupp, Mit Abraham aufbrechen. Theologische Entwiirfe der ,Fraternité d’Abraham” fiir ein Mit-
einander von Juden, Christen und Muslimen. Ostfildern 2019, 110-112.

177



Reflexion

als Gast empfangen konne®. Biblisch-koranische Schliisselszene ist Abrahams
Begegnung mit den drei Fremden in Mamre, in denen er, wie sich am Ende he-
rausstellt, Gott selbst zu Gast hat. Spirituelle Gastfreundschaft als Erbe und Auf-
trag Abrahams wird so ein zentrales Anliegen der 1967 in unmittelbarer Folge
des Konzils in Paris gegriindeten Fraternité d’Abraham, einer interreligiosen
Dialogvereinigung, die sich im Gefolge Massignons dafiir engagiert, ,Juden,
Christen und Muslime in einem gemeinsamen Bemiihen um gegenseitiges Ver-
standnis, Unterstiitzung, Freundschaft” im Geist abrahamischer Glaubensge-
schwisterlichkeit ,,zu vereinen“’.

Gastfreundschaft und Gottesglaube stehen dabei in enger Verbindung: Ei-
nander als Gast und Gastgeber zu begegnen und zu behandeln, ermdglicht den
Anderen und Gott als den ganz Anderen bei sich einzulassen. Dem Anderen
Raum zu geben, den Anderen von seinem Ort her zu verstehen, ja, mit den Au-
gen des Anderen zu sehen versuchen, sich in seine Perspektive hineinzuverset-
zen, ihn aus seinem Blickwinkel wahrzunehmen und durch diese Perspektiven-
iibernahme eine tiefere Ebene des Verstehens der Andersheit des Anderen zu
erreichen’, das ist auch zentrales Anliegen Komparativer Theologie. Sie zielt
ebenso darauf ab, dass im Idealfall beide Gesprachspartner anders, neu und ver-
wandelt aus der interreligiosen Begegnung hervorgehen, nicht mehr dieselben
sind wie zuvor.

Theologie und Spiritualitdt im Dialog

Dafiir ein aktuelles Praxisbeispiel aus dem Libanon: Fadi Daou und Nayla Tab-
bara - er ist katholisch-maronitischer Priester und Professor fiir Fundamental-
theologie, sie sunnitisch-muslimische Theologin. Zusammen griindeten sie das
Dialogzentrum Adyan in Beirut. Fiir ihre interreligiose Bildungsarbeit in Syrien
und im Mittleren Osten erhielt die Stiftung 2018 den Niwano-Friedenspreis. Sie
bezeichnen ihre 2014 im franzosischen Original erschienene Programmschrift
Gottliche Gastfreundschaft als ,, Theologie im Dialog“!!. Wie sie in ihrem gemein-
samen Einleitungskapitel darlegen, geht es nicht darum, dass ,jeder dem ande-
ren einfach seinen Standpunkt nach seinen eigenen Schemata und Konzepten
darlegt und eventuell bereit ist, in eine Debatte einzutreten. Wir sind vielmehr
daran interessiert, den anderen zu verstehen aus seiner eigenen religiosen Tra-
dition heraus, und deshalb begeben wir uns auf den Weg einer verstiandlichen
und auf Austausch ausgerichteten Reflexion, die uns einerseits zu Ehrlichkeit

8 Ebd., 448 f.

9 Ebd., 209; 437-465.

10 Ebd., 437-465.

11 F. Daou / N. Tabbara, Géttliche Gastfreundschaft. Der Andere — Christliche und muslimische Theologien
im Dialog. Minster 2017, 7.

178



Geteilte Spiritualitat

und Authentizitdt in den spirituellen Erfahrungen fiihrt und die andererseits
Gottes Willen in seiner Kohdrenz und Schonheit begreift.“!?

Ganz entsprechend dem Ansatz Komparativer Theologie erfordert dies ,von
beiden Seiten die Einbeziehung des anderen”, um ,jede der beiden Theologien
daraufhin zu befragen, wie sie den anderen und die Tatsache der religiosen Di-
versitdt versteht”, ja, was den Platz des Anderen im Plan Gottes gemafy dem
Verstindnis der eigenen Religion ausmacht: ,,Anstatt sich den anderen als ein
Gegentiber vorzustellen, kommt er als Weggenosse ins Spiel und die untiber-
windbaren Unterschiede werden respektiert.”!® Statt die eigene Identitdt mit
dem Riicken zu anderen, ja, auf Kosten der Anderen zu profilieren, entwickeln
Daou und Tabbara eine konstruktiv-engagierte , Theologie des/der anderen“!*,
die aus der Perspektive des je eigenen Glaubens heraus die Existenz des anderen
vor Gott mitbedenkt und auf spirituelle Gastfreundschatft, ja, spirituelle Solida-
ritdt zielt.

Daou zitiert aus dem Hirtenbrief der katholischen Patriarchen des Orients
iiber die islamisch-christlichen Beziehungen Gemeinsam vor Gott (1995). Dieser
betont, dass die Koexistenz von Christ(inn)en und Muslim(inn)en kein blofes
Nebeneinander, sondern eine innige Begegnung im Glauben an den einen Gott
umfassen miisse. Fiir sie ist die ,spirituelle Solidaritdt” zwischen Christ(inn)en
und Muslim(inn)en ,an erster Stelle ein gemeinsames Gebot vor Gott fiir sich
selbst und fiir den anderen”. ,Wenn wir uns in die Gegenwart Gottes hineinbe-
geben wollen, dann verlangt Gott von uns, dass wir uns gemeinsam mit allen
unseren Geschwistern bei Ihm einstellen, sowohl mit denen, die glauben wie
wir, als auch mit denen, die anders glauben als wir.” Nicht von ungefdhr ist es
eine Kirche, die von Anfang an mit dem Islam in Kontakt stand - in gedeih-
licher wie auch leidvoller Weise — und die Religionsdialog eng dem geistlichen
Tun verkniipft: ,Es geht hier um eine spirituelle Gastfreundschaft, bei der der
andere ganz hineingenommen wird in die intime Beziehung des Glaubenden zu
Gott.” Die Beziehungen zu Andersglaubenden haben ,eine konstitutive Bedeu-
tung fiir unsere spirituelle Identitat“!s.

Was bedeutet der Gottesglaube des anderen fiir den eigenen Glauben an
Gott? Gestiitzt auf den Koran und die islamische Theologie streicht N. Tabbara
heraus, dass alle Menschen als , Kinder Adams“ dem uranfinglich-fortdauern-
den Schopfungsbund angehoren. Von daher betont sie ,ihre Zugehorigkeit zur
Okonomie der Erinnerung“'¢: Immer wieder erinnert Gott durch Propheten und

12 Ebd.

13 Ebd., 6 ff.

14 Ebd., 28; 31. Vgl. K.-J. Kuschel, Abrahamische Okumene? Zum Problem einer Theologie des Anderen
bei Juden, Christen und Muslimen, in: ZMR 85 (2001), 258-278; C. Gellner, Der Glaube der Anderen.
Christsein inmitten der Weltreligionen. Diisseldorf 2008.

15 F. Daou / N. Tabbara, Géttliche Gastfreundschaft, 143 f. [s. Anm. 11].

16 Ebd., 45.

179



Reflexion

Gesandte an die urspriingliche Bestimmung des Menschen, wobei Abraham, sel-
ber weder Jude noch Christ, als Vorbild eines gottergebenen Glaubenden gilt, als
Verkorperung eines ,Islam im weiten Sinne“!” der Gottergebenheit. Der Koran
kenne zwei Tonlagen: die Universalitdt auf der Ebene des fundamentalen Glau-
bens und der urspriinglichen Bestimmung aller Menschen, und die Besonderheit
auf der Ebene der koranischen Offenbarung und der muslimischen Gemeinschaft,
der Umma.

In den mekkanischen Suren wird betont, dass die entstehende islamische
Glaubensgemeinschaft mit der jiidischen und christlichen Religion eine Einheit
bildet: eine einzige Gemeinschaft Abrahams. Zugleich wird Muslimen empfoh-
len: ,Streitet mit den Leuten der Schrift nur auf die beste Art (...) und sagt: ,Wir
glauben an das, was zu uns und was zu euch herabgesandt worden ist. Unser Gott
und eurer ist einer.”” (Sure 29,46) Auch nach dem Bruch mit den jidischen Stim-
men in Medina, der Anderung der Gebetsrichtung von Jerusalem nach Mekka
und der Ausbildung eines Islam im engeren Sinn, gehoren sie zur selben Okono-
mie der Erinnerung wie die Leute des Buches. Sure 5,48 belegt die gottgewollte
Pluralitdt von Synagoge, Kirche und Umma: , Fiir jeden unter euch haben wir
Richtung und Weg geschaffen. Wenn Gott gewollt hitte, hdtte er euch zu einer
einzigen Gemeinschaft gemacht. Doch er will euch in dem, was er euch gegeben
hat, priifen. So wetteifert um die guten Dinge! Zu Gott kehrt ihr allesamt zurtick.
Da tut er euch kund, worin ihr stets uneins gewesen seid.”

Religiose Alteritdt und Pluralitdt ,anzuschauen bedeutet nicht weniger als die
Weite der Barmherzigkeit Gottes, die liber die ganze Welt ausgegossen ist, zu er-
kennen“'8, fiihren T. A. K. Soroush und weitere Vertreter eines Reformislam an,
wie M. Ayoub oder F. Esack. So wie Genevieve Gobillot eine intertextuelle Koran-
lektiire stark macht, weil der Koran sich selber als Kommentar zu den heiligen
Schriften der Juden und Christen versteht, fordert Tabbara, den Koran auf dem
Hintergrund von Tora und Evangelium zu lesen: ,Diese Lektiire des Korans im
Licht der vorangegangenen Schriften ist nicht nur beziiglich der Erzahlung von
Bedeutung, sondern auch fiir den spirituellen Gehalt und die gemeinsamen Wer-
te des Korans und der biblischen Schriften.“!? Ziel sei interreligiose Freundschaft:
»Der Austausch und die gegenseitige Anerkennung der spirituellen Erfahrung von
Anhidngern unterschiedlicher Religionen (...) erweitert die Vorstellung von Gott
fir den, der diese Erfahrung zuldsst und erinnert ihn bestdndig daran: ,Gott ist
grofder’.“?° Thr Fazit? Gastfreundschaft als Entdeckung Gottes im Anderen fiihre
eine Verdnderung des Handelns, ja, Entfeindung herbei: ,Nachdem Abraham die
Boten in Empfang genommen hat, setzt er sich fiir das Volk von Lot ein. Das sind

17 Ebd., 44.

18 Ebd., 115.
19 Ebd., 153.
20 Ebd., 159.

180



Geteilte Spiritualitat

die ersten Anzeichen und Auswirkungen der gottlichen Gastfreundschaft, die aus
dem Innern kommt und mutig alle Hindernisse und Angste tiberwindet, und sich
einsetzt fiir die anderen, mit den anderen und hin zu den anderen.“?!

Beter unter anderen Betern

Ausgehend vom universalem Heilswillen Gottes, der im Herzen aller Menschen
guten Willens wirkt, macht Fadi Daou die in der Bibel bezeugten Bundesschliisse
fiir eine Theologie der Religionen fruchtbar: ,Es geht hier um die Bekehrung des
Christen und um die Verwandlung seiner Einstellung zum anderen und nicht um
die Definition des Status der Religionen des anderen.“? Ganz auf der Linie Mas-
signons und seines Schiilers Youakim Moubarac situiert er den Islam innerhalb
des Bundes Gottes mit Abraham. Neben dem belgischen Jesuiten und Religions-
theologen Jacques Dupuis (1923-2004) nimmt er mehrfach Bezug auf Christian
de Chergé (1937-1996), den Prior des Trappistenklosters Tibhirine im Atlasgebir-
ge von Algerien, der der Uberzeugung war: ,Wenn Gott wirklich einer ist, kon-
nen der Gott des Islams und der Gott Jesu Christi nicht verschieden sein.“?® Das
Schicksal dieser Monche — Pater Christian wurde zusammen mit sechs Mitbri-
dern 1996 von islamistischen Terroristen ermordet — wurde einem breiten Publi-
kum durch den preisgekronten Film , Von Menschen und Gottern” (2010) des
franzosischen Agnostikers Xavier Beauvois bekannt®*.

Umso mehr tiberzeugt C. de Chergés Engagement in der Gesprachs- und Ge-
betsgruppe Ribat es-Salam (,,Band des Friedens”), in der Christ(inn)en und Musli-
m(inn)e(n) sufistischer Richtung in gemeinsamer Kontemplation Ausschau hiel-
ten nach dem, was heute schon verbindet im Bewusstsein, , dass man sich nur
als Betender zwischen anderen Betenden bewegen kann, ohne im Dunkeln zu
tappen, wenn man mehr oder weniger ungeduldig versucht, den gottlichen Sinn
dessen zu ergreifen, was uns menschlich trennt“%. , Der Unterschied ist wie das
Gesicht eines Freundes, das die Ziige Gottes tragt”, zitiert Daou den Trappisten-
monch. ,Der Unterschied inspiriert dazu, die verschiedenen Wege Gottes und
die Stimme der Herzen zu respektieren. Er kann seinen ganz friedlichen Platz im
Gebet finden - vielleicht ja sogar hier und da im gemeinsamen Gebet."?¢

21 Ebd., 167.

22 Ebd., 28.

23 Ebd., 62.

24 Vgl. A. Veilleux, Die Begegnung mit dem Anderen inmitten der Gewalt. Die Botschaft der sieben Ménche
von Tibhirine, in: CIBEDO-Beitrage 1/2019, 5-13; R. Siebenrock, Von Géttern und Menschen: Wer ist
ein christlicher Mdrtyrer? URL: www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/899.html (Stand: 06.02.2020).

25 F. Daou / N. Tabbara, Géttliche Gastfreundschaft, 63 [s. Anm. 11]. Vgl. I. Baumer, Die Monche von Ti-
bhirine. Zeugen eines notwendigen Dialogs. Miinchen — Ziirich — Wien 2018; P. Ramers, Abrahamitische
Gastfreundschaft auf dem Priifstand — Monche im muslimischen Algerien, in: P. Bsteh / B. Proksch, Or-
denscharismen im Aufbruch zum Dialog mit den Weltreligionen. Berlin 2014, 41-61.

26 F. Daou / N. Tabbara, Géttliche Gastfreundschaft, 71 [s. Anm. 11].

181



Reflexion

Die in Tibhirine gelebte abrahamische Gastfreundschaft — ein Saal im Kloster
wurde in eine kleine Moschee mit eigenem Zugang von der Strafle umgewandelt,
weil den Dorfbewohnern das Geld fiir eine eigene Moschee fehlte — ist fiir Daou
das herausragende Beispiel ,einer spirituellen Solidaritdt, wo die verschiedenen
Gldubigen voller Demut ihren Platz vor dem Geheimnis Gottes und vor seiner
barmherzigen Liebe finden, die niemand ausschlie3t”. Mit Verweis auf Charles
de Foucauld (1858-1916), der seinen christlichen Glauben aufgrund des Zeug-
nisses praktizierender muslimischer Tuareg, die ihr tagliches Gebet verrichteten,
in der Sahara wiederfand und ganz nah zu K. v. Stosch streicht der libanesische
Theologe heraus: Christ(inn)en koénnen im Koran eine Offenbarung erkennen
und die prophetische Dimension der Verkiindigung Muhammads anerkennen:
,Der Islam stellt damit fiir das Christentum eine dauernde Prophetie dar, die die
Christen an die abrahamitische Grundlagen ihres Glaubens erinnert.”

Auch bei Daou steht die Religionstheologie in enger Verbindung zum geistli-
chen Tun, denn damit sind Christ(inn)en vor die Aufgabe gestellt, , beim Gebet
zu dem Einen und in der Meditation tiber das Geheimnis des Einen Gottes zu
bleiben“?”. Um dem Missverstandnis eines Drei-Gotter-Glaubens entgegenzutre-
ten, konnen Christ(inn)en in der Tat die Gebetsformel , Im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes” wie die koptischen Christ(inn)en in
Agypten um den verdeutlichenden Zusatz ,des einen Gottes” erweitern. Ahnlich
ergianzen die deutschsprachigen Benediktiner der Dormitio-Abtei auf den Zions-
berg in Jerusalem, die sich um eine Verstiandigung der drei monotheistischen
Weltreligionen bemiihen, die Doxologie ihrer Tagzeitenliturgie: ,Ehre sei dem
einen Gott, dem Vater (...)".

Daou ist tiberzeugt, ,dass die Offnung gegeniiber dem anderen in seiner re-
ligiosen Alteritdt und dem Reichtum seiner spirituellen Erfahrung eine unab-
dingbare Voraussetzung fiir die Entwicklung einer christlichen Theologie der Re-
ligionen ist. Die Tiefe des gottlichen Heilsplans wird fiir den Christen wohl nur
durch die Offenheit gegeniiber den spezifischen Besonderheiten der Erfahrung
anderer Glaubender im Licht des Glaubens an Jesus Christus zu erfassen sein.
Gerade auf diesem Gebiet wird der andere zum hermeneutischen Schliissel, um
unseren eigenen Glauben zu verstehen.“?® Dabei konne , die religidse Alteritat
ohne Einbeziehung der anderen theologisch nicht gedacht werden”, der andere
diirfe ,nicht reduziert werden auf eine monolithische und erdachte Identitdat“?,
unterstreicht Daou ein zentrales Anliegen Komparativer Theologie. ,,Auch ich
lehne den Relativismus ab, aber ich bin ebenso skeptisch gegeniiber einer euro-
zentrischen Theologie, die die christlichen Wahrheiten im Licht eines exklusiv

27 Ebd., 72 ff. Vgl. K. v. Stosch, Herausforderung Islam. Christliche Anniherungen. Paderborn 32019,
53-60.

28 F. Daou / N. Tabbara, Géttliche Gastfreundschaft, 130 [s. Anm. 11].

29 Ebd., 131.

182



Geteilte Spiritualitat

griechisch-lateinischen Logos interpretiert, unfahig, getreu die Gesamtheit der
spirituellen und religiosen Erfahrungen der Menschheit zu begreifen.” Zu einer
Lerweiterten Vorstellung vom Logos“3® kénne die christliche Theologie des Vor-
deren Orients viel beitragen.

Auf der Linie nachkonziliarer Religionstheologie offenbart sich fiir Daou ,der
unerschopfliche Reichtum des Heilsgeheimnisses und des gottlichen Wirkens
in der Welt durch die Vielzahl der spirituellen Wege innerhalb jeder einzelnen
religiosen Tradition“®!. ,Wenn wir doch nur”, zitiert er den italienischen Jesui-
ten Paolo Dall’Oglio (1954-20137?), der in Syrien die monastische Gemeinschaft
al-Khalil (arab. der Freund Gottes, Synonym fiir Abraham) griindete, , das grof3e
Werk Gottes in jeder Seele und in jeder Tradition, in jeder menschlichen Familie
staunend betrachten wiirden, dann wiirde unsere Seele sich weiten, unser Herz
wiirde sich 6ffnen, unsere Augen wiirden trdnen und ein Schwindelgefiihl wiirde
unsere Intelligenz ergreifen angesichts der Wahrheit.“3?

Wie vor ihm Foucauld, Massignon und de Chergé trieb Dall’Oglio, der in Bei-
rut Arabisch studierte und in Damaskus Islamische Studien, die Frage um, welche
Rolle der Islam im Heilsplan Gottes spielt. Welche ,positive Sendung” kommt
ihm zu als , Zeugnis des Glaubens Abrahams, das mit Muhammad wieder in Er-
innerung gebracht wurde“?3* Orientiert am orientalischen Ménchtum wurde das
von Dall’Oglio wiederbelebte syrisch-katholische Wiistenkloster Mar Musa zu ei-
nem Ort der christlich-muslimischen Gastfreundschaft, der Kontemplation und
interreligiosen Begegnung, der orientalische Christ(inn)en wie auch syrische
Muslim(inn)e(n) anzog. Im Ramadan fastet die Klostergemeinschaft zusammen
mit den Muslimen, ihre Liturgie feiert sie in der Sprache des Korans, in ihrer Ka-
pelle steht auf einer bilderlosen Wand die Einleitungsformel aller Koransuren.

Die gemeinsame Anrufung von Gottes Namen in der Dikhr-Tradition des
Sufismus war fiir Pater Paolo eine Selbstverstandlichkeit, beim muslimischen
Ritualgebet oder der Koranrezitation in der Moschee mit innerer Anteilnahme
»dabei zu sein”, erdffne einen ,Raum fiir den andern und seine Liturgie”®. ,So
wurde Mar Musa ein Ort nicht nur des Gespriachs”, verdeutlicht Navid Kermani,
»sondern des gemeinsamen Lebens und Betens der Religionen: ,In der Liebe zum
Islam, im Glauben an Jesus’, wie Pater Paolo eines seiner Biicher genannt hat.”3s

Laut Dall’Oglio ist die Kirche eine Bewegung auf das Reich Gottes zu, dasam
Ende der Zeit alle Differenzen der Religionen versohnt. Entsprechend seiner Vi-

30 Ebd., 133.

31 Ebd., 131.

32 Ebd., 135.

33 S. Rupp, Mit Abraham aufbrechen, 106 [s. Anm. 7].

34 Vgl. C. M. Rutishauser, Paolo Dall’Oglio, Mar Musa und die abrahamitische Freundschaft von Christen
und Muslimen, in: M. Rotting u.a. (Hrsg.), Spiritualitiit der Zukunft. Suchbewegungen in einer multireli-
gidsen Welt. St. Ottilien 2019, 87-104, hier: 101.

35 N. Kermani, Ungliubiges Staunen. Uber das Christentum. Miinchen 2015, 172.

183



Reflexion

sion einer Einwurzelung der Kirche in das muslimische Umfeld wollte er ,neugie-
rig darauf achten, wie der Geist Gottes in der islamischen Umma wirkt“*. Es war
fiir Dall’Oglio von zentraler Bedeutung, den theologischen Diskurs durch gelebte
Solidaritdt — im Juli 2013 wurde er gebeten, sich fiir zwei vom IS entfiihrte Ver-
wandte eines muslimischen Freundes einzusetzen, er traf die Dschihadisten in
Raqqa offensichtlich tatsdchlich, doch wurde Pater Paolo danach selber vom IS
entfithrt - und den Austausch der Glaubigen tiber ihre Spiritualitdt zu vertiefen.
Angesichts des eschatologisch miteinander geteilten Horizonts sah auch Chris-
tian de Chergé im gemeinsamen Gebet von Christ(inn)en und Muslim(inn)en
einen Moment , des Gleichklangs der Herzen, die sich gemeinsam sehnen nach
dem, der kommt; ein Priludium zum Tag der grofien Versammlung, bei der Gott
selbst ,alles in allem’ sein wird (1 Kor 15,28).“%

Daou sieht darin keinen Verrat an der Mission: Als Teil des universalen Heils-
plans Gottes gedacht, dient Mission nicht dem Selbsterhalt oder der Ausbreitung
der Kirche, vielmehr ist Gott durch sein Wort und seinen Geist der eigentliche
Missionar weit tiber die sichtbaren Grenzen der Kirche hinaus! Zugrunde liegt
dem ein neues Missionsverstdndnis im Geiste Charles de Foucaulds und der von
ihm gelebten einfachen, friedvoll-absichtslosen Prdsenz unter Muslim(inn)en,
die zutiefst von Franz von Assisi und seiner Suche nach der Prasenz Gottes im
Anderen und dessen Kultur inspiriert ist. Aufs engste verbunden mit dem interre-
ligiosen Dialog als Bekehrung aller zum je grofleren Gott wird Mission dann , be-
stimmt von der tiefen Achtung, die der Christ gegeniiber dem Wirken des Geistes
hat, denn er weht, wo er will“®. Ja, ,alle, Christen und die Anhédnger anderer
religioser Traditionen sind von Gott selbst eingeladen”, sich tiber die spirituellen
Schitze ihrer Religionen auszutauschen und so die ,Weite Gottes” zu entdecken:
»Sowohl der Ruf der Muslime ,Allahu Akbar’ (Gott ist groler) als auch die Erin-
nerung Christi an seine Jiinger, dass es im Hause seines Vaters viele Wohnungen
gibt (vgl. Joh 14,2), stellen eine Warnung dar, nicht der Versuchung zu erliegen,
Gott entsprechend unserer Berechnungen, unserer Identitdtsmerkmale und un-
serer Gemeinschaftsinteressen zu reduzieren.”“*

36 E.-M. Lika, ,Kirche des Islam”. Zur Theologie Paolo Dall’Oglios, in: GuL 90 (2017), 33-40, hier: 36.
37 F. Daou / N. Tabbara, Gdittliche Gastfreundschaft, 144 [s. Anm. 11].

38 Ebd., 139.

39 Ebd., 163.

184



