Enttduschung und Vertrauen

Jorg Nies SJ | Stockholm

geb. 1984, Lic. theol.,
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

joerg.nies@jesuiten.org

Enttduschung und Vertrauen®

Eine geistliche Bildbetrachtung

Die verschiedenen Epochen des Christentums sind immer von einem bestimm-
ten Verhiltnis zur Welt gepragt. Zwar weif jede(r) Glaubende, dass eine gewisse
Distanz zur Welt besteht, doch zeigt die Geschichte der Kirche, wie unterschied-
lich diese gestaltet wurde. Dabei war eine schlichte Verweigerung oder ein kom-
pletter Riickzug aus der Welt nie eine Option, denn es wurde eine Verantwortung
iibernommen, die in Jesu Auftrag begriindet ist, das Evangelium zu verkiinden.
In den weltlichen Strukturen wurde eine Moglichkeit erkannt, die Botschaft Jesu
zu verbreiten, weshalb eine Aufgeschlossenheit gegentiber der Welt das Chris-
tentum pragen sollte.! Dennoch war je neu zu bestimmen, was dies konkret fiir
die Kirche, aber auch fiir jede(n) einzelne(n) bedeutet — zwischen den Extremen
einer Verweltlichung einerseits und einer Weltfremdheit andererseits.

Verschwundene Aufbruchsstimmung

Wie eine aktuelle Haltung der Kirche und der Glaubigen aussehen soll, wird sehr
unterschiedlich beurteilt — da die aktuelle Lage gleichermaflen herausfordernd
wie uneindeutig ist. Zumindest in der westlichen Welt muss gegenwdrtig von
einer Krise des Christentums und der Kirche gesprochen werden: Mitgliederzah-
len gehen deutlich zuriick, es gibt wenige Ordens- und Priesterberufungen, zu-
dem bereiten Strukturreformen grofie Schwierigkeiten. Auferhalb der Kirche
nimmt man diese problematische Situation tiberwiegend ungeriihrt wahr. Viel-

* Die Abbildungen befinden sich aus technischen Griinden zwischen den Seiten 190 u. 191.
Vgl. E. Diinzl, Fremd in dieser Welt? Das friihe Christentum zwischen Weltdistanz und Weltverantwor-
tung. Freiburg i. Br. 2015; ders., Abgrenzung oder Anpassung? Impulse aus der Friihen Kirche, in: GuL 91
(2018), 6-15.

185



Reflexion

mehr scheint es, als ob der Riickzug einer Institution, die lange eine entscheiden-
de Grofie in der Entwicklung von Kultur und Gesellschaft darstellte, als folgerich-
tig angesehen wird. Hat die Kirche in der modernen Welt keine Bedeutung und
keinen Platz mehr? Gerade weil die katholische Kirche mit dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil ihr Verhiltnis zur Welt neu bestimmt hat und dieser in einer neu-
en Weise begegnen wollte, stellt sich bei vielen Gldubigen eine Erntichterung
ein. Ist die Beziehung zur Welt langst zerbrochen? Schaffen Verdanderungen an
der Institution Kirche eine neue Ausgangslage? Von der Aufbruchstimmung der
frihen nachkonziliaren Jahre ist heute jedenfalls wenig zu spiiren. Die Zeichen
der Zeit verheifden fiir die Kirche kaum Gutes.

Die Treulosigkeit der Welt

Wie mit dieser Situation umzugehen ist, sollte nicht nur auf die Dimension der
Anpassung von Strukturen reduziert, sondern als geistliche Herausforderung er-
kannt werden. In der Sicht ignatianischer Tradition wédren daher zundchst die
,verschiedenen Regungen zu verspiiren und zu erkennen, die in der Seele verur-
sacht werden“ (GU 313,1). Angesichts der kirchlichen Lage empfinden viele
Frust, Verunsicherung und Ratlosigkeit, aber auch Bitterkeit, die im Verhalten
der Welt der Kirche gegentiber begriindet ist. Das Bild des niederldndischen Ma-
lers Pieter Bruegel d. A. (um 1525/30-1569) spitzt eine enttduschte Weltabwen-
dung zu. Ein moglicherweise spdter zugefiigter Sinnspruch legt eine Interpreta-
tion vor, die sich frei so tibersetzen lasst: ,Weil die Welt so treulos ist / trage ich
Trauer.” (Om dat de werelt is soe ongetru / Daer om gha ic in den ru) Dement-
sprechend ist Die Treulosigkeit der Welt ein passender Titel fiir das Gemalde, von
dem bis heute nicht bekannt ist, wie es der Maler selbst nannte und das auch
Der Misanthrop heif3t. Als ,Menschenfeind” wire demnach der in schwarz ge-
hillte Monch zu verstehen. Er dominiert das Bild. Aus der Kutte schauen nur
die gefalteten Hiande hervor. Die Augen sind durch die tief nach vorne gezogene
Kapuze verdeckt. Lediglich die heruntergezogenen Mundwinkel und ein grau-

er Spitzbart dienen als Anzeichen fiir das Alter und den Gemiitszustand dieses
Menschen, der von seiner Umwelt wenig mitzubekommen scheint. Sein Kopf ist
zwar zum Boden gerichtet, aber die vor ihm liegenden sogenannten Krihenfiifie
ubersieht er. Die dornenartigen Gebilde aus Metall wurden von Armeen im Krieg
eingesetzt, um Gegner aufzuhalten und diesen Verletzungen zuzufiigen. Der
Monch schreitet jedoch unbeirrt weiter. Auch den aberwitzigen Begleiter in sei-
nem Riicken bemerkt er nicht. Die bis auf die Gliedmafien in einer Art Glaskugel
steckende, zerrissene und lumpige Kleider tragende Figur ist gerade im Begriff,
einen Diebstahl zu begehen. Sie hilt bereits den an ein Herz erinnernden Geld-
beutel in einer Hand, wihrend sie mit einem Messer in der anderen die Schnur
zu durchschneiden sucht, welche die kleine Tasche mit ihrem Besitzer verbindet.

186



Enttduschung und Vertrauen

Allegorische Deutung

Auch wenn das Gemailde innerhalb von Bruegels (Euvre durch einige Besonder-
heiten auffillt, was etwa fiir das Sujet oder die Grofie des Rundbildes gilt, beste-
hen doch Beziige zu anderen Bildern des Malers.? Dies trifft auch fiir den in der
Glaskugel steckenden Menschen zu, der im Gemadlde Die niederlindischen Sprich-
worter® ebenfalls in leicht abgewandelter Form zu finden ist. Zudem gibt es dort
weitere Darstellungen einer mit einem Kreuz bekronten Kugel, die als Reichsap-
fel die Welt symbolisiert. Eine allegorische Deutung legt sich daher auch fiir Die
Treulosigkeit der Welt nahe. Durch den beigefiigten Spruch scheint die Interpreta-
tion eindeutig zu sein. Der Monch wendet sich enttauscht von der Welt ab, die
nicht an ihm und seiner Botschaft, sondern nur am Profit interessiert ist. Auf
seinem Weg geht er einsam weiter, in eine Richtung, die nichts Gutes verheifit,
seiner Wertsachen beraubt. Die personifizierte Welt blickt den und die Betracht-
enden dabei unverhohlen befremdlich an.

Zeigt Bruegels Bild eine Realitdt auf, die schon immer im Verhiltnis von
Christentum und Welt angelegt ist und heute endgiiltig zu ihrem Durchbruch
kommt? Will man zwischen dem Gemalde und der Gegenwart eine Beziehung
ausmachen, dann konnten sich die Gldubigen, aber auch die Kirche insgesamt,
mit dem Monch identifizieren: zurtickgezogen, in sich gekehrt, abgewandt, ent-
tauscht und vielleicht sogar verbittert tiber die Welt. Und auch die Darstellung
einer Welt, die einzig auf 6konomischen Gewinn aus ist, in sich selbst gefangen
und in der kaum ein Gesprachspartner zu erwarten ist, kann Parallelen zur Ge-
genwart aufweisen.

Wachsende Trostlosigkeit

Wollte Bruegel ein giiltiges Bild fiir den Zustand der Welt und des sich daraus er-
gebenden Verhiltnisses zu Glaubigen darstellen? Oder zeigt er einfach die Aus-
weglosigkeit der monchischen Haltung? Tatsdchlich lie8e sich das Bild als Dar-
stellung einer in sich stimmigen, aber geschlossenen Weltsicht verstehen. Dann
ware eine Grundhaltung beschrieben, die von der Treulosigkeit und Falschheit
der Welt tiberzeugt ist und sich in dieser immer wieder neu bestatigen lédsst. Der
Monch hitte so in seiner negativen Erwartungshaltung die Phantasiefigur, wel-
che die Welt reprasentiert, mitgeschaffen. So entsteht die Dynamik einer selbst-
erfiillenden Prophezeiung, die immer tiefer in Trauer und Enttduschung fiihrt.
Die Treulosigkeit der Welt veranschaulicht daher eine negative Grundhaltung, die

2 Zur Deutung siehe insbesondere: Vgl. M. A. Sullivan, Bruegel’s Misanthrope: Renaissance Art for a Hu-
manist Audience, in: Artibus et Historiae 26 (1992), 143-162.

3 Siehe Pieter Bruegel d. A., Die niederlindischen Sprichwdrter (1559). Ol auf Eichenholz. 117x163 cm.
Gemaldegalerie, Berlin.

187



Reflexion

zu einer wachsenden Niedergeschlagenheit fithrt und keine Aussicht auf Verdn-
derung bereithdlt. Die Weltabgewandtheit des Monches ist dann keine Gottzu-
gewandtheit, sondern beruht auf einer geistlichen Trostlosigkeit, die Ignatius von
Loyola als Zustand ,,ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei die Seele ganz tréage, lau,
traurig und wie von ihrem Schopfer getrennt” (GU 317,3) ist, beschreibt. Die
Regeln zur Unterscheidung der Geister (GU 313-327; 328-336) lassen die Bewe-
gungen der Seele besser verstehen. Sie bieten zugleich Hinweise fiir ein Verhal-
ten in schwierigen Phasen. Ignatius weist dabei besonders auf die Bedeutung
einer Tugend hin: ,, Wer in Trostlosigkeit ist, miihe sich, in Geduld auszuharren,
welche den Beldstigungen entgegengesetzt ist, die ihm kommen.“ (GU 321,1)

Alternative Grundhaltung

Die Anwendung dieses Ratschlages des hl. Ignatius auf die Situation des Mon-
ches scheint jedoch nicht zu passen, da sie ihn in seiner Teilnahmslosigkeit be-
starken konnte. Im Sinne der Unterscheidung der Geister ist allerdings zu fragen,
was eine Haltung motiviert und ob in dieser die Hoffnung auf eine baldige Tro-
stung vorhanden ist (vgl. GU 321,2). In einer aus Enttiuschung entstehenden
Trauer ist dies schwer moglich.

Wie konnte eine andere Einstellung gegentiber der Welt aussehen, die gleich-
wohl nicht die Augen vor der Realitédt verschlief3t? Bruegels Bild enthilt einen
Hinweis auf eine alternative Grundhaltung. Der Hintergrund des Bildes ist nicht
nur eine zeitgenossische [llustrierung der niederldandischen Kultur. In einiger
Distanz zum Geschehen im Bildvordergrund ist ein Hirte zu sehen. Er steht in-
mitten seiner Herde, die verstreut in der kidrglichen Umgebung grast. In seiner
Korperhaltung und in seiner dunklen Kleidung ist er ein Pendant zum Monch.
Doch wihrend dieser enttduscht weggeht, steht der Hirte ruhig in der weiten
Landschaft. Sieht man von der personifizierten Welt ab, dann unterscheidet
sich die Situation des Mdnches von jener des Schiéfers kaum. Beide teilen die-
selbe Realitdt, beide befinden sich in einer unwirtlichen Gegend, die Anlass zur
Trostlosigkeit gibt. In ihrem Umgang damit unterscheiden sie sich jedoch. Der
Monch wendet sich ab, wohingegen der Hirte unbewegt, gestiitzt auf seinen
Hirtenstab, verharrt. Wie Sinnbilder von Enttduschung und Vertrauen stehen
sie sich gegeniiber. Und so wie der Mdnch von seiner Weltsicht begleitet wird,
einer Welt, die ihn beraubt und die ihm gegentiber treulos ist, so lasst sich auch
ein Symbol fiir die Haltung des Hirten finden: die Windmiihle, ein immer wie-
der auftauchendes Motiv in Bruegels Werk. Sie dreht sich auch in Die Treulosig-
keit der Welt unbeirrt am Horizont. Die Fliigel nehmen dabei die Stellung des
Kreuzes der Weltkugel im Vordergrund auf, doch sie bezeichnen eine andere
Perspektive. Scheint die Welt in ihrer symbolischen Darstellung verriickt gewor-
den zu sein, so ist sie in der Reprdasentation durch die Windmtihle ein Ort, der

188



Enttduschung und Vertrauen

Stabilitdt und Fruchtbarkeit verheifit, und das, obwohl im rechten Bildhinter-
grund sogar ein brennender Wald auszumachen ist.

Bestandige Herausforderung

Der Hirte und dessen alternative Haltung gegentiber der Welt kann eine gewisse
Trostlosigkeit nicht autheben. Das Moment einer Heimatlosigkeit bleibt beste-
hen. Aber der Hirte findet mit seiner Herde eine Moglichkeit, in der Welt zu
leben. Daraus kann eine Weltfreudigkeit entstehen.* Die Weltbejahung hat dann
aber ihren Ursprung nicht in der Welt selbst, sondern in ihrem Geschaffensein
in Gott, der sich in seiner Schopfung finden ldsst. Die Erfahrungen in und mit
der Welt sind ambivalent und daher eine bestdandige Herausforderung fiir das
eigene Weltbild, das letztlich immer mit der personlichen Gottesvorstellung kor-
respondiert. Dass diese aus christlicher Perspektive immer von einer Spiritualitat
des Kreuzes gepragt ist, kann in Die Treulosigkeit der Welt durch die Windmih-
lenfliigel angedeutet sein.’ Aber auch im Motiv des Hirten kann eine weitere
Dimension anklingen. In jidisch-christlicher Tradition wurde im Guten Hirten
eine Metapher fiir Gott gefunden, welche alltdgliche Erfahrungen aufgreift und
in ihnen die Verbildlichung gottlicher Fiirsorge sieht. Wo das Bild des Hirten
ein lebensbestimmendes Vertrauen ausdriickt®, hat dies Konsequenzen fiir die
Vorstellung von Gott, der sich sehr konkret und persénlich um die Menschen
miiht. Gerade diesen Aspekt ldsst Ignatius von Loyola am Ende der Exerzitien
meditieren: ,Erwédgen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen auf dem An-
gesicht der Erde fiir mich miiht und arbeitet, das heifit, sich in der Weise eines
Arbeitenden verhilt. So etwa in den Himmeln, Elementen, Pflanzen, Friichten,
Herden usw.” (GU 236) Aufgrund von Gottes Wirken veridndert sich daher der
Blick auf die Welt. In Die Treulosigkeit der Welt wére dann der Hirt ein Symbol
fiir Gottes Prasenz: Ein Hirte, der seine Herde, zu der erstaunlich viele schwarze
Schafe gehoren, im Blick hat und auch denen nachgeht, die sich verirrt haben.

4 Vgl. K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: ders., Samtliche Werke. Bd. 7: Der be-
tende Christ. Geistliche Schriften und Studien zur Praxis des Glaubens, Freiburg i. Br. 2013, 279-293.

5 Vgl ebd., 292 f.: ,Ignatianische Weltbejahung ist nicht naiver Optimismus, nicht ein Sicheinbauen
in der Welt, deshalb, weil wir in ihr die Mitte unseres Lebens hitten. Ignatianische Weltfreudigkeit
erwdchst aus der Mystik der Verbundenheit mit dem, mit dem wir in der weltfliichtigen Torheit des
Kreuzes einsgeworden sind.”

6 Zum Motiv des Hirten s. B. Janowski, Der gute Hirte. Psalm 23 und das biblische Gottesbild, in: A.
Berlejung / R. Heckl (Hrsg.), Ex oriente Lux: Studien zur Theologie des Alten Testaments (FS R. Lux, ABG
39). Leipzig 2012, 247-271. Janowski hebt die Vielschichtigkeit der Metaphern hervor, die es in
ihrer Komplexitdt und ihrem Realitatsbezug zu beachten gilt: ,, Worauf diese Wirkung von Ps 23 be-
ruht, ist offensichtlich: Auf der Pragnanz seiner Bilder und der Klarheit ihrer Botschaft. Man sollte
diese Sprachbilder nicht vorschnell interpretierend auflésen — etwa durch den banalen Satz ,Gott
sorgt fiir den Menschen’ -, sondern als klare Sachverhaltsaussage verstehen, die die Fiirsorge Gottes
in ein elementares Lebensbild kleidet” (ebd., 267).

189



