
*	 Die Abbildungen befinden sich aus technischen Gründen zwischen den Seiten 190 u. 191.	
1	 Vgl. F. Dünzl, Fremd in dieser Welt? Das frühe Christentum zwischen Weltdistanz und Weltverantwor-

tung. Freiburg i. Br. 2015; ders., Abgrenzung oder Anpassung? Impulse aus der Frühen Kirche, in: GuL 91 
(2018), 6–15.

Enttäuschung und Vertrauen*

Eine geistliche Bildbetrachtung

Die verschiedenen Epochen des Christentums sind immer von einem bestimm
ten Verhältnis zur Welt geprägt. Zwar weiß jede(r) Glaubende, dass eine gewisse 
Distanz zur Welt besteht, doch zeigt die Geschichte der Kirche, wie unterschied- 
lich diese gestaltet wurde. Dabei war eine schlichte Verweigerung oder ein kom
pletter Rückzug aus der Welt nie eine Option, denn es wurde eine Verantwortung 
übernommen, die in Jesu Auftrag begründet ist, das Evangelium zu verkünden. 
In den weltlichen Strukturen wurde eine Möglichkeit erkannt, die Botschaft Jesu 
zu verbreiten, weshalb eine Aufgeschlossenheit gegenüber der Welt das Chris
tentum prägen sollte.1 Dennoch war je neu zu bestimmen, was dies konkret für 
die Kirche, aber auch für jede(n) einzelne(n) bedeutet – zwischen den Extremen 
einer Verweltlichung einerseits und einer Weltfremdheit andererseits.

Verschwundene Aufbruchsstimmung

Wie eine aktuelle Haltung der Kirche und der Gläubigen aussehen soll, wird sehr 
unterschiedlich beurteilt – da die aktuelle Lage gleichermaßen herausfordernd 
wie uneindeutig ist. Zumindest in der westlichen Welt muss gegenwärtig von 
einer Krise des Christentums und der Kirche gesprochen werden: Mitgliederzah
len gehen deutlich zurück, es gibt wenige Ordens- und Priesterberufungen, zu
dem bereiten Strukturreformen große Schwierigkeiten. Außerhalb der Kirche 
nimmt man diese problematische Situation überwiegend ungerührt wahr. Viel-

Jörg Nies SJ | Stockholm

geb. 1984, Lic. theol.,
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

joerg.nies@jesuiten.org

185

Enttäuschung und Vertrauen



mehr scheint es, als ob der Rückzug einer Institution, die lange eine entscheiden
de Größe in der Entwicklung von Kultur und Gesellschaft darstellte, als folgerich-
tig angesehen wird. Hat die Kirche in der modernen Welt keine Bedeutung und 
keinen Platz mehr? Gerade weil die katholische Kirche mit dem Zweiten Vatika
nischen Konzil ihr Verhältnis zur Welt neu bestimmt hat und dieser in einer neu
en Weise begegnen wollte, stellt sich bei vielen Gläubigen eine Ernüchterung 
ein. Ist die Beziehung zur Welt längst zerbrochen? Schaffen Veränderungen an 
der Institution Kirche eine neue Ausgangslage? Von der Aufbruchstimmung der 
frühen nachkonziliaren Jahre ist heute jedenfalls wenig zu spüren. Die Zeichen 
der Zeit verheißen für die Kirche kaum Gutes.

Die Treulosigkeit der Welt

Wie mit dieser Situation umzugehen ist, sollte nicht nur auf die Dimension der 
Anpassung von Strukturen reduziert, sondern als geistliche Herausforderung er
kannt werden. In der Sicht ignatianischer Tradition wären daher zunächst die 
„verschiedenen Regungen zu verspüren und zu erkennen, die in der Seele verur
sacht werden“ (GÜ 313,1). Angesichts der kirchlichen Lage empfinden viele 
Frust, Verunsicherung und Ratlosigkeit, aber auch Bitterkeit, die im Verhalten 
der Welt der Kirche gegenüber begründet ist. Das Bild des niederländischen Ma
lers Pieter Bruegel d. Ä. (um 1525/30–1569) spitzt eine enttäuschte Weltabwen
dung zu. Ein möglicherweise später zugefügter Sinnspruch legt eine Interpreta-
tion vor, die sich frei so übersetzen lässt: „Weil die Welt so treulos ist / trage ich 
Trauer.“ (Om dat de werelt is soe ongetru / Daer om gha ic in den ru) Dement-
sprechend ist Die Treulosigkeit der Welt ein passender Titel für das Gemälde, von 
dem bis heute nicht bekannt ist, wie es der Maler selbst nannte und das auch 
Der Misanthrop heißt. Als „Menschenfeind“ wäre demnach der in schwarz ge-
hüllte Mönch zu verstehen. Er dominiert das Bild. Aus der Kutte schauen nur 
die gefalteten Hände hervor. Die Augen sind durch die tief nach vorne gezogene 
Kapuze verdeckt. Lediglich die heruntergezogenen Mundwinkel und ein grau-
er Spitzbart dienen als Anzeichen für das Alter und den Gemütszustand dieses 
Menschen, der von seiner Umwelt wenig mitzubekommen scheint. Sein Kopf ist 
zwar zum Boden gerichtet, aber die vor ihm liegenden sogenannten Krähenfüße 
übersieht er. Die dornenartigen Gebilde aus Metall wurden von Armeen im Krieg 
eingesetzt, um Gegner aufzuhalten und diesen Verletzungen zuzufügen. Der 
Mönch schreitet jedoch unbeirrt weiter. Auch den aberwitzigen Begleiter in sei-
nem Rücken bemerkt er nicht. Die bis auf die Gliedmaßen in einer Art Glaskugel 
steckende, zerrissene und lumpige Kleider tragende Figur ist gerade im Begriff, 
einen Diebstahl zu begehen. Sie hält bereits den an ein Herz erinnernden Geld-
beutel in einer Hand, während sie mit einem Messer in der anderen die Schnur 
zu durchschneiden sucht, welche die kleine Tasche mit ihrem Besitzer verbindet.

Reflexion

186



2	 Zur Deutung siehe insbesondere: Vgl. M. A. Sullivan, Bruegel’s Misanthrope: Renaissance Art for a Hu-
manist Audience, in: Artibus et Historiae 26 (1992), 143–162.

3	 Siehe Pieter Bruegel d. Ä., Die niederländischen Sprichwörter (1559). Öl auf Eichenholz. 117×163 cm. 
Gemäldegalerie, Berlin.

Allegorische Deutung

Auch wenn das Gemälde innerhalb von Bruegels Œuvre durch einige Besonder-
heiten auffällt, was etwa für das Sujet oder die Größe des Rundbildes gilt, beste-
hen doch Bezüge zu anderen Bildern des Malers.2 Dies trifft auch für den in der 
Glaskugel steckenden Menschen zu, der im Gemälde Die niederländischen Sprich-
wörter3 ebenfalls in leicht abgewandelter Form zu finden ist. Zudem gibt es dort 
weitere Darstellungen einer mit einem Kreuz bekrönten Kugel, die als Reichsap-
fel die Welt symbolisiert. Eine allegorische Deutung legt sich daher auch für Die 
Treulosigkeit der Welt nahe. Durch den beigefügten Spruch scheint die Interpreta-
tion eindeutig zu sein. Der Mönch wendet sich enttäuscht von der Welt ab, die 
nicht an ihm und seiner Botschaft, sondern nur am Profit interessiert ist. Auf 
seinem Weg geht er einsam weiter, in eine Richtung, die nichts Gutes verheißt, 
seiner Wertsachen beraubt. Die personifizierte Welt blickt den und die Betracht-
enden dabei unverhohlen befremdlich an.

Zeigt Bruegels Bild eine Realität auf, die schon immer im Verhältnis von 
Christentum und Welt angelegt ist und heute endgültig zu ihrem Durchbruch 
kommt? Will man zwischen dem Gemälde und der Gegenwart eine Beziehung 
ausmachen, dann könnten sich die Gläubigen, aber auch die Kirche insgesamt, 
mit dem Mönch identifizieren: zurückgezogen, in sich gekehrt, abgewandt, ent-
täuscht und vielleicht sogar verbittert über die Welt. Und auch die Darstellung 
einer Welt, die einzig auf ökonomischen Gewinn aus ist, in sich selbst gefangen 
und in der kaum ein Gesprächspartner zu erwarten ist, kann Parallelen zur Ge-
genwart aufweisen.

Wachsende Trostlosigkeit

Wollte Bruegel ein gültiges Bild für den Zustand der Welt und des sich daraus er-
gebenden Verhältnisses zu Gläubigen darstellen? Oder zeigt er einfach die Aus-
weglosigkeit der mönchischen Haltung? Tatsächlich ließe sich das Bild als Dar-
stellung einer in sich stimmigen, aber geschlossenen Weltsicht verstehen. Dann 
wäre eine Grundhaltung beschrieben, die von der Treulosigkeit und Falschheit 
der Welt überzeugt ist und sich in dieser immer wieder neu bestätigen lässt. Der 
Mönch hätte so in seiner negativen Erwartungshaltung die Phantasiefigur, wel-
che die Welt repräsentiert, mitgeschaffen. So entsteht die Dynamik einer selbst-
erfüllenden Prophezeiung, die immer tiefer in Trauer und Enttäuschung führt. 
Die Treulosigkeit der Welt veranschaulicht daher eine negative Grundhaltung, die 

187

Enttäuschung und Vertrauen



zu einer wachsenden Niedergeschlagenheit führt und keine Aussicht auf Verän-
derung bereithält. Die Weltabgewandtheit des Mönches ist dann keine Gottzu-
gewandtheit, sondern beruht auf einer geistlichen Trostlosigkeit, die Ignatius von 
Loyola als Zustand „ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei die Seele ganz träge, lau, 
traurig und wie von ihrem Schöpfer getrennt“ (GÜ 317,3) ist, beschreibt. Die 
Regeln zur Unterscheidung der Geister (GÜ 313–327; 328–336) lassen die Bewe-
gungen der Seele besser verstehen. Sie bieten zugleich Hinweise für ein Verhal-
ten in schwierigen Phasen. Ignatius weist dabei besonders auf die Bedeutung 
einer Tugend hin: „Wer in Trostlosigkeit ist, mühe sich, in Geduld auszuharren, 
welche den Belästigungen entgegengesetzt ist, die ihm kommen.“ (GÜ 321,1)

Alternative Grundhaltung

Die Anwendung dieses Ratschlages des hl. Ignatius auf die Situation des Mön
ches scheint jedoch nicht zu passen, da sie ihn in seiner Teilnahmslosigkeit be-
stärken könnte. Im Sinne der Unterscheidung der Geister ist allerdings zu fragen, 
was eine Haltung motiviert und ob in dieser die Hoffnung auf eine baldige Trö-
stung vorhanden ist (vgl. GÜ 321,2). In einer aus Enttäuschung entstehenden 
Trauer ist dies schwer möglich.

Wie könnte eine andere Einstellung gegenüber der Welt aussehen, die gleich
wohl nicht die Augen vor der Realität verschließt? Bruegels Bild enthält einen 
Hinweis auf eine alternative Grundhaltung. Der Hintergrund des Bildes ist nicht 
nur eine zeitgenössische Illustrierung der niederländischen Kultur. In einiger 
Distanz zum Geschehen im Bildvordergrund ist ein Hirte zu sehen. Er steht in-
mitten seiner Herde, die verstreut in der kärglichen Umgebung grast. In seiner 
Körperhaltung und in seiner dunklen Kleidung ist er ein Pendant zum Mönch. 
Doch während dieser enttäuscht weggeht, steht der Hirte ruhig in der weiten 
Landschaft. Sieht man von der personifizierten Welt ab, dann unterscheidet 
sich die Situation des Mönches von jener des Schäfers kaum. Beide teilen die-
selbe Realität, beide befinden sich in einer unwirtlichen Gegend, die Anlass zur 
Trostlosigkeit gibt. In ihrem Umgang damit unterscheiden sie sich jedoch. Der 
Mönch wendet sich ab, wohingegen der Hirte unbewegt, gestützt auf seinen 
Hirtenstab, verharrt. Wie Sinnbilder von Enttäuschung und Vertrauen stehen 
sie sich gegenüber. Und so wie der Mönch von seiner Weltsicht begleitet wird, 
einer Welt, die ihn beraubt und die ihm gegenüber treulos ist, so lässt sich auch 
ein Symbol für die Haltung des Hirten finden: die Windmühle, ein immer wie-
der auftauchendes Motiv in Bruegels Werk. Sie dreht sich auch in Die Treulosig-
keit der Welt unbeirrt am Horizont. Die Flügel nehmen dabei die Stellung des 
Kreuzes der Weltkugel im Vordergrund auf, doch sie bezeichnen eine andere 
Perspektive. Scheint die Welt in ihrer symbolischen Darstellung verrückt gewor-
den zu sein, so ist sie in der Repräsentation durch die Windmühle ein Ort, der 

Reflexion

188



4	 Vgl. K. Rahner, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 7: Der be-
tende Christ. Geistliche Schriften und Studien zur Praxis des Glaubens, Freiburg i. Br. 2013, 279–293.

5	 Vgl. ebd., 292 f.: „Ignatianische Weltbejahung ist nicht naiver Optimismus, nicht ein Sicheinbauen 
in der Welt, deshalb, weil wir in ihr die Mitte unseres Lebens hätten. Ignatianische Weltfreudigkeit 
erwächst aus der Mystik der Verbundenheit mit dem, mit dem wir in der weltflüchtigen Torheit des 
Kreuzes einsgeworden sind.“ 

6	 Zum Motiv des Hirten s. B. Janowski, Der gute Hirte. Psalm 23 und das biblische Gottesbild, in: A. 
Berlejung / R. Heckl (Hrsg.), Ex oriente Lux: Studien zur Theologie des Alten Testaments (FS R. Lux, ABG 
39). Leipzig 2012, 247–271. Janowski hebt die Vielschichtigkeit der Metaphern hervor, die es in 
ihrer Komplexität und ihrem Realitätsbezug zu beachten gilt: „Worauf diese Wirkung von Ps 23 be-
ruht, ist offensichtlich: Auf der Prägnanz seiner Bilder und der Klarheit ihrer Botschaft. Man sollte 
diese Sprachbilder nicht vorschnell interpretierend auflösen – etwa durch den banalen Satz ‚Gott 
sorgt für den Menschen‘ –, sondern als klare Sachverhaltsaussage verstehen, die die Fürsorge Gottes 
in ein elementares Lebensbild kleidet“ (ebd., 267).

Stabilität und Fruchtbarkeit verheißt, und das, obwohl im rechten Bildhinter-
grund sogar ein brennender Wald auszumachen ist.

Beständige Herausforderung

Der Hirte und dessen alternative Haltung gegenüber der Welt kann eine gewisse 
Trostlosigkeit nicht aufheben. Das Moment einer Heimatlosigkeit bleibt beste-
hen. Aber der Hirte findet mit seiner Herde eine Möglichkeit, in der Welt zu 
leben. Daraus kann eine Weltfreudigkeit entstehen.4 Die Weltbejahung hat dann 
aber ihren Ursprung nicht in der Welt selbst, sondern in ihrem Geschaffensein 
in Gott, der sich in seiner Schöpfung finden lässt. Die Erfahrungen in und mit 
der Welt sind ambivalent und daher eine beständige Herausforderung für das 
eigene Weltbild, das letztlich immer mit der persönlichen Gottesvorstellung kor-
respondiert. Dass diese aus christlicher Perspektive immer von einer Spiritualität 
des Kreuzes geprägt ist, kann in Die Treulosigkeit der Welt durch die Windmüh-
lenflügel angedeutet sein.5 Aber auch im Motiv des Hirten kann eine weitere 
Dimension anklingen. In jüdisch-christlicher Tradition wurde im Guten Hirten 
eine Metapher für Gott gefunden, welche alltägliche Erfahrungen aufgreift und 
in ihnen die Verbildlichung göttlicher Fürsorge sieht. Wo das Bild des Hirten 
ein lebensbestimmendes Vertrauen ausdrückt6, hat dies Konsequenzen für die 
Vorstellung von Gott, der sich sehr konkret und persönlich um die Menschen 
müht. Gerade diesen Aspekt lässt Ignatius von Loyola am Ende der Exerzitien 
meditieren: „Erwägen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen auf dem An
gesicht der Erde für mich müht und arbeitet, das heißt, sich in der Weise eines 
Arbeitenden verhält. So etwa in den Himmeln, Elementen, Pflanzen, Früchten, 
Herden usw.“ (GÜ 236) Aufgrund von Gottes Wirken verändert sich daher der 
Blick auf die Welt. In Die Treulosigkeit der Welt wäre dann der Hirt ein Symbol 
für Gottes Präsenz: Ein Hirte, der seine Herde, zu der erstaunlich viele schwarze 
Schafe gehören, im Blick hat und auch denen nachgeht, die sich verirrt haben.

189

Enttäuschung und Vertrauen


