
Pieter Bruegel der Ältere 
Misanthrop 

um 1568, 88 x 85 cm,  
Tempera auf Leinwand, 
© Museo Nazionale di  
Capodimonte, Neapel



Pieter Bruegel der Ältere 
Misanthrop 

Ausschnitte aus dem Gemälde



Edith Kürpick FMJ | Köln

geb. 1967, Priorin der Monastischen Gemein-
schaft der Schwestern von Jerusalem, Köln

schwestern.koeln@jerusalemgemeinschaften.de

Ungeteilt beim Herrn
Annäherung an ein mögliches Missverständnis

Man könnte meinen: Da ist etwas zerbrochen. Wie ein Spiegel, der unmerklich un
seren Händen entglitten ist und plötzlich auf dem Boden in viele Glasscherben 
zersplittert. In jeder noch so kleinen spiegelt sich ein Bruchteil unserer selbst wi-
der – aber das Ganze, den Zusammenhang haben wir nicht mehr im Blick.

Als Kinder unserer Zeit sind wir auf vielerlei Weise simultan unterwegs. Das 
suggeriert zunächst einmal hohe Flexibilität und multi-optionale Freiheit. Paral
lele Lebenswelten schieben sich, wenn auch oft nur medial vermittelt und ein 
paar Sekunden lang, übereinander und konkurrieren um unsere Aufmerksamkeit. 
Wir tanzen wie selbstverständlich auf mehreren Hochzeiten gleichzeitig. Nicht 
unbedingt um ein goldenes Kalb. Aber wer könnte ehrlicherweise von sich be-
haupten, ungeteilt zu sein?

Damit einher geht ein diffuses Gefühl des Unbehagens, oder besser gesagt: 
einer seltsamen Mischung aus Faszination und instinktiver Abwehr gegenüber 
allem, was sich in irgendeiner Weise als Lebenskonzept oder Weltanschauung 
unter radikalen Vorzeichen präsentiert. Zu groß scheint die Nähe zu religiös-poli-
tischem Radikalismus und aggressivem Fanatismus; zu stark die Befürchtung, die 
Andersartigkeit könne bedroht und totalitär vereinnahmt werden. „Ganz und 
gar“ klingt vielen irgendwie verdächtig. Paradoxerweise gibt es dennoch einen 
verwandten und fast durchweg positiv besetzten Begriff, der heute geradezu in-
flationär gebraucht wird: Ganzheitlichkeit. Mit allen Sinnen, mit Geist, Leib und 
Seele soll ganzheitlich gelebt, gedacht, geheilt, gelernt werden; der Mensch eben 
nicht segmentiert, geteilt oder gar abgespalten. Ganz so neu ist die Idee nicht. 
Sie hat schon seit langem mit Gott zu tun.

Reflexion

190



Geh vor mir her und sei ganz1 

Wenn die Bibel auf ihren allerersten Seiten erzählt, dass der Schöpfer die Gestir
ne erschuf und an das Himmelsgewölbe setzte, ist die Aussage klar: Diese sind 
keine Götter. „ER unser Gott, ER Einer“2, so die revolutionäre Offenbarung des 
Ersten Testaments. Vor diesem Einen schwingt im Beten Israels wie von selbst 
das ganze Gewicht der Asymmetrie mit: „Seh ich den Himmel, (...) Mond und 
Sterne, die du befestigst: Was ist (...) des Menschen Kind, dass du dich seiner 
annimmst?“ Doch noch im gleichen Atemzug wird eine unerhörte Nähe besun
gen: „Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott“ (Ps 8,6). Das ist min-
destens ebenso revolutionär. Der eine, erhabene Gott setzt anderes ins Leben, 
lässt Vielfalt in hoher Würde neben sich bestehen, ja mehr noch, wendet sich 
ihnen, den Vielen in seinem Volk, mit Hingabe zu: „Als Israel jung war, gewann 
ich ihn lieb (...). Ich neigte mich ihm zu und gab ihm zu essen“ (Hos 11,1–4). 
Der „Ich bin, der ich bin“ (Ex 3,14) wird erfahren als der Ich-bin-für-euch-da, 
ganz und gar, für dich, für euch, aber auch für alle Nachkommen Abrahams, 
die so zahlreich sein werden wie die Sterne am Himmel (Gen 15,5). Das ist ei
ne absolut engagierte und zugleich freisetzende Zusage. Denn sie entmündigt 
nicht, sondern ruft zur wachen und antwortenden Entscheidung: Wem wollt 
ihr dienen? Wenn ihr aber den Herrn erwählt, „schafft die fremden Götter ab, 
die noch bei euch sind, und neigt eure Herzen dem HERRN zu, dem Gott Isra-
els“ (Jos 24,23). Dahinter steckt eine uralte Gewissheit: Der Mensch kann Gott 
dienen. Er kann aber auch Götzen dienen. In jedem Fall dient er. Gott kann 
die Grundausrichtung eines menschlichen Lebens sein. Er kann sie aber auch 
nicht sein. In jedem Fall richtet sich das Leben eines Menschen aus. So bleibt 
die große, alles entscheidende Frage: Welche Richtung will ich meinem Leben 
geben? Sicher (und wie wunderbar!), es gibt so viele Wege zu Gott, wie es Men-
schen gibt3. Aber nicht alle Wege führen zu ihm. Wohin also neigt sich mein 
Herz, in welche Richtung hört es? Woran macht sich mein Lebensanker fest, 
an welche Gebote docke ich an? Zu welcher Freiheit weiß ich mich befreit: ein-
fach zu tun, was ich will, oder wirklich zu wollen, was ich tue? Und, damit eng 
verbunden: Welches Gottesbild habe ich verinnerlicht? Welchem Gott gebe ich 
Macht über mich? Wem und welcher Sache will ich wirklich frei dienen? 

Für die Bibel steht außer Frage, dass es keinen anderen Gott gibt außer dem 
HERRN. Und der ist kein Konkurrent menschlicher Liebe und irdischer Lebens
vollzüge, sondern Garant ihrer Größe. Denn wer in seiner Nähe lebt, hat von 

1	 Gen 17,1; vgl. Die fünf Bücher der Weisung. Verdeutscht v. M. Buber u. F. Rosenzweig. Heidelberg 
1981, 44.

2	 Dtn 6,4, in: ebd., 494.
3	 Vgl. J. Ratzinger / Benedikt XVI., Salz der Erde. Christentum und katholische Kirche im neuen Jahrtau-

send. Ein Gespräch mit P. Seewald. München 2005, 8.

191

Ungeteilt



4	 E. Stein, Das Weihnachtsgeheimnis. Menschwerdung und Menschheit (1931), in: Edith Stein Gesamtaus-
gabe (= ESGA) 19: Geistliche Texte I. Freiburg i. Br. u.a. 2009, 8.

ihm her einen Maßstab und eine Hoffnung, wie das geht: leben, sterben, nie
mandes Sklave oder Sklavin sein, nicht dumpf ins Leere dahindümpeln, sondern 
sich ausrichten und sich dafür entscheiden, nicht weniger zu sein, als man tat-
sächlich ist. Der Maßstab fordert heraus, die Hoffnung gibt Halt – so als wollte 
Gott den Menschen daran hindern, zu früh und nur bei einem Bruchteil seiner 
selbst stehenzubleiben. 

Die große Einladung aber, die schon an Abraham erging, bleibt über jeden 
und jede ausgesprochen: „Geh vor mir her und sei ganz!“ Ein lebenslanger Weg, 
der nicht nur an diesem Gott wachsen lässt, sondern sich ihm auch radikal zu-
mutet. Ein Weg, auf dem nichts peinlich ausgespart oder eingeklammert werden 
muss, was möglicherweise so unvollkommen und unfromm aussieht, vielleicht 
sogar schuldig oder schlichtweg inkompatibel erscheint. Das alles hat seinen 
Platz auf dem Weg hin zur Gottesliebe: „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lie
ben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft“ (Dtn 6,5). Oh
ne Abstriche und auch nicht schöngefärbt, einfach ungeteilt und mit Haut und 
Haar. Auch wandelbar. Aber in jedem Fall unterwegs zu Gott.

Nicht trennen, was Gott geeint hat

Hinter diesen Anspruch geht auch Jesus nicht zurück. Doch er geht noch wei-
ter. Als er eines Tages nach dem wichtigsten Gebot im Gesetz gefragt wird, ist 
nicht das Erstaunliche, dass er die alles umfassende Liebe zu Gott an die erste 
Stelle setzt. Auch nicht, dass er die Liebe zum Nächsten wie zu sich selbst eigens 
erwähnt. Beides findet sich schon im Ersten Testament. Das umwerfend Neue 
besteht in dem Gleichheitszeichen, das er zwischen beide Gebote setzt: „Eben-
so wichtig ist das zweite“ (Mt 22,39). Der Allerhöchste, den Israel auf seinem 
langen Weg und trotz aller Fremdheit als so nah erfahren hat, offenbart sich in 
Jesus Christus als der selbst Mensch Gewordene. Wenn es irgendwo auf Erden 
Ganzheitlichkeit gegeben hat, dann wohl in seiner Person: ganz Mensch und 
ganz Gott. Seitdem vollzieht sich Gottesbegegnung unvermischt und unge-
trennt als Menschenbegegnung. Dahinter können auch wir nicht mehr zurück. 
„Unsere Menschenliebe ist das Maß unserer Gottesliebe“4 (Edith Stein). Wer 
in dieser Welt wo und wann auch immer Hungrigen zu essen gibt, gibt ihm zu 
essen (Mt 25,40). Wer aber auf seinem geistlichen Weg beides heimlich oder 
offenkundig auseinanderzudividieren versuchte, würde sich in die gefährliche 
Nähe dessen begeben, den die Schrift als den großen Spalter bezeichnet. Sein 
griechischer Name ist bekannter: diabolos. 

Reflexion

192



So bleibt die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe als erstem Gebot die Folie, 
vor der alle anderen Gebote und Mahnungen zu verstehen sind. Auch die Worte 
Jesu, in denen es offensichtlich um eine Reihenfolge geht. Etwa in seinem beun
ruhigenden Gleichnis von der Einladung zum Festmahl und den reihenweise 
vorgebrachten Entschuldigungen, dem Gastmahl fernzubleiben (Lk 14,16–24). 
Schwerwiegend ist in dieser Geschichte nicht die peinliche Unhöflichkeit der 
Antwortenden. Auch nicht der Umstand, sich einen Acker und Ochsengespanne 
zu leisten oder zu heiraten. Das Fatale besteht hier darin, den eigenen Lebensall-
tag nicht mehr in einem größeren Zusammenhang zu sehen, ihn nicht mehr in 
die Gegenwart Gottes zu stellen. Im entscheidenden Moment das Wesentliche 
mit dem Dringlichen zu verwechseln – halb schläfrig, stark überbeschäftigt oder 
auch glasklar entschieden. Auf seinem Besitz festzusitzen und im Eigenen aufzu
gehen; nicht mehr in größerer Tiefe und Weite zu atmen und vom Vorletzten 
die Erfüllung zu erhoffen, die im Letzten nur Gott geben kann.

Umgekehrt kann es genauso geschehen: Der Priester und der Levit im Gleich-
nis vom barmherzigen Samariter, die an dem Zusammengeschlagenen vorbei-
gehen (Lk 10,30–37), unterliegen dem gleichen Irrtum der Verwechslung, denn 
die Sorge um ihre kultische Reinheit vor Gott lässt keinen Platz mehr für einen 
Dienst am Nächsten, bei dem sie sich ja die Hände schmutzig machen könnten. 
Auch für Jesus gibt es eine Zeit, Gott Dankopfer darzubringen. Aber es gibt eben
so eine Zeit, die Opfergabe vor dem Altar liegenzulassen und sich zuerst mit dem 
Bruder, der Schwester zu versöhnen (Mt 5,24). Gott mutet uns zu, die Reihenfol
ge zu unterscheiden. Man kann sich in der Tat die Nächsten auf fromme Weise 
vom Leib halten. Man kann sich hoch engagiert aber auch Gott vom Leib hal-
ten. Bestürzend ist in beiden Fällen das gleiche: Es „darf keinen Abbruch und 
keinen Aufbruch mehr geben. Gott darf nicht neu sein, nicht anders. Das wäre 
Unsicherheit in einem Bereich, wo es an die Wurzel geht.“ Und dennoch: „Die 
Wirklichkeit ist im Jetzt, Gott ist im Jetzt.“5 Darin mit beiden Beinen, offenen 
Augen und ganzem Herzen zu stehen, sich von diesem „Gott im Jetzt“ je neu 
anfragen zu lassen und sich ihm zu stellen, das ist die große Herausforderung, 
letztlich für alle und für jeden Lebensstand. Das geht mit Sicherheit an die Sub-
stanz. Und an die Wurzel.

	
Der vermeintlich bessere Teil

Es gibt mit Blick auf die katholische Welt des Christentums auch heute noch 
mindestens drei tief verwurzelte, scheinbar unausrottbare Missverständnisse, die 
wohl miteinander verbunden sind und die, zugegeben, ihre Wirkungsgeschichte 
auch manchen inadäquat gedeuteten Bibelversen, apokryphen Schriften oder 

5	 H. Spaemann, Er ist dein Licht. Meditationen für jeden Tag. Freiburg i. Br. u.a. 1992, 74. 

193

Ungeteilt



6	 Vgl. im Folgenden die aufschlussreiche Studie von N. Baumert, Frau und Mann bei Paulus. Überwin-
dung eines Missverständnisses. Würzburg 1992, 87 ff.

7	 Anderes suggeriert z.B. das Gabengebet der Messe um Ordensberufe, wo es in Anlehnung an das 
Jesuswort vom schmalen Weg heißt: „(...) erhöre unser Gebet für alle, die sich entschlossen haben, 
auf dem schmalen Pfad des Ordenslebens deinem Sohn nachzufolgen“, in: Messbuch für die Bistümer 
des deutschen Sprachgebietes. Freiburg i. Br. 2005, 1060.

8	 N. Baumert, Frau und Mann bei Paulus, 91 [s. Anm. 6].

dem einen oder anderen Kirchenvater verdanken: Das Geistige sei erhabener als 
das Leibliche, die Kontemplation wertvoller als die Aktion, der geistliche Stand 
der Zölibatären ehrwürdiger als das gemeinsame Leben der Eheleute. In allen 
drei Fällen liegt das Problem bereits im Komparativ. Und in der damit einherge
henden, oft stillschweigenden Überzeugung, mehr oder weniger gottgefällig 
und in Himmelsnähe zu sein – je nachdem, auf welcher Seite man sich befindet. 
Inwieweit vorchristliche philosophische Prämissen in dieses dualistische Den-
ken hineinreichen, sei dahingestellt. Doch scheint im Rahmen der kanonischen 
Schriften Paulus selbst dafür im 1. Korintherbrief die Steilvorlage zu bieten: „Der 
Unverheiratete sorgt sich um die Sache des Herrn; er will dem Herrn gefallen. 
Der Verheiratete sorgt sich um die Dinge der Welt; er will seiner Frau gefallen. 
So ist er geteilt“ (1 Kor 7,32 ff.). Und so, könnte man achselzuckend schlussfol
gern, sind dann auch die Gläubigen geteilt. Auf dem Weg zu Gott fährt man 
eben 1. oder 2. Klasse, und den Fahrschein der ungeteilten Christusliebe besitzt 
halt nur eine kleine, feine Minderheit! 

Wenn man sich die Mühe macht, ein wenig genauer hinzusehen, ergibt sich 
ein etwas anderes Bild.6 Mit der einen Taufe stehen beide, Verheiratete wie Un
verheiratete, auch nach Paulus unter dem Prinzip einer unveräußerlichen Got
tesbeziehung. Der Anspruch, ja, die Radikalität der Nachfolge, die daraus resul-
tiert – Gott mit ganzer Kraft und ungeteiltem Herzen zu lieben, ihm zu gefallen 
und für sein Wirken transparent zu sein – ist durch keine Lebensform automa
tisch garantiert7; sie ist auch an keine Lebensform delegierbar, so dass eine an
dere davon dispensiert wäre. Ebenso stehen beide, Eheleute wie Zölibatäre (und 
selbst noch die völlig Zurückgezogenen), in einer je eigenen Weltbeziehung und 
erfahren in dem Maß, wie sie sich am Glauben orientieren, diese Zeit in ihrer 
Not und Fremdheit als Spannungsverhältnis: „Wer vom Heiligen Geist erfasst ist 
und im Geist Jesu lebt, spürt auf Schritt und Tritt die Andersartigkeit der Welt.“8 
Ausgespannt zwischen diesen beiden Koordinaten bleibt eine Antwort darauf 
grundsätzlich niemandem erspart. Mehr noch, an dem Punkt, an dem sich 
Gottes- und Weltbeziehung begegnen, ergibt sich immer ein Kreuz. Bei allen – 
doch auf unterschiedliche Weise und in anderer Zeichenhaftigkeit. Für diejeni-
gen aber, die sich in einer Beziehung engagieren, vielleicht auf eine noch spür-
barere Art, „weil sie durch die Beanspruchung in der Familie und die Bindung 
an einen anderen Menschen eine zusätzliche Last zu tragen haben, die es ihnen 
schwerer machen kann, dem Anruf des Geistes zu folgen (...), oder weil sie in 

Reflexion

194



9	 Ebd.
10	 Vgl. ebd., 98.
11	 Vgl. ebd., 97.
12	 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (DWA II). Würzburg 42006, 127 (GÜ 316).
13	 Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen (DWA I). Würzburg 1993, 350.
14	 M. Delbrêl, Deine Augen in unseren Augen. Die Mystik der Leute von der Straße. München u.a. 
	 2015, 185.

Not und Verfolgung immer auch zugleich eine zusätzlich belastende mensch-
liche Verantwortung für Partner und Familie tragen“9. Das Geteilt-Sein, von 
dem Paulus an dieser Stelle spricht, bedeutet demnach keine Trennungslinie 
zwischen Christus und dem/der Ehepartner(in), sondern das fast zwangsläufige 
Zerrissenwerden durch die vielen Dinge, Ansprüche und Sorgen, die die Bin
dungen in dieser Welt nun einmal mit sich bringen.10 Paulus geht es hier eben 
nicht darum, zwei christliche Lebensstände in ihrem Wert zu vergleichen und 
gegeneinander auszuspielen, sondern sie jeweils auf die allen gemeinsame not-
wendige Grundhaltung zu verpflichten, die allein der Taufgnade gerecht wer-
den kann: sich so „um die Sache des Herrn“ bzw. „um die Dinge der Welt zu 
sorgen“ – oder wertfreier: sich so mit ihnen zu beschäftigen11 –, dass die existen-
zielle Verankerung in Christus in allen Lebensdimensionen aufleuchtet. 

Das bedeutet einerseits, sich eine kritische Distanz zur Welt und eine innere 
Freiheit zu bewahren, die sich von nichts und niemandem vereinnahmen lässt, 
und andererseits, sich der Herausforderung zu stellen, alles Geschaffene in Gott 
zu lieben12, seine Gegenwart „in allen Dingen zu suchen“13 und so im Umgang 
mit den Gegebenheiten dieser Welt Gott zu gefallen. In welchem Lebensstand 
ein Mensch sich auch verorten mag – immer spricht Christus ihn auf neue Wei-
se in seiner menschlichen Liebesfähigkeit an. Die um des Himmelreiches willen 
Unverheirateten werden durch eine entscheidende Leerstelle in ihrem Leben zu 
einem Realsymbol dafür, dass alles Geschaffene auf Gott hin wohltuend relativ 
ist und die ganzheitliche, die Geschlechter transzendierende Erfüllung in Gott 
noch leidvoll aussteht. Die Getauften, die das Charisma der Ehe empfangen 
haben, werden zu einem lebendigen Zeichen dafür, dass sich der ewige Bund 
der Liebe zwischen Gott und Mensch – von dem Jesus übrigens nur in Bildern 
der Hochzeit und nicht der geschlechtlichen Enthaltsamkeit redet –, dass die-
ser Bund schon jetzt in der liebenden Beziehung der Eheleute bruchstückhaft 
geglückt und realpräsent, aber auch schmerzhaft unvollendet erfahrbar wird. 
Schon – noch nicht ... Dieses Grundmuster christlicher Existenz durchzieht alle 
Lebensstände und bewahrt sie vor Selbstüberschätzung und Selbstüberforde-
rung. Nur gemeinsam, ungeteilt stellen sie Christus dar und gelangen „zum 
vollkommenen Menschen, zur vollen Größe, die der Fülle Christi entspricht“ 
(Eph 4,13). Nur gemeinsam lernen sie, „dass es nur eine Liebe gibt: Wer Gott 
umarmt, findet in seinen Armen die Welt; wer das Gewicht Gottes in seinem 
Herzen empfängt, empfängt auch das Gewicht der Welt.“14

195

Ungeteilt



15	 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Gütersloh 
	 172002, 121. 
16	 E. Stein, Kreuzesliebe. Einige Gedanken zum Fest des hl. Vaters Johannes vom Kreuz (1933), in: 
	 ESGA 20: Geistliche Texte II. Freiburg i. Br. u.a. 2007, 113.

Das eine Licht der Taufe leuchtet facettenreich auf im Prisma unzähliger Lebens-
farben. Doch so leuchtet Licht nur, wenn es gebrochen wird. Auch die ungeteilte, 
alles umfassende Liebe dessen, der ganz Gott und ganz Mensch ist, leuchtet nur, 
wenn sie geteilt wird. Jesus ist diesen Weg gegangen. So kann auch ungeteilte 
Nachfolge nur im gleichen Modus geschehen: gebrochen und geteilt.

 ... dann brach er das Brot und reichte es 

Nicht erst beim letzten Mahl Jesu, bereits bei der Brotvermehrung begegnen die 
Jünger der Geste des Brotbrechens für die Vielen. Was am Abschiedsabend zum 
größtmöglich verdichteten Zeichen der Hingabe wird, spiegelt sich schon bruch-
stückhaft in der Gabe wider, in die sie selbst mit hineingenommen sind: „Gebt 
ihr ihnen zu essen!“ (Mt 14,16) Zu allen Zeiten hat das Brot der Jünger(innen) 
Jesu seinen Sinn im Teilen. Gabe steht immer im Horizont der Selbstgabe, wenn 
auch oft nur fragmentarisch. Aber es kommt letztlich „wohl nur darauf an, ob 
man dem Fragment unseres Lebens noch ansieht, wie das Ganze eigentlich ange-
legt und gedacht war“15. Dieses Ganze im Blick zu behalten, gebrochen zu sein, 
aber nicht zerbrochen, geteilt und dennoch ungeteilt, „auf der Erde zu stehen, 
über die schmutzigen und rauen Wege dieser Erde zu gehen und doch mit Chri-
stus zur Rechten des Vaters zu thronen, mit den Kindern dieser Welt zu lachen 
und zu weinen und mit den Chören der Engel ohne Unterlass Gottes Lob zu 
singen, das ist das Leben des Christen, bis der Morgen der Ewigkeit anbricht“16. 
Eines ist gewiss: Die Fülle dieser Ewigkeit wird immer Spuren in sich tragen, die 
von der gebrochenen, geteilten und verschenkten Liebe erzählen. Wie die Wun-
den am verklärten Leib des Auferstandenen.

Reflexion

196


