
1	 D. van den Akker SJ, Das Vaterunser ist ein Gedicht. Ein kurzer Versuch der Deutung, in: Communion. 
Heft 19. Taizé 1978, 11–14, hier: 11 u. 14.

Vom Dennoch der Hoffnung getragen		
Literarisches zum Gebet Jesu

Im Textkorpus des Vaterunsers findet sich sein theologischer Kern. Er hält das 
Gebet im Innersten zusammen. Zunächst habe Jesus den Text nicht aus dem 
Ärmel geschüttelt. Als ein sorgfältig überlegtes und aufgebautes Gedicht las da-
rum Dries van den Akker SJ die griechische Fassung bei Matthäus (Mt 6,9–13). 
Sein Herzstück sei die erbetene Einheit von „Himmel und Erde, Gott und Men-
schen“!1 Die wörtliche Übersetzung verdeutlicht die poetische Diktion: „Vater 
von-uns im Himmel, / Geheiligt-soll-werden der Name von-dir, / Kommen-soll  
die Königsschaft von-dir, / geschehen-soll der Wille von-dir, / wie im Himmel 
so-auch auf Erden. // Das tägliche Brot von-uns gib uns heute; / Und vergib 
uns die Schulden von-uns, / wie auch wir vergeben den Schuldigern von-uns; / 
und nicht führe uns in Versuchung, / sondern erlöse uns von dem Bösen.“ Das 
Gebet Jesu enthält die auf ihn zurückgehende zentrale Botschaft vom anbre-
chenden Reich Gottes und erfleht, genährt aus jüdischen Wurzeln, die erhoffte 
Verbindung von Himmel und Erde.

Als Gebet Jesu hinterlässt das Vaterunser Spuren bis in die Gegenwart. Lite-
rarische Stimmen etwa nehmen seine Inhalte auf – kontrastreich und gesättigt 
durch eigene Erfahrungen. In Nachdichtungen finden sich facettenreiche Bilder, 
wie sich in folgender Auswahl zeigt. Welches theologische Potenzial sich in den 
literarischen Zugängen zum Vaterunser verbirgt, und welche Anregungen diese 
für die Gebets- und Meditationspraxis bieten, soll mit diesem Beitrag befragt 
werden.

198

Lektüre

Stephan Schmid-Keiser | St. Niklausen (CH)

geb. 1949, Dr. theol.
schmidkeiser@bluewin.ch



Warum die vorliegende Auswahl?

Die Auswahl an hier vorgestellten Stimmen, die das Vaterunser literarisch kon-
trastierend zu Gehör bringen, stammt aus den letzten vier Jahrzehnten.2 Dabei 
interessiert die Auseinandersetzung mit dem Gottesbild und die Verknüpfung der 
Gebetsinhalte mit dem Zeitgefühl der ausgewählten Protagonist(inn)en. Theolo-
gisch bezieht sich dabei unsere Blickrichtung auf die Praxis des Betens, die sich 
seit Jahrzehnten einer konkreten Sprache verschrieben hat. Nicht zuletzt hatte 
Dorothee Sölle (1929–2003) als wichtige Vorreiterin engagierter religiöser Sprache 
in ihrer Poetologie des Betens die Vorstellung entfaltet, sich an das Beten Jesu zu 
halten. Dieser habe vor allem gelehrt, „uns selbst zu beten. Im Vaterunser kom-
men wir selbst zur Sprache, wir, deren Vater weit fort ist, im Himmel, wir, die den 
Namen, das Reich und den Willen Gottes brauchen, aber nicht bei uns haben, 
wir die Hungrigen, Schuldigen, Versuchten (…). Das Vaterunser versucht, uns zu 
sagen.“3 Dieser Linie folgend ist die Einübung in das Vaterunser-Beten bis heute 
ein Vorgang, der die Wirklichkeit menschlichen Lebens in einen universalen und 
konkreten Rahmen stellt. Das gegenwärtige Ringen um Worte angesichts eines 
durch Gewohnheit abgeschliffenen oder gar vergessenen Textes ist in seiner theo
logisch-praktischen Brisanz ernst zu nehmen – ob dieser sich nun an einen ge-
meinsamen „Vater“ oder an eine gemeinsame „Mutter“ richtet. Nicht weniger als 
ein radikales „Dennoch der Hoffnung“ ist angesprochen, wo „im Himmel so auf 
Erden“ Leben gedeihen soll. Damit ist auch gesagt, dass meine Lektüre der litera-
rischen Stimmen an engagierter Sprache gestern und heute interessiert ist.

Kein „Geheiligt werde dein Name“ mehr!

So brachte Rose Ausländer (1901–1988) den vollständigen Gebetstext nicht mehr 
über ihre Lippen. Ihr „Vater unser“4 enthielt kein „Geheiligt werde dein Name“ 
mehr! Noch lange nach dem Einbrechen der Katastrophe, die für die Dichterin 
damit begonnen hatte, dass der gelbe Stern Menschen „an die Stirn genagelt“ 
wurde, formulierte sie ihre bittere Anklage, die im drastischen Zuruf gipfelte: 
„Spiel weiter den Vater / im kinderlosen / luftleeren Himmel“. Dieses „luftleer“ 
markierte das absolute Kontrastwort zu den Atem-Worten der Dichterin Ausländer: 
„Vater unser // Vater unser / nimm zurück deinen Namen / Wir wagen nicht / 
Kinder zu sein // Wie / mit erstickter Stimme / Vater unser sagen // Zitronenstern / 
an die Stirn genagelt // Lachte irr der Mond / Trabant unserer Träume / lachte der 

2	 Vgl. die Anthologie von R. Stöckli / I. Praetorius, Vater unser Mutter unser. Das Gebet des Herrn in 150 
Varianten aus 250 Jahren. Schwellbrunn 2017.

3	 D. Sölle, Wir wissen nicht, was wir beten sollen, in: dies., Die Wahrheit ist konkret / Atheistisch an Gott 
glauben. Zürich – Olten 1967, 101–114, hier: 108.

4	 R. Stöckli / I. Praetorius, Vater unser Mutter unser, 79 [s. Anm. 2].

199

Vaterunser



tote Clown / der uns einen Salto versprach // Vater unser / wir geben dir zu- 
rück / deinen Namen / Spiel weiter den Vater / im kinderlosen / luftleeren Him-
mel“ (GW 6,274). Ihre Zeit war spirituell obdachlos geworden. Ein kinderloser 
und luftleerer Himmel vermittelte keine Zuversicht mehr. „Vater unser“ zu sagen, 
wurde unmöglich. Die Dichterin gab der tief empfundenen Verlassenheit und 
dem Gottvermissen der Gegenwart ihre bildgesättigte Sprache. Nichts desto trotz 
war sie eingenommen von der Unendlichkeit des „endlosen Raums“, vor der sie 
sich dezidiert vom „kleinlichen Gott“ distanzierte: „Als wäre // Gott / sagt der 
Mensch / als wäre er / ein Richter / säße im siebten Himmel / seine Aufgabe / Men-
schen zu verurteilen / oder zu belohnen // Dieser kleinliche Gott / vom Menschen 
erschaffen // Als wäre nicht / der Mensch / ein Pünktchen auf Erden / die Erde ein 
Pünktchen / im endlosen Raum / unter unendlichen Welten / die der Mensch / 
sich nicht einmal / vorstellen kann“ (GW 5,215). Dieses „als wäre“ steht für das 
„Dennoch der Hoffnung“ auf Menschen, die nicht das ganze Elend dieser Erde 
auf einen fernen Demiurgen projizieren und vielfach mit offener oder versteckter 
Gewalt Himmel und Erde, Gott und Mensch auseinanderdividieren.

Gemeinsam am Hunger hängengeblieben

Zudem erinnerte Rose Ausländer Juden und Christen daran, wie sie erst noch mit 
Christus (!) das Wasser teilten und „am Hunger hängen“ blieben. Beide Religions-
gruppen waren auf sich gestellt und sahen sich dem Hunger-Schicksal ausgesetzt: 
„Gemeinsam II // Regen hat uns getauft / kein andrer // Wir haben mit Christus 
geteilt / das Wasser / es schwamm mit uns allen / durch den unterirdischen Strom // 
Am Strand aßen wir / Sand und Sonne / und teilten mit Christus / das Wasser // 
Gemeinsam hungerten wir und / blieben am Hunger / hängen“ (GW 6,282). Un-
terdessen war es zur prekären Gefährdung geworden, mit anderen Menschen ei-
nen Gott als liebenden Vater, als liebende Mutter bei sich zu wissen. Juden wuss-
ten um jene, die Christus folgten und fanden da und dort wenige Verbündete, 
mit denen sie die Entbehrungen in abgründiger Zeit erleiden mussten. Nur mehr 
wenigen war bekannt, wo sich die weit zurückliegenden gemeinsamen Quellen 
fanden, die den Gebetstext des „Vater unser“ gespeist hatten. Erst in jüngerer Zeit 
rückte die Verbindung des Gebetes Jesu zum Kaddisch-Gebet neu in den Blick. 
Als Angehöriger der jüdischen Lebenswelt war Jesus den biblischen und talmu-
dischen Wurzeln eng verbunden, wiewohl ihm weniger an der Schriftlichkeit als 
an der Gemeinschaft stiftenden Gebetspraxis lag.5

5	 Vgl. E. Kobel, Im Grunde ganz jüdisch. Über die Wurzeln des Unservaters, in: FAMA 33 (2017/4), 4 
f., hier: 4; C. Thoma, Unser Vater im Himmel, in: lamed. Zeitschrift für Kirche und Judentum 160 
(1997/1), 13–16. Über das die „Schriftlichkeit“ überbietende Vaterunser, vgl. E. Nordhofen: CORPO-
RA. Die anarchische Kraft des Monotheismus. Freiburg i. Br. 2018, v.a. das anregende Kap. X: Die vierte 
Bitte: Das neue Gottesmedium, 229–263.

200

Lektüre



Die Friedensbitte eines Diplomaten

Der weltgewandte Mystiker Dag Hammarskjöld (1905–1961) sah sich einem 
DU gegenüber. In intimer Anrede schrieb er sein Bittgebet: „Du, der über uns 
ist, / Du, der einer von uns ist, / Du, der ist – auch in uns; / dass alle dich se-
hen – auch in mir, / dass ich den Weg bereite für dich, / dass ich danke für alles, 
was mir widerfuhr (…).“6 In dieser Gebetshaltung verbindet sich das mystische 
„Ich“ mit allem, damit Gott alles in allem werde (1 Kor 15,28). Einmal mehr 
geht es um das innerste Movens des Gebetes Jesu, um die Verbindung von 
Himmel und Erde, die Hammarskjöld in seiner intensiven Friedensbitte anrei-
cherte: „Geheiligt werde dein Name, / nicht der meine, / Dein Reich komme, / 
nicht das meine, / Dein Wille geschehe / nicht der meine, / Gib uns Frieden mit 
Dir / Frieden mit den Menschen / Frieden mit uns selbst / und befreie uns von 
Angst.“ Hammarskjöld kannte die Gefährdungen der Macht und der einseiti
gen Durchsetzung eines zerstörerischen Willens ebenso, wie er der Zunahme 
menschlicher Angst und dem dramatischen Ringen um die Freiheit unter den 
Völkern begegnete. Nicht seinen Willen wollte er durchsetzen und suchte laut 
seinen Tagebuchnotizen durch eigentliche Realaskese sein „Ego“ im Zaum zu 
halten. Darum konnte er beten: „Gib uns Frieden mit Dir (…) mit den Menschen 
(…) mit uns selbst.“ Und darum hielt er in unsicherer Stunde seine Schale des 
Lebens hin, getragen von der Hoffnung darauf, dass sie zum klaren und wei-
ten Spiegel wird: „Bald naht die Nacht – – / Jeder Tag der erste. – Jeder Tag ein 
Leben. / Jeden Morgen soll die Schale unseres Lebens hingehalten werden, um 
aufzunehmen, zu tragen und zurückzugeben. Leer hinreichen – denn was vor-
her war, soll sich nur spiegeln in ihrer Klarheit, ihrer Form, ihrer Weite.“7 Kein 
Trotz, kein Protest erfüllt solche Zeilen. Vielmehr sind sie vom „Dennoch“ einer 
leisen Hoffnung unterlegt.

Klagend und selbstbewusst trotzig

Anders zwei etwas gegensätzliche Autoren, die ihrem Vaterunser starke Gefühle 
beimischten: Walter Vogt (1927–1988), der „Das Unservater“ ins Berndeutsche 
übersetzte und Leonardo Boff (*1938), der die Not vieler Menschen im „Vater 
unser!“ unterschwellig zornig einklagte. Beiden Fassungen geben fast zeitgleich 
von der Befreiung aus religiös-verkrusteter Sprache Zeugnis – literarisch wie spi-
rituell, sei es als eine unter anderen mustergültigen „Umschreibungen“, sei es als 

6	 D. Hammarskjöld, Zeichen am Weg. Übertr. u. eingel. v. A. Knyphausen. München – Zürich 81973, 
57 f.; 78. Einordnend P. K. Kurz, Politiker, Ästhet, Mystiker. Zu Dag Hammarskjölds geistlichem Tage-
buch, in: GuL 38 (1965), 185–200.

7	 D. Hammarskjöld, Zeichen am Weg, 80 f. [s. Anm. 6].

201

Vaterunser



Dialektfassung eines experimentierenden Schriftstellers8 – und sie stehen für ein 
neues Fragen, wie denn heute das Gebet Jesu gesprochen werden kann.

Fünf Mal klagt Leonardo Boff „Warum?“ und misst den Puls einer skepti-
schen Zeit: „Vater unser! / Wenn du im Himmel bist / und dein Name heilig 
ist, warum geschieht dann nicht dein Wille, / auf der Erde wie im Himmel? // 
Warum gibst du nicht allen / ihr tägliches Brot? // Warum vergibst du uns nicht 
unsere Fehler, / damit wir unsere Klagen vergessen? / Warum fallen wir noch in 
die Versuchung / zu hassen? // Wenn du im Himmel bist, unser Vater, warum 
befreist du uns nicht von dem Bösen, / damit wir dann sagen: Amen?“ Und in 
einer Mischung von anrufender Verehrung, Ironie und Trotz klingt das Gebet bei 
Walter Vogt im Schweizer Dialekt: „vattr / im himu / häb zu diim imitsch soorg / 
üüs wäärs scho rächcht wett azz ruedr chäämsch / und alls nach diim gringng 
giengng / im himel obe-n-und hie bi üüs (…) / gib is do zässe / u wemr öppis 
uuszfrässe heij / vrgiss daas / miir vrgässes ja oo wenis eine / dr letscht näärv 
uusziett / hör uuf nis machche zggluschtte / nach züüg wo-n-is nume schadtt / 
hiuff is liebr chli – / diir gghöört ja sowisoo scho alls wos gitt / amen.“ Diese fast 
zu arroganten Zeilen wirken besonders, wo sie laut und mehrfach vor sich hin 
gesprochen werden. Dadurch kommt eine Stimmung auf, die diesen letztlich 
doch mächtigen „Vater im Himmel“ herausfordert zur Versöhnung mit den wi-
derspenstigen „Gesellen“ auf der Erde und zu kleinen Hilfen, wo Schaden durch 
manchen Komplex von Schuld droht. Und schon fast hingeworfen klingt der 
Schluss „Dir gehört ja eh schon alles, was es gibt“.

Ein Solitär mit immer neuen Fragen

Vielfach wählt Peter Handke (*1942) in seinem Werk den Fragemodus. Mit sei-
nen Eintragungen Vor der Baumschattenwand nachts erhärtet sich das Bild eines 
„literarischen Theologen“ der sich darauf versteht, die Welt zu meditieren, und 
sich von liturgischen Handlungen inspirieren zu lassen, so auch von einzelnen 
Intentionen des Vaterunsers.9 In alternativer Art: „Anderes Vaterunser: ‚Meine 
tägliche Unschuld gib mir heute‘“ (84). Oder nach einer Gebets-Sprache suchend, 
die auf biblische Szenen rekurriert: „‚Entziffere Dich, Erdreich!‘ (Gebet) – ‚Vater, 
erlöse mich von deinem freudlosen Lachen!‘ (Gebet) – ‚Zeig mir Krankem von 
ferne ein Krankenhaus, und ich werde auf der Stelle gesund!‘ (Gebet)“ (89). Man 
erfährt von Handkes Spurensuche: „Gott existiert nur während des Gottesdiens-
tes. Was heisst ‚nur‘?“ (98)! Auch ihm passt die diskutierte Vaterunser-Bitte nicht: 

8	 So die Anthologie u. Texte in: R. Stöckli / I. Praetorius, Vater unser Mutter unser, 23 bzw. 224 mit 
Quellenangaben [s. Anm. 2].

9	 P. Handke, Vor der Baumschattenwand nachts. Zeichen und Anflüge von der Peripherie 2007–2015. Salz-
burg – Wien 2016 (im Folgenden Verweise im Text). Die Taxierung „literarischer Theologe“ wählt 
C. Schulte, „Jetzt! Und …“, in: CiG 69 (2017), 33 f., hier: 33.

202

Lektüre



„‚Und führe uns nicht in Versuchung‘: Wie passt das ins Vaterunser? Ein Gott, 
der ‚in Versuchung führt‘?“ (282) Und weiter: „‚Meine tägliche Auferstehung gib 
mir heute‘ (Morgengebet)“ (314) und später: „‚Nicht mein Wille geschehe, son-
dern der Deine‘ (Evangelium): Große Wahrheit, übertragbare – es gibt den An-
deren Willen, so wie die Andere Zeit (Todos los santos)“ (318) – ein Sich-Ausstre-
cken in eine hoffentlich andere Zeit und Welt. Handke moniert zudem im Blick 
auf Religion und Kunst seine Sicht religiös-kultureller Vielfalt: „Unterscheide 
Religion und Poesie (Kunst) – Die Religion: ‚Sanctificetur nomen tuum!‘ (Gehei-
ligt werde Dein Name) – Die Poesie: ‚Multiplicetur nomen tuum!‘ (Vervielfacht 
[vervielfältigt] werde Dein Name!‘)“ (345). Ein ironisch selbstkritischer Ton 
schimmert durch, der wiederum später wie aufgehoben scheint und das christ-
liche Grundgebet doch nicht ganz als Störfaktor nimmt: „Das muss man nicht 
hören. Nicht einmal das ‚Vaterunser‘ muss man hören. Oder doch?“ (350) Nun 
wird man das Grundgebet im Sinne Handkes neu hörend vollziehen und weiter-
kommen mit dem Innehalten: „Das Gebet des Innehaltens. – Nichts sonst als 
gebetsweises Innehalten? – Nichts sonst. Und weiter dann?“ (413) sowie der Bit-
te: „‚Adveniat regnum tuum!‘ – Aber ist das Reich nicht schon gekommen? 
Wenn auch auf ganz verschiedene Weise? Und als ganz anderes Reich?“ (414) 
Peter Handkes Fokus ist selbstbezogen: „‚Meine tägliche Auferstehung gib mir 
heute!‘“ (416) Beim Überdenken dieser Anflüge und Zeichen wird einem be-
wusst, dass hier ein Autor seine eigentümlich religiöse Sprache verwendet, die 
berühren kann – aber auch seine Grenzen (es kann nicht besser gesagt sein) Vor 
der Baumschattenwand nachts findet. Da tragen die Spuren einer die Hoffnung 
stärkenden Gebetsweise weiter, die beispielsweise D. Sölle im Nachdenken über 
das „Herrengebet“ gelegt hatte.

Beten zu Gott in menschlichen Bildern

Als Gebet Jesu bezeugt das Vaterunser ein männliches Gottesbild, das die Rede 
zu Gott in enge Bahnen weist. Die Versuche der Gegenwart, diese Rede zu ver-
flüssigen, müssen sich an den Kriterien biblischer Quellen messen lassen. Es 
wird zum theologischen Problem, als einseitige Gottesanrede das Wort „Vater“ 
zu wählen. An die Adresse von Religionslehrer(inne)n gerichtet, wird darum 
erklärt: „Es ist nicht menschenmöglich, adäquat von Gott zu sprechen. Die 
einzige Möglichkeit, Gott nicht einseitig festzulegen, besteht in der Vielfalt.“10 
Umso mehr können literarische Versuche überzeugen, die das Spektrum der 
Auseinandersetzung mit dem christlichen Kerngebet zu eigentlichen Kontrast-
texten erweitern.

10	 M. Egger, Gott ist kein Vater. Das Gebet Jesu im Religionsunterricht, in: reli 42 (2013/2), 5 f.

203

Vaterunser



Auch Carola Moosbach (*1957), die sich Gott und sein Reich der Befreiung aus 
erlittenen Widrigkeiten näher wünscht, schrieb ihren von konkreten Bitten er
füllten Kontrast-Text: „Kein Vaterunser / möchte ich sprechen / und auch nicht 
vergeben / den Schuldigern // Ach käme doch endlich / Dein Reich Gott / ge-
schähe doch endlich Dein Wille / nicht der meines Vaters / das Kind das gequäl-
te / das ich einmal war / braucht Deinen Schrei / und braucht Deinen Zorn /
wie das tägliche Brot / das Brot der Gerechtigkeit / bewahre mich Gott / vor der 
Scham / der täglichen Schweigeversuchung / schütze mich Gott / vor dem Auf-
geben / dem Sterben im Leben // Du bist das Ende / der Ohnmacht / der Grund / 
meiner Hoffnung / ein Windhauch / des Glücks.“11 Wie Gott angesprochen wird 
„Ach käme doch endlich Dein Reich“, entgegnet diesem Ruf (zunächst) kein 
Schrei und kein Zorn des Angesprochenen. Gott aber wird hier von der Dichte-
rin gesehen als das Ende der erlittenen Ohnmacht, als Hoffnungsgrund – wie-
wohl nur ein Windhauch von Glück!

Wer dann im „sachlichen Gebet“ des „Drogengebrauchers“ N. Highweh an-
gesprochen wird, bleibt offen.12 Jedenfalls widerspiegelt sich in der von Lokalko-
lorit geprägten Atmosphäre dieser Zeilen die reale Existenznot und die Hoffnung 
auf Führung von oben. Prägnant fasst der Betroffene sein Gebet in direkte Spra-
che. Am Anfang und am Ende blitzen verinnerlichte Worte aus der Gebetstradi-
tion auf: „Sachliches Gebet eines Drogengebrauchers // Unser täglich ‚Brot‘ gib 
uns heute / und vergib uns unsere Schuld / wie auch wir vergeben denjenigen 
die uns verspotten / Lass uns die Tränen unserer Eltern und Geschwister nicht 
sehen / Denn wir schämen uns so / Beschütze uns vor Vergewaltigung und Raub / 
Lass die Strasse zur GasseChuchi frei von Polizisten und Wegelagerern sein / Lass 
den Richter milde und die Polizei freundlich sein / Behüte uns vor dem VBL-
Kontrolleur und der Bürgerwehr / Eines Tages lehrst du uns zu verzichten / und 
führst uns auf rechter Strasse um deines Namens Willen / Bis dahin gib uns die 
Kraft die Schmach und den Schmerz zu ertragen / Amen.“ Wer so authentisch zu 
seiner Scham steht, bleibt trotz des Urteils, ein hoffnungsloser Fall zu sein, aus-
gestreckt auf ein Ziel und bittet um Kraft, dies alles zu ertragen.

Inmitten von Verstörungen

Ein eigenes „Mutterunser“, das aus einer vom Ozonloch geprägten Zeit spricht, 
macht aufmerksam auf den dringenden Bedarf nach Veränderung in verstörter 
Situation. Gisela Kraft (1936–2010) fand dafür grundstürzenden Worte: „MUT-
TER UNSER / die du bist im ozonloch / geheiligt sei deine quote / dein bauch 
komme / dein wunsch sei befehl / in wind geblasen auf sand gebaut / gib uns 

11	 C. Moosbach, Lobet die Eine. Schweige- und Schreigebete. Mainz 2000, 73.
12	 N. Highweh, Sachliches Gebet eines Drogengebrauchers, in: Gasse Ziitig Lozärn Nr. 60 Mai 2016. High-

weh = Pseudonym für Heimweh oder Highway?

204

Lektüre



13	 Vgl. R. Stöckli / I. Praetorius, Vater unser Mutter unser, 201 mit Quellenangabe [s. Anm. 2].
14	 M. L. Frettlöh, „Und führe uns nicht in Versuchung …“. Die abgründigste Unservater-Bitte?, in: FAMA 

33 (2017/4), 13–15, hier: 15. Zit. des „Selbstzuspruchs“ von Christine Lavant aus: dies, Gedichte aus 
dem Nachlass. Hrsg. v. D. Moser u. F. Hafner unter Mitarbeit v. B. Strasser. Göttingen 2017, 527.

stoff / und vergib unsern geist / wie wir vergeben unsern politikern / und wen-
de nicht den genossen / sondern ändere unsere gene / denn du bist luft / und 
sanfte gewalt / für den rest der zeit / ATEM.“13 So betet eine Dichterin in klima-
gefährdeter Zeit und gibt ihren Gefühlen Ausdruck, verloren zu sein, ohne Hoff-
nung auf die große Veränderung anhaltend menschlicher Selbstüberhöhungen, 
die „auf sand gebaut“ bleiben. Überraschend darum die Bitte: „dein bauch kom-
me“. Steht die Geburt einer neuen Zeit unmittelbar bevor? Im Vorgang höchster 
Erwartung bleibt der Schriftstellerin nur eines möglich, sich „für den rest der 
zeit“ der unbeschreiblichen Unsichtbarkeit („luft“) und der „sanften gewalt“ der 
„Mutter Unser“ zu überlassen. Dann aber steht endgültig fest, woran sich die 
Beterin festhält: Statt „Amen“ zu sagen, bleibt der „ATEM“, dem sie sich über-
lässt. Solches Beten nähert sich der einzigartigen Beschreibung des Glaubens: 
„Glaube aber ist: Grundlage dessen, was man erhofft, ein Zutage-Treten von Tat-
sachen, die man nicht sieht“ (Hebr 11,1). Es ist die Unsichtbarkeit, durch wel-
che mit dem menschlichen Atem das göttliche „Dennoch der Hoffnung“ sanft 
ein- und ausströmen kann.

Hoffnung auf Erlösung

Verstörung ist nicht zuletzt bei der Sechsten Bitte angesagt. Doch bleibt darauf 
hinzuweisen, dass im Gebet Jesu die beiden Pole „Versuchung“ und „Erlösung 
vom Bösen“ miteinander verzahnt bleiben. Sie verweisen aufeinander und ste-
hen in Spannung zur menschlichen Freiheit. So gesehen kann am Beispiel der 
Versuchungen, denen der Dulder Hiob ausgesetzt war, argumentiert werden, in 
Gott selbst sei das Böse nicht ausgelöscht und Menschen frei, „die Gottheit, die 
ihr Gottvertrauen auf die Probe stellt, ebenfalls der Treueprüfung zu unterzie-
hen“14. Eben darin begründet ist ein unterschwelliger Ruf nach Anerkennung. 
Es ist darum wertvoll, mit Magdalene L. Frettlöh an den „Selbstzuspruch“ von 
Christine Lavant, einer „Hiobin des 20. Jahrhunderts“, zu erinnern: „Selbstzu-
spruch / Geschöpf aus Trauer und aus Einsamkeit / versäume nichts sprich mit 
gespaltener Zunge / hinauf zum Vater und hinab ins Herz / der wilden Erde teile 
deiner Augen / vereinte Richtung bis du zweifach siehst / denn dir wird kein 
Gefühl erlassen werden. / Noch ist die Prüfung dunkel angesetzt / halb in der 
Zeit halb in des Reiches Mitte / wo alles ist und war und wird und bleibt. / Du 
darfst von Furcht zur Ehrfurcht übergehen / doch erst nachdem du alle Wildnis 
weißt / und abgefürchtet hast und eingeordnet. / Was dich auch heimsucht – 
such es ärger heim! / Vertrau der Trauer schlag dich selbst in Stücke (…) bis eine 

205

Vaterunser



Stimme dich im Ruf vereint / und anerkennt im Irren deiner Trauer.“ Wenn in 
diesem Zuspruch an sich selbst der abgründigen Trauer gewehrt und zum Sich-
selbst-in-Stücke-Schlagen aufgerufen wird, ist die absolute Grenze eines Lebens-
kampfs mitgemeint, der in einer Vielzahl psychisch und physisch Leidender 
nach Entgrenzung und Befreiung sucht.

Hoffnung kontra Versuchung

Knapp und verdichtend gelang Wilhelm Gössmann (1926–2019) eine Umschrei
bung des tradierten Textes. Der Literaturwissenschaftler wählte auch theologisch 
überzeugende Worte für die Realität des „Versucht-Werdens“: „Unser Vater // 
Du / unser Vater / unsere Mutter / heilig bist du // Gib / dass du uns immer / 
heilig bleibst // Erhalte uns / im Vertrauen / auf dich // Unter uns / geschehe / 
dein Wille // Gib uns zu essen // Vergib / da wir den Weisungen / nicht nachge-
kommen / Gib / dass auch wir / vergeben können // Nicht allzu grosse Wirrsal / 
komme über uns // Berufe uns / wir bitten dich / in dein kommendes Reich.“15 
Der Bitte gegen Versuchungen bleibt mit dem Gebet Jesu als Ganzem das „Den-
noch der Hoffnung“ grundgelegt, Gott möge uns vom Bösen erlösen. Nichts 
anderem als der Hoffnung gilt in den Augen der Schriftstellerin Felicitas Hoppe 
das Vaterunser: „Hoffnung ist die Grundtugend des Vaterunsergebets. Das Reich 
Gottes ist auf Geduld angewiesen, auf Ausdauer und Aufmerksamkeit, auf Ver-
trauen und die menschliche Vorstellungskraft.“16 Das Potenzial dieses Schlüssel-
textes weist in die Zukunft und bleibt ewig heutig – sei es als Provokation, sei es 
als erfahrungsgesättigtes Gebet.

15	 Vgl. R. Stöckli / I. Praetorius, Vater unser Mutter unser, 92 f. [s. Anm. 2] aus ders., miner fröiden oster-
tac. Düsseldorf 2001.

16	 F. Hoppe, Dein Reich komme. Eine literarische Meditation über das Vaterunser, in: HK 73 (2019/6), 
25–30, hier: 29.

206

Lektüre


