
inspiriert vom „Prinzip und Fundament“, die 

weiteren vier Kapitel entsprechen dem Vier-

Wochen-Schema der Geistlichen Übungen. Im 

1. Kap. befasst sich K. mit dem Sinn und der 

Aufgabe von Führung. Er klärt Grundbegriffe 

wie „Führen, „Leiten“, „Macht“, „Gewalt“, 

„Autorität“, „Verantwortung“, „Spiritualität“. 

Dazu gehört die Unterscheidung von Ziel 

und Mitteln und die Bedeutung der inneren 

Freiheit, die sich nicht ungeordnet von engen 

oder egoistischen Neigungen führen lässt. 

Der 1. Woche der ignatianischen Exerzitien, 

die mit Umkehr und Läuterung zu tun hat, 

entspricht das 2. Kap.: Der Mensch, der führt, 

steht im Mittelpunkt. Es geht darum, sich hei-

len und vergeben zu lassen, seine Schwächen 

zu kennen, sich helfen zu lassen, sich indiffe-

rent zu machen und für sich zu sorgen. Das 3. 

Kap., zugeordnet der 2. Woche (Ruf in die 

Nachfolge), stellt die Arbeit des Führens in den 

Mittelpunkt. Es geht um Verhaltensweisen 

wie: Vertrauen pflegen, kommunizieren und 

motivieren, die Geister unterscheiden, sich be-

raten lassen, sachlich und charismatisch zu-

gleich führen, mit Schwachen und Starken an-

gemessen umgehen, Prozesse zulassen, Ziele 

vorgeben und die Mittel wählen lassen, strate-

gisch vorangehen, sich vernetzen. Auch ein 

Hinweis über das Antreten einer Führungsstel-

le und das Sich-Verabschieden aus ihr fehlt 

nicht. Das Schwere und Dunkle, das zur Füh-

rung gehört, steht im Zentrum des 4. Kap., das 

sich an der 3. Woche (Passion) orientiert. Es 

behandelt Themen wie Unangenehmes durch-

setzen müssen, ungerechte Prügel beziehen, 

Kämpfe riskieren, Ohnmacht aushalten. Das 5. 

Kap. greift die 4. Exerzitienwoche (Auferste-

hung) auf und stellt dar, wie christlicher Glau-

be eine – durch Schwierigkeiten und Grenzer-

fahrungen geläuterte – Hoffnung ermöglicht. 

Es lenkt den Blick auf das, was letztlich vor 

Gott zählt: der Einsatz für Schwache, das Han-

deln für das Gemeinwohl, die kluge Liebe. Wer 

im Glauben führt, wird Gott in allen Dingen 

finden und mit seiner Arbeit auf Gottes Arbei-

ten antworten. In seiner Schwäche scheint die 

Stärke Gottes auf. 

Stefan Kiechle 
Achtsam und wirksam
Führen aus dem Geist der Jesuiten

Freiburg i. Br.: Herder Verlag 2019. 176 S., 
ISBN: 978-3-451-38924-5, € 20,00.

Wie lässt sich Führen als geistliche Aufgabe 

verstehen und vollziehen? Dieser Frage geht K. 

auf dem Hintergrund der ignatianischen Spiri-

tualität nach, die ihm als Jesuiten vertraut ist. 

Wer Ignatius von Loyola nicht kennt, kann 

seine Überlegungen jedoch auch ohne diesen 

Hintergrund nachvollziehen. K. arbeitet viele 

Erkenntnisse ein, die sich in der gegenwärtigen 

Führungsliteratur finden, ohne sich jedoch ex-

plizit mit ihr auseinanderzusetzen. Die eige-

nen Führungserfahrungen des Verf. scheinen 

durch, besonders aus seiner Zeit als Novizen- 

meister und später als Provinzial. Als Novizen-

meister schrieb K. zwei Bücher, die mit der 

Thematik zu tun haben: das Buch Sich entschei-

den, in dem es um Selbstführung ging, und das 

Buch Macht ausüben, in dem er die Führung 

von Menschen und Institutionen beschrieb. 

Im vorliegenden Buch führt er beide Themen 

zusammen, vertieft und bereichert sie mit sei-

nen Leitungserfahrungen als Provinzial. 

Der Titel Achtsam und wirksam benennt zwei 

Dimensionen des Führungshandelns, die in 

der Literatur als konstitutiv gelten und die zu-

gleich den Stichworten „affective and effecti

ve“ der weltweiten „Corporate Identity“ der 

Jesuiten  entsprechen. Es geht um die Bezie-

hungsorientierung, die für den Menschen und 

die emotionale Ebene aufmerksam ist, und 

um die Zielorientierung, die die Sache und die 

Ergebnisorientierung im Blick hat. Die Glie-

derung des Buches orientiert sich am Aufbau 

der ignatianischen Exerzitien: Das 1. Kap. ist 

Buchbesprechungen

327



formierten – nicht immer ganz zu unrecht – 

eine Entspiritualisierung der Kirche und eine 

Rationalisierung der Theologie vorgeworfen. 

Dass man diese Tendenzen jedoch nicht den 

Reformatoren selbst anlasten kann, wird dabei 

häufig übersehen. So hilft auch diese leicht les-

bare und gut strukturierte Hinführung, die Re-

formatoren – in diesem Fall Zwingli – in einem 

etwas anderen Licht erscheinen zu lassen, als 

dies gemeinhin der Fall ist.

Das Buch ist in vier Abschnitte gegliedert. Der 

Autor fragt nach der Spiritualität im „persönli-

chen“ (12–69), im „kirchlichen“ (70–107), im 

„politischen“ (108–129) sowie im „alltäglichen 

Leben“ (130–150) Zwinglis. Aus dem knappen 

Literaturverzeichnis (151 f.) und aus dem aus-

führlichen Werkverzeichnis der vom Autor 

verwendeten Schriften Zwinglis (153–159) 

wird deutlich, dass der Schwerpunkt des Bu-

ches auf Aussagen des Reformators selbst ruht. 

Dies wird durch das gesamte Buch deutlich, in 

dem vielfach Zitate von Zwingli aneinanderge-

reiht und thematisch einzelnen „Loci“ zuge-

ordnet werden. Die Stärke dieses Vorgehens 

liegt darin, dass dadurch Zwingli selbst zu 

Wort kommt und mit seinen Ansichten zu Ge-

bet, „pietas“ und Buße die heutigen Leserin-

nen und Leser durchaus überrascht. Die 

Schwäche dabei ist, dass unterschiedliche Text-

gattungen aus verschiedenen Phasen seines Le-

bens in eine Reihe nebeneinander gestellt wer-

den, ohne dass sie historisch und theologisch 

kontextualisiert werden. Bei der Fülle an Zi-

taten wird zudem nicht immer deutlich, ob 

der Autor im Fließtext Zwingli paraphrasiert 

oder ob er seine eigenen Ansichten formuliert. 

Die interessantesten und überraschendsten 

Aussagen Zwinglis finden sich in einer Textgat-

tung, die in der bisherigen Zwingli-Forschung 

immer noch zu wenig berücksichtigt wird: Sei-

ne exegetischen Werke zum Alten und Neuen 

Testament. Zwinglis Theologie gewinnt eine 

andere Färbung, wenn man neben den dogma-

tischen und polemischen Schriften auch die 

exegetischen Werke berücksichtigt.

Nicht alle vom Autor aufgeworfenen Themen-

komplexe überzeugen. Bei der Spiritualität im 

Das Buch ist ansprechend und angenehm zu 

lesen. Am Ende jedes Abschnitts findet sich ei-

ne Kurzzusammenfassung. Die Darstellung ist 

geschlechtersensibel. Der Verf. stellt die Ergeb-

nisse der Führungsliteratur, die theologischen 

Grundlagen und die ignatianische Spiritualität 

in allgemein verständlicher Sprache dar. Vor 

allem aber verbindet K. Erkenntnisse aus Füh-

rungsliteratur, Theologie und Spiritualitätsge-

schichte stets mit eigenen Führungserfahrun-

gen. Die lebensnahe Darstellung des Entschei-

dens (72 f.), die Bemerkungen über Beratungs-

firmen (74) und Networking (110), der Hin-

weis darauf, wie wichtig es ist, am Anfang klar-

zustellen, wer am Ende entscheidet (87), die 

nüchterne Einschätzung, wann geistliche Ent-

scheidungsprozesse in Gemeinschaft möglich 

sind und wann nicht (91 f.) – all das zeigt die 

vielfältige Lebens- und Führungserfahrung des 

Verf. Daher hat das Buch einen realistischen 

Grundton und ist weit entfernt von einem 

weltfremden, undifferenzierten Rigorismus. 

Kleine Ungenauigkeiten (17: Das griechische 

pneuma ist neutral, nicht feminin) beeinträch-

tigen in keiner Weise den Wert des Buches. Es 

ist sachlich fundiert und anregend für die kon-

krete Führungspraxis.

Helmut Gabel

Samuel Lutz 
Ulrich Zwinglis Spiritualität
Ein Beispiel reformierter Frömmigkeit
 
Zürich: Theologischer Verlag Zürich 2018. 159 S., 
ISBN: 978-3-290-18170-3, € 23,90.

Zu den vielen Publikationen im Rahmen des 

500-jährigen Jubiläums der Reformation in Zü-

rich gehört auch das an eine breitere Leser-

schaft adressierte Bändchen zur Spiritualität 

Zwinglis. Wer das Thema vertiefen möchte, 

möge auf die ergiebige und ausführliche Dis-

sertation des Autors zurückgreifen (S. Lutz, Er-

gib dich ihm ganz. Zürich 1993). In der Regel 

wird Spiritualität nicht mit Reformiertentum 

in Verbindung gebracht. Häufig wird den Re-

Lektüre

328



alter des „Verschwindens der Rituale“ (Byung-

Chul Han) mit Zwingli über Zwingli hinaus 

auch den Wert von habituellen Frömmigkeits-

äußerungen neu zu entdecken hat, stellt sich 

durchaus nach der Lektüre dieses anregenden 

Buches!

Gergely Csukás

Simon Peng-Keller
Überhelle Präsenz
Kontemplation als Gabe, Praxis und Lebensform

Würzburg: Echter Verlag 2019, 224 S., 
ISBN 978-3-429-05418-2, € 16,90.

Jede und jeder von uns kennt Augenblicke 

dichter Gegenwart. In ihnen erfahren wir uns 

ganz da, im Hier und Jetzt, ganz bei uns und 

mit allen und allem verbunden. Wir spüren 

Befriedigung und Frieden und wissen: Hier ist 

Leben, Leben in Fülle. Diese Erfahrung weckt 

die tiefe Sehnsucht, in diesem Zustand zu 

verweilen, ja immer zu bleiben. 

Kontemplation – sie gehört zum Kern christli-

cher Spiritualität – greift diese Sehnsucht auf. 

Kontemplation erschließt den Menschen ei-

nen Weg in die Erfahrung der alles umgreifen-

den Wirklichkeit und Christ(inn)en außerdem 

noch einen Weg in ein tieferes Verständnis 

ihres Glaubens. Sie führt vom Glauben zum 

Schauen. Über Jahrhunderte galt Kontempla-

tion als die nur für wenige Auserwählte zu-

gängliche Höchstform christlichen Lebens. 

Heute setzt sich mehr und mehr die Überzeu-

gung durch, dass alle dazu fähig und berufen 

sind. Kontemplation wird in den letzten Jah-

ren vermehrt erforscht, gelehrt und praktiziert. 

Innerhalb und außerhalb der Kirche hat man 

sie wiederentdeckt. Kontemplation ist Gabe, 

Praxis und Lebensform. Diese drei Stichworte 

gliedern das als Hinführung zur Kontempla

tion konzipierte Buch von S. Peng-Keller. Im 

ersten Teil entwirft der Autor den Deutungs-

rahmen für eine heutige kontemplative Praxis 

in christlicher Tradition. Der Mensch ist im 

Tiefsten seines Seins immer schon von Gott 

kirchlichen und politischen Leben ist mehr 

Ethik als Spiritualität im Spiel. Das könnte 

aber freilich auch ein reformiertes Proprium 

sein: Die Ethik als der genuine Ausdruck 

christlicher Spiritualität. Interessant sind hin-

gegen Passagen wie etwa zum „inneren Men-

schen“ (53–58) und zum „neuen Menschen“ 

(141 f.). Die scharfe Diastase zwischen Gott 

und Mensch in Zwinglis Theologie ist be-

kannt. Umso mehr überraschen dann beinahe 

mystische Ausdrücke in seinen – notabene – 

exegetischen Werken: „Die Gläubigen haben 

einen in ihnen wohnenden Gott“ oder „Glau-

be bedeutet, der Mensch hat den Gott, dem er 

vertraut und auf den er hofft, in sich woh-

nend.“ (57) Diese Aussagen korrespondieren 

auf erstaunliche Weise mit der Sakramentsauf-

fassung des späten Zwingli: In der gläubigen 

Betrachtung (contemplatio fidei) wird Christus 

beim Abendmahl vergegenwärtigt. Wenn man 

bedenkt, dass sein Nachfolger in Zürich, Hein-

rich Bullinger, den Akzent auf die communio 

zwischen Gott und Mensch legt, eröffnen sich 

hier Perspektiven einer theologischen Entwick-

lung, der noch näher nachgegangen werden 

müsste. Dies gilt ebenfalls für sein Bußver-

ständnis. Nicht nur Luther, sondern auch 

Zwingli erlebte Anfechtungen und Versuchun-

gen als etwas Bedrängendes, denen er durch 

Gebet und Buße (Umkehr) beikommen wollte.

Das zeigt: Das Thema reformierte Spiritualität 

ist noch lange nicht ausgeschöpft. Inwieweit 

Zwingli ein „Beispiel reformierter Frömmig-

keit“ (Untertitel) im Sinne eines nachahmens-

werten „exemplum“ für heutige Spiritualität 

sein kann, ist nochmals eine andere Frage. 

Was wir für die heutige Zeit nach der Lektüre 

des Buches als Stärke der zwinglianischen Spi-

ritualität mitnehmen können, ist die unbe-

dingte Ernsthaftigkeit und die innere Ausrich-

tung auf Gott, die sich nicht mit äußeren 

Formen und Ritualen zufriedengibt. Hier gilt 

es allerdings, den spätmittelalterlichen Kon-

text von stark materialisierten und fiskalisier-

ten Frömmigkeitspraxen zu berücksichtigen. 

Die Frage, ob nicht die reformierte Kirche im 

Sinne einer ecclesia semper reformanda im Zeit-

Buchbesprechungen

329



mag so den Alltag zu durchdringen und den 

Menschen zu formen. Dazu bedarf es auch die-

sen Schrittes: „Die kontemplative Erfahrung 

will reflexiv eingeholt und artikuliert werden, 

um sich so ins Lebensganze einzufügen und es 

umzugestalten“ (174).

S. Peng-Keller hat eine hilfreiche Hinführung 

zur Kontemplation geschrieben. Er hat großes 

Wissen und lange Erfahrung, lässt an seinem 

Weg des Suchens und Findens teilhaben. Die 

kompetente Verbindung von Theorie und Pra-

xis eröffnet einen Resonanzraum für den eige-

nen Weg. Das Buch macht Lust, Schritte auf 

diesem Weg zu wagen. Es ist ihm eine große 

Leserschaft zu wünschen. 

Bernhard Bürgler SJ

umfangen und berührt. Gott ist in ihm blei-

bend gegenwärtig. Nicht immer ist ihm das 

bewusst und zugänglich. Es muss ihm aufge-

hen, er muss es entdecken. Diese Gabe geht 

unserer Antwort voraus, ermöglicht sie und 

bringt sie hervor. 

Von Kontemplation als Antwort – und das 

meint Praxis – handelt der zweite Teil. Der Au-

tor behandelt drei Grundformen christlicher 

Kontemplation: Kontemplation als leibsinnli-

che Kommunion, als transverbales Gebet und 

als Jesusgebet. Leibsinnliche Kontemplation 

„führt schrittweise von außen nach innen: von 

der sinnlich wahrnehmbaren Welt über das 

sensorische Selbsterleben hin zu introvertier-

ten Formen leibsinnlicher Achtsamkeit“ (55). 

Wer sich der Welt mit offenen Sinnen achtsam 

zuwendet, kann überall Gottes Spuren finden. 

Sinnliche Wahrnehmung ist Hilfe zum kon-

templativen Gebet. Sie hilft, der Gottes-Gegen-

wart gewahr zu werden, in ihr zu leben und 

sich von ihr umfangen zu wissen. Kann das 

Bewusstsein dafür, „dass man in Gottes-Gegen-

wart verweilt, als Tiefendimension des Gebets 

bezeichnet werden (…), so besteht die Höhen-

dimension in der Erfahrung, im Gebet über al-

le Worte und Gedanken hinausgeführt zu wer-

den und in eine Wirklichkeit einzutreten, die 

jenseits aller Worte liegt“ (97). Eine konkrete 

Form des kontemplativen Gebets ist das Jesus-

gebet. Es wird von unterschiedlichen Seiten 

beleuchtet.

Kontemplation als Lebensform – Teil III – be-

schreibt deren transformative, lebensprägende 

und gemeinschaftsstiftende Dimension. „Die 

beharrliche Ausrichtung auf seine [Gottes] Ge-

genwart, das Bleiben in Christus, führt einen 

Weg der Läuterung, der Erleuchtung und der 

Vereinigung“ (129). Gedanken, Affekte bzw. 

Gefühle, Wünsche und der Umgang damit 

sind dabei von entscheidender Bedeutung. 

Kommt Licht ins Dunkle, kommt das Dunkle 

ans Licht. Wohlwollende Akzeptanz ist gefragt. 

„Auf Veränderung zu verzichten, ermöglicht 

Verwandlung. Sie geschieht, wenn wir uns neu 

auf die Gegenwart Gottes ausrichten, die alles 

Dunkle umfängt“ (142). Kontemplation ver-

Lektüre

330


