Nachfolge

Christiane Alpers| Eichstatt

geb. 1987, PhD, Wisssenschaftliche Mitarbeiterin
am Lehrstuhl , Theologie in Transformations-
prozessen der Gegenwart” an der KU Eichstatt-
Ingolstadt | Christiane.Alpers@ku.de

Martin Kirschner | Eichstatt

geb. 1974, Dr. theol., Professor fiir , Theologie in
Transformationsprozessen der Gegenwart” an der
KU Eichstétt-Ingolstadt | kirschner@ku.de

Zur Relevanz asketischer Theologie

Sarah Coakley und Erich Przywara SJ

Die religiose Lage der Gegenwart ist komplex. Entkirchlichung und Sdkularisie-
rung westeuropdischer Gesellschaften fithren immer flichiger zu einem Abbruch
traditioneller Formen des Glaubens. Statt beiflender Religions- und Kirchenkritik
gibt es eine differenziert gefiihrte 6ffentliche Auseinandersetzung, welche die Kir-
che in die Verantwortung nimmt, Missstinde und Reformblockaden im Innern
zu bearbeiten. Dabei haben die Missbrauchsskandale 6ffentlich gemacht, wie sehr
sich diese Probleme gerade im Umgang mit Macht, Sexualitdt und Geld zuspitzen.
Fiir eine gesellschaftliche Relevanz asketischer Theologie ldsst sich also nur argu-
mentieren, wenn diese auch selbstkritisch auf die Kirche gerichtet ist. Zugleich
kann man in post-sdkularen Gesellschaften vielfdltige religiose und spirituelle
Suchbewegungen erkennen, verbunden mit einem Bewusstsein fiir das, was ver-
loren geht, wenn Gott und der Glaube fehlen, oder wenn - offener formuliert —
geistliche Kraftquellen fehlen, die Riickbindung an tiberlieferte Weisheit und die
Anbindung an eine iiberindividuelle, geistliche Macht. Dies zeigt sich gerade in
der 6kologischen Krise. Der Papst hat mit Laudato si’ diese Fragen aufgegriffen.
Umgekehrt tritt auch die negative, gewalttitige Seite von Religion derzeit deut-
lich zutage: in fundamentalistischer Selbstbehauptung und atheistischen Gegen-
reaktionen, im politisch-identitdren Riickgriff auf Religion — bis hin zu den Exzes-
sen dschihadistischen Terrors und islamophober Amokldufer. Das Religitse bleibt
ein Kraftfeld, in dem sich die individuelle und kollektive Sehnsucht der Menschen
biindeln und das die besten wie schlimmsten Krafte im Menschen freisetzen kann.

226



Asketische Theologie

Lauterung des Religitsen

Eine Lauterung des Religiosen hin zu einer zeitgemaflen und friedfertigen Reli-
giositat wird von zwei Seiten her versucht: Die einen grenzen sich von starrer,
»dogmatischer” Religiositat mit Nachdruck ab und suchen in Mystik und Spiri-
tualitdt ein Feld authentischer religioser Erfahrung, das aus Fremdbestimmung
und Konventionen befreit.! Die anderen setzen auf das Zusammenspiel von
Glauben und Vernunft in der wissenschaftlichen Theologie, um eine kritische
Selbstaufkldrung religioser Bekenntnisse und Vollziige zu ermdglichen. Spirituell
Suchenden gilt dabei die akademische Theologie meist als abstrakt und lebens-
fern. Umgekehrt finden sich in der akademischen Theologie Vorbehalte gegen-
iiber einer erfahrungsbezogenen Spiritualitdt, welche mit Esoterik und Irratio-
nalitdt assoziiert wird. Durch diesen Zwist lauft die theologische Wahrheitssu-
che Gefahr, existentiell leer zu werden, die religiose Erfahrung hingegen intel-
lektuell blind.

Eine intellektuell durchdachte spirituelle Einbettung menschlicher Sehn-
stichte hingegen ist nicht nur als Pravention religioser Fanatismen erforderlich,
sondern insbesondere auch angesichts der sozialen und dkologischen Folgen
einer globalisierten Kkapitalistischen Wirtschaft. Das dieser Okonomie zugrunde-
liegende Vernunftverstandnis wird derzeit von vielen Seiten wegen seiner Re-
duktion auf eine Zweckrationalitdt kritisiert, die den effektivsten Weg zur Be-
dirfnisbefriedigung berechnet, ohne die Verniinftigkeit der Bediirfnisse selbst
zu hinterfragen. Die quasi-metaphysische Hintergrundannahme ist eine grund-
sdtzliche Ausrichtung des Menschen auf individualistische Bediirfnisbefriedi-
gung und Nutzenmaximierung unter den Bedingungen von Giiterknappheit
und Rivalitdt. Die Fragen, was tiberhaupt begehrt werden sollte und was einen
reifen Umgang mit Trieben, Affekten und Wiinschen auszeichnet, wurde dage-
gen aus dem Politischen ausgeschlossen und entweder als natiirliches Faktum
vorausgesetzt oder als individuelle Entscheidung zur Privatsache erklart: Im
Zentrum der Politik steht dann nicht die Gestaltung der Polis hinsichtlich ver-
schiedener Vorstellungen des Guten, sondern die Verwaltung knapper Giiter,
die Garantie von Sicherheit und die ,faire” Regelung der Rivalitdat im Wettbe-
werb. Leistung und Konsum, Wachstum und Konkurrenz unter den Bedingun-
gen notorisch knapper Giiter definieren dann die Bedingungen und Dynamik
menschlichen Zusammenlebens. Dabei werden Mensch und Natur immer weit-
reichender einem Marktmechanismus unterworfen, der die 6kologischen und
sozialen Voraussetzungen des Lebens gefihrdet. Die 6kologische Krise erfordert
ein radikales Umdenken.

1 Vgl. M. Eckholt / R. A. Siebenrock / V. Wodtke-Werner (Hrsg.), Die grofSe Sinnsuche. Ausdrucksformen
und Réiume heutiger Spiritualitit. Ostfildern 2016.

227



Nachfolge

Gerade hier kann die Theologie aus ihrem Jahrtausende alten Erfahrungsschatz
schopfen, um Sehnstichte und Verstand, Verlangen und Reflexion in Einklang
zu bringen.? In diesem Aufsatz méchten wir zwei Ansdtze einer solchen aske-
tisch-spirituellen Theologie vorstellen.

Sarah Coakleys spirituelles ,Begierdetraining”

Die anglikanische Theologin Sarah Coakley zeigt auf, wie die bereits angedeute-
ten Problemfelder zusammenhédngen: das Auseinanderdriften von systematischer
Theologie und gelebter Spiritualitdt einerseits und das weitgehend unhinterfrag-
te Ausbreiten einer einseitig 6konomischen Rationalitdt andererseits. Coakley
zufolge fehlt es derzeit an einer zeitgendssisch verantworteten Theologie des Be-
gehrens (theology of desire), mittels welcher das Verhiltnis von Begehren und
Gottessehnsucht neu bestimmt werden konne.? Um systematisch-theologische
Reflexion und aszetische, kontemplative Gebetspraxis als sich gegenseitig bedin-
gende Einheit zu verstehen, entwickelt Coakley eine théologie totale. Diese er-
moglicht es Praktizierenden, ihre Begehren je nach Zielrichtung zu kultivieren
oder zu sublimieren und somit kritisch auf die heutigen Herausforderungen im
Umgang nicht nur mit Sexualitidt, sondern auch mit den Konsumangeboten
und Statusversprechen der Marktwirtschaft zu antworten.

Eine solche ,aszetische” Transformation setzt einerseits beim menschlichen
Begehren an, das nicht nur Triebbefriedigung anzielt, sondern sich in seiner of-
fenen Struktur von der Objektfixierung l6sen kann.* Dieser Uberschuss wird in
der Fahigkeit zur personalen Liebe deutlich, die einen Menschen in seiner Ein-
maligkeit und bleibenden Andersheit als ebenbiirtiges Gegentiber erkennt — oh-
ne in der Anndherung an die bzw. den Geliebte(n) an ein Ende zu gelangen. In-

2 Um Engfiithrungen im modernen Rationalitdtsverstindnis zu tiberwinden, werden derzeit vornehm-
lich in der englischsprachigen Theologie vormoderne Klassiker neu gelesen. Schlieflich ist der Zu-
sammenhang von existentieller Sehnsucht und Erkenntnis sowohl im biblischen Denken (vgl. dazu
auch: R. Siebenrock, Denken und Lieben. Zum Verhdltnis von Spiritualitit und theologischer Erkenntnis-
lehre, in: M. Eckholt u.a. [Hrsg.], Die grofSe Sinnsuche, 41-57 [s. Anm. 1]) wie in der griechischen Phi-
losophie verankert und hat die christliche Theologie tief gepragt, bis er im modernen Wissenschafts-
betrieb zunehmend an den Rand gedrdngt wurde. Diese Versuche kniipfen auch an die Korrekturen
des neuthomistischen Extrinsezismus an, die seit dem II. Vaticanum vom katholischen Lehramt be-
fiirwortet wurden. Philosophisch-theologisch wegweisend sind hier die Enzykliken Fides et ratio von
Johannes Paul 1., Deus caritas est, Spe salvi, Caritas in veritate von Benedikt XVI. sowie die Lehr-
schreiben von Papst Franziskus, welche den Nachdruck auf die politische Relevanz einer Theologie
der menschlichen Sehnsucht und der Barmherzigkeit Gottes legen. Vgl. K. Appel / J. Deibl / H. Ja-
kob / C. Schonborn (Hrsg.), Barmherzigkeit und zdrtliche Liebe. Das theologische Programm von Papst
Franziskus. Freiburg i. Br. — Basel — Wien 2016.

3 S. Coakley, The New Asceticism. Sexuality, Gender and the Quest for God. London — New York 2015,
29-54.

4 Vgl. K. Wenzel, Begehren und Nachahmung in der Theologischen Anthropologie, in: P. Walter (Hrsg.),
Das Gewaltpotential des Monotheismus und der dreieine Gott. Freiburg i. Br. 2015, 211-229.

228



Asketische Theologie

sofern die menschliche Sehnsucht in nichts Endlichem zur Ruhe kommt®, weist
sie iiber den Bereich endlicher, erftillbarer Wiinsche und Bedtirfnisse hinaus auf
ein Unbedingtes, Unbegrenztes und Unerzwingbares, das der Glaube in der Lie-
be Gottes erkennt und bezeugt. So ldsst sich die Sehnsucht als Antwort auf eine
zuvorkommende gottliche Bewegung verstehen, die diese innere Dynamik im
Menschen ermoglicht und trdgt. Menschliche Reifung und ein Wachstum im
Glauben bestehen dann darin, im Begehren weltlicher Gtiter und in der Liebe
zu Mitmenschen nichts Endliches absolut zu setzen, sondern ausgerichtet zu
bleiben auf jene je grolere Liebe und jene unbedingte Giite, die der Glaube in
Gott erkennt. Dies kann einer dominanten zweckrationalen Sicht von Mensch
und Gesellschaft entgegengesetzt werden, welche die Dynamik des Begehrens
auf einen Mechanismus , schlechter Unendlichkeit” reduziert: Mit dem illusori-
schen Versprechen, das Begehren mit immer neuen Produkten oder Zielen zu
befriedigen, werden stindig neue Bediirfnisse geweckt. Dies hat fatale Konse-
quenzen nicht nur fiir den Gottesglauben, der wie ein individuelles Bediirfnis
oder eine beliebige Praferenz behandelt wird. Es destabilisiert zwischenmensch-
liche Liebesbeziehungen, die mit illusorischen Gliickserwartungen tiberfrachtet
werden. Und auch auf der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Ebene zeigt
sich immer unerbittlicher der illusorische Charakter des libertédr-individualisti-
schen Gesellschaftsmodells: Die enorme Dynamik des ,Fortschritts” und das
umfassende Wohlstandsversprechen waren von Anfang an mit der Ausbeutung
von Ressourcen und der Externalisierung der Kosten auf ,periphere” Weltregio-
nen bzw. auf die Zukunft verbunden.® Derzeit erleben wir, wie diese sozialen
und 6kologischen Kosten das Leben auf dem Planeten insgesamt bedrohen.
Angesichts der (selbst-)zerstorerischen Dynamik einer entfesselten Bediirfnis-
Okonomie kommt einer Wiederentdeckung aszetischer Spiritualititen also auch
gesamtgesellschaftlich grole Bedeutung zu. Dabei geht es nicht um eine Abwer-
tung der Lebenskrifte, wie Nietzsche es dem Christentum (oft zurecht) unter-
stellte, sondern um einen schonenden Umgang mit ihnen. Sarah Coakleys Ent-
wurf einer asketischen Dogmatik ldsst sich in diesem Kontext lesen. Angesichts
des neoliberalen Mythos, dass alle Begierden prinzipiell und moglichst umge-
hend befriedigt werden konnen, lasse sich in Gebet und Aszese lernen, dass es
neben der Bediirfnisbefriedigung sinnvolle Zeiten der Enthaltsamkeit gibt. Dazu
greift Coakley gendersensibel und psychoanalytisch informiert auf Traditionen
vormoderner asketischer Theologie zurtick, beispielsweise auf Gregor von Nyssas
Vorstellung eines ,Begierdetrainings”, bei welchem man sich lebenslang dazu
verpflichtet, die ,Langstrecke” der stindigen personlichen Transformation ein-

5 Vgl. die Unterscheidung von désir und besoin sowie die Phanomenologie der erotischen Annéhe-
rung bei E. Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit. Freiburg i. Br. 1987,
372-390.

6 Vgl. S. Lessenich, Neben uns die Sintflut. Die Externalisierungsgesellschaft und ihr Preis. Miinchen 2016.

229



Nachfolge

zuschlagen und die Bedeutung jedes Begehrens stets im Lichte Gottes zu reflek-
tieren.” Dabei geht es nicht um die Abtotung sinnlicher Leidenschaften, son-
dern um die zeitweilige Suspension ihrer Befriedigung, welche es ermdoglicht,
gerade diese Leidenschaften intensiviert auf Gott auszurichten. Solch eine Aus-
einandersetzung mit dem eigenen Begehren sieht Coakley als Teil des Weges zu
einem (niemals abgeschlossenen) geistlichen Wachstum.?

Um gleichzeitig einer Funktionalisierung Gottes fiir menschliche Interessen
entgegenzuwirken, legt Coakley den Nachdruck auf die theologische Arbeit der
je neuen Korrektur idolatrischer Tendenzen im Gleichschritt zur spirituellen
Offnung fiir die Lebendigkeit Gottes und die Dynamik seiner je grofleren Liebe.’
Im Sinne des Glaubens der Kirchenviter an die mystische Vereinigung der Seele
mit Gott und der damit verbundenen Vergottlichung des Menschen postuliert
Coakley eine Transformation der menschlichen Begehrensstruktur durch die
Teilhabe am innertrinitarischen Leben, weshalb das Gebet im Geist, die liturgi-
sche Praxis und ikonografische Darstellungen zum Ausgangspunkt nicht nur der
Trinitatslehre, sondern auch des Begierdetrainings werden. Man habe sich dies
so vorzustellen, dass Betende in der Kontemplation, gerade wenn sie versuchen,
innerlich still und leer vor Gott zu werden, mit all ihren Sehnsiichten und Ver-
langen konfrontiert werden, ohne diese direkt befriedigen zu kdnnen.!® Das be-
wusste Ausharren in der Wahrnehmung unerfiillter Begierden ermoglicht es,
diese zu hinterfragen, neu zu ordnen und auf Gott hin auszurichten - sie verlie-
ren die Herrschaft tiber das eigene Leben.! Coakley sieht damit die Kontempla-
tion als eine mithsame und entbehrungsreiche Arbeit und ritualisierte Ubung,
fernab irgendwelcher Gefiihle spiritueller Wellness oder mystischer Ekstase.!?
Doch kommt es ihr zufolge im Ergebnis solchen Gebets zu einer Offnung des
Geistes hin zu einer neuen Weltsicht, in der alles Verlangen auf Gott hin umge-

7 S. Coakley, New Asceticism, 30, Anm. 10 [s. Anm. 3].

8 Ebd., 52. Im Riickgriff auf die christlichen Aneignungen platonischen Denkens sucht Coakley die
Entgegensetzung von Eros und Agape (vor allem bei A. Nygren, Eros und Agape: Gestaltwandlungen
der christlichen Liebe. Giitersloh 21954) zu iiberwinden, die den erotischen Aspekt der Liebe aus der
Spiritualitdt ausgrenzt und eine vollkommen selbstlose Nédchstenliebe anzielt.

9 S. Coakley, God, Sexuality, and the Self. An Essay ‘on the Trinity’. New York 2013, 89.

10 S. Coakley, Kenosis and Subversion: On the Repression of ‘Vulnerability’ in Christian Feminist Writing, in:
dies., Powers and Submissions: Spirituality, Philosophy and Gender. Oxford 2006 (2002), 34; dies. / S.
Koh, Prayer as Divine Propulsion: An Interview with Sarah Coakley I, in: The Other Journal (December
2012), URL: https://theotherjournal.com/2012/12/20/prayer-as-divine-propulsion-an-interview-
with-sarah-coakley/ (Stand: 01.06.2020); dies., God, Sexuality, and the Self, 340 f. [s. Anm. 9].

11 S. Coakley, Traditions of Spiritual Guidance: Dom John Chapman OSB (1865-1933) on the Meaning of
‘Contemplation’, in: dies., Powers and Submissions, 50-53 [s. Anm. 10]; S. Coakley / S. Koh, Prayer as
Divine Propulsion: An Interview with Sarah Coakley II, in: The Other Journal (December 2017), URL:
https://theotherjournal.com/2012/12/27/prayer-as-divine-propulsion-an-interview-with-sarah-
coakley-part-ii/ (Stand: 01.06.2020); dies., New Asceticism, 96 [s. Anm. 3]; dies., God, Sexuality, and
the Self, 113; 138 ff. [s. Anm. 9].

12 S. Coakley, Prayer as crucible: How my mind has changed, in: The Christian Century (March 2011),
URL: https://www.christiancentury.org/article/2011-03/prayer-crucible (Stand: 01.06.2020).

230



Asketische Theologie

polt und die Empfanglichkeit fiir alles Schone unendlich intensiviert ist.* In die-
sem Sinne gibt die mystische Vereinigung der Seele mit Gott Aufschluss iiber die
gottgewollte Bedeutung und Einordnung eines bestimmten Begehrens in einen
grofleren Gesamtzusammenhang.

Ignatianische Aszese nach Erich Przywara S)

Bezieht sich Coakley neben patristischen Quellen vor allem auf die karmeliti-
sche Mystik des Johannes vom Kreuz, so wollen wir in diesem Aufsatz den be-
sonderen Beitrag der ignatianischen Spiritualitdt zur gegenwartigen Diskussion
um menschliches Begehren hervorheben, wird diese doch zurecht als , Spiritua-
litdt des Liebens” bezeichnet.!* Wihrend sich Coakleys Ansatz auf die mystische
Vereinigung mit Gott in kontemplativer Stille konzentriert, liegt der Schwer-
punkt bei Ignatius auf der Konkretisierung dieser Vereinigung in grundlegenden
Lebensentscheidungen, aber auch im Alltag.'s Ignatianische Spiritualitdt be-
zeichnet eine ,,Auskehr’ der gottgeeinten Seele in das Alltagsleben, um mitten
in Leben und Arbeit Gott zu finden“!®. In der ignatianischen Spiritualitdt geht
Kontemplation dem aktiven Handeln in der Welt nicht voraus, sondern voll-
zieht sich in der Aktivitdt, weshalb von einem , Durchbruch (...) hin zu einer
Spiritualitdt, die die Sendung in die Welt und die Mystik der Tat betont”, ge-
sprochen werden kann.'” Der Aszese kommt hier eine wichtige Rolle zu, inso-
fern ignatianische Spiritualitdt die Vereinigung mit Gott weniger mit mystischer
Ekstase als mit einer Teilhabe ,am Abstieg der Gottlichen Majestit in das Joch
mit und zwischen und unter Geschopfen” assoziiert.’® ,Es geht um ein Sterben
aus der Welt fiir eine starkere Sendung in die Welt hinein“!, um aszetische Welt-
entsagung, die mit einer ,Mystik der Weltfreudigkeit” verbunden ist, wie Hugo
Rahner es fasst.?’ Ignatianische Spiritualitdt strebt das ,,immer grof3ere Durch-
brechen der Glorie” in der Entsagung an (DSM 135 f.).

13 Ebd.; S. Coakley, God, Sexuality, and the Self, 342 [s. Anm. 9].

14 W. Lambert (Hrsg.), Von Ignatius inspiriert: Erfahrungen und Zeugnisse (Ignatianische Impulse 50).
Wiirzburg 2011, 14; H. Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit.
Graz — Salzburg — Wien 1947, 12.

15 E. Howells, Spanish Mysticism and Religious Renewal: Ignatius of Loyola, Teresa of Avila, and John of the
Cross, in: J. Lamm (Hrsg.), The Wiley-Blackwell Companion to Christian Mysticism. Oxford 2013, 435 f.

16 E. Przywara, Majestas Divina. Ignatianische Frommigkeit. Augsburg — Koln — Wien 1925, 69 (in Folge
im Text zitiert: MD). Auf Przywaras Deutung der zentralen Rolle der Kirche in der ignatianischen
Spiritualitat kann im Rahmen dieses Aufsatzes nicht eingegangen werden.

17 C. Benke, Kleine Geschichte der christlichen Spiritualitit. Freiburg i. Br. 2007, 118.

18 E. Przywara, Deus semper maior: Theologie der Exerzitien I. Freiburg i. Br. 1938, 137 (in Folge im Text
zitiert: DSM).

19 Ebd., 135 f.

20 H. Rahner, Ignatius von Loyola, 50 f. [s. Anm. 14].

231



Nachfolge

Bei der Frage um die Ausrichtung menschlichen Begehrens auf Gott steht ignatia-
nisch zundchst grundlegend die Entscheidung beztiglich des ,Fahneneids” zum
Heere Gottes oder Satans auf dem Spiel: Ob ich also mein Leben jener Macht un-
terstelle, die in die Freiheit fiihrt, oder jener anderen, die durch Verfiihrungen
in die Enge treibt.?! Dementsprechend kann der Mensch aus rationaler wie emo-
tionaler Einsicht in die damit verbundene Freiheit wihlen, sein Leben auf Gott
auszurichten. Nur ein auf Gott ausgerichtetes Leben ist wahrhaft frei, wohinge-
gen Welt- und Eigenliebe als letzter Bezugspunkt stets zu einem ,Haftenbleiben”
an etwas Endlichem verleiten (DSM 18; 41). In anderen Worten schadet Eigen-
nutzorientierung nicht nur der Umwelt und Gemeinschaft, sondern auch der
individuellen Freiheit.

Gleichwohl soll das aszetische Zuriickstellen eigener Begierden nicht aus dem
Verlangen nach Freiheit, sondern immer wieder neu aus einem ,lang getibten,
reich gelebten [Gott-]Vertrauen” geboren werden (MD 74). In diesem Vertrauen
griindend wird die ignatianische Aszese durch das positive Verlangen angetrieben,
das eigene Leben der je grofleren Ehre Gottes in allem und durch alles zu wid-
men, wodurch der Mensch seinerseits geheilt wird (DSM 111). Dieses Verlangen
ist somit keine Reaktion auf einen Mangel — an Heil und Erlésung —, sondern es
ndhrt sich aus der Ahnung des ,unerforschlichen Geheimnisses” des menschli-
chen Daseins und Wesens, , dass der ,Gott tiber dir’ in dir dein Gliick ist* (MD
34). Die gleichzeitige Erfahrung von Seligkeit in und mit Gott einerseits und ei-
gener geschopflicher Nichtigkeit andererseits sind Ausgangspunkt ignatianischer
Aszese (DSM 136 £.). Wie vor allem in der ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe“
(GU 230-237) am Ende der Exerzitien hervorgehoben, geht es darum, an dem
durch Gottes Grofimut geschenkten und beschenkten Leben nicht selbststichtig
oder dngstlich festzuhalten, sondern es im Empfangen grofmiitig weiterzuver-
schenken.?

Vor diesem Hintergrund besteht der Sinn der Exerzitien darin, ,sich selbst zu
iberwinden und sein Leben zu ordnen, ohne sich bestimmen zu lassen durch ir-
gend eine Hinneigung, die ungeordnet wire“ (GU 21). In den Geistlichen Ubungen
soll Gott selbst in der Seele des Menschen wirken, ,d.h. Sehnstichte und Hinnei-
gungen des Empfiangers von dessen Innen aus ordne[n] und wandel[n]“ (DSM 35
f.). Der von Przywara gezogene Gegensatz zwischen einer ausschliefSlichen Ausrich-
tung menschlicher Begierden auf Gott und einem Verfolgen eigener Ziele ist in-
sofern nicht selbst- und weltverachtend, als es lediglich um die letzte Zielrichtung
menschlicher Sehnstichte geht. Przywara spricht zwar von einer ,Aszese des Ent-
gegentuns” gegen die eigene weltliche und sinnliche Liebe und von einer ,Aszese

21 Vgl. ebd., 45.

22 E. Przywara, Ignatianisch: Vier Studien zum vierhundertsten Todestag des Heiligen Ignatius von Loyola.
Frankfurt/M. 1956, 50. Vgl. ders., Deus Semper Maior: Theologie der Exerzitien III. Freiburg i. Br 1940,
371; 393; 398; 401 f.

232



Asketische Theologie

des Aus-sich-heraus-springens” (vgl. GU 189) aus Eigenliebe und -belang (DSM
107 ff.). Doch lehnt Przywara nicht die Eigenliebe als solche, sondern lediglich
die Eigenliebe als letzte Zielrichtung des Lebens, also die Egozentrik, ab.* Ge-
nauer bewahrt die Ausrichtung auf Gott Menschen davor, ihr Leben auf eines
der beiden Extreme festzulegen: Eigenliebe oder Selbstverachtung (DSM 108 ff.).
Das an Gott ausgerichtete Leben schwingt zwischen diesen beiden Extremen hin
und her, schliefdt sie beide ein, aber bleibt an keinem haften. Setzt ein Mensch
Selbstaufopferung oder Eigenliebe als letzte Zielrichtung des Lebens, wird sein
Leben von diesem Ziel bestimmt und an dieses gebunden; folglich entbehrt er
der Fiille der Freiheit, die man nur im , Pendelschwung” zwischen den beiden
Extremen erfahren kann.* Erlésung in der Entsagung bedeutet also, dass die
,Ubergabe an den ,lebenliebenden’ Gott“ zur ,tiefsten Kraft kriftigen Lebens”
wird, ,weil sie, den letzten Krampf angsthafter Selbstbehauptung l6send, konig-
liche Freiheit und beinahe gottliche Leichtigkeit der Seele verleiht” (MD 74 f.).

Indifferenz

Die auf diese Art alles umrahmende Sehnsucht nach Vereinigung mit Gott nahrt
und erfillt sich nicht wie bei Coakley in der stillen Kontemplation, sondern in
Lob, Ehrfurcht und Dienst, fiir welche die Grundhaltung der Indifferenz erfor-
derlich ist. Die Seele ist dann mit Gott vereint, wenn sie die Dinge so behandelt,
wie es ihnen von Gott her zukommt (MD 75; DSM 131). So definiert Przywara
Indifferenz als ein ,im Angesicht der bestehenden und erkannten Unterschiede”
keine Unterschiede zu machen (DSM 127). Die Haltung der Indifferenz tragt
aufgrund der wahrgenommenen Unterschiede also keine Rangordnung mehr
oder weniger begehrter Dinge im Sinne des eigenen Geschmacks an die Dinge
heran, sondern richtet sich stets auf dasjenige aus, was zur groferen Liebe
fiihrt.?s Hierbei sollen eigene Bediirfnisse keineswegs verleugnet werden. Man
solle weiterhin in Freuden , aufatmen” und in Schmerzen ,leiden”, sich zum
Positiven hingezogen und vom Negativen abgestof3en fiihlen (DSM 129-132).
Entscheidend ist lediglich, dass diese Gefiihle den Umgang mit den Dingen
nicht bestimmen. Man soll sich nicht vom ,,unruhigen Begehren” des Positiven
oder ,knechtischen Firchten” des Negativen treiben lassen, welches sonst im-
mer zwischen einem selbst und den Dingen , schwelt” (MD 35 f.). Anstatt sich
den Dingen aus ,hastiger Selbstsucht” zu ndhern, kann man durch ehrfiirchti-
gen Abstand vor sich selbst und allem Geschaffenen lernen, ,Vielfalt und Eigen-
art und Eigengesetzlichkeit des Wirklichen” unvoreingenommener zu sehen.

23 E. Przywara, Liebe: Der christliche Wesensgrund. Freiburg i. Br. 1924, 73-89.

24 Ebd., 18.

25 M. Schneider, Die theologische Ausdeutung der ignatianischen Exerzitien bei Erich Przywara, in: E.
Przywara, Der geistliche Weg der Exerzitien. Uberarb., eingel. u. hrsg. v. M. Schneider. Kéln 2002, 34.

233



Nachfolge

Hier findet konkret die geistige Weitung statt. Wer sich nicht absperrt ,in behag-
licher Enge eines kleinen Kreises, unfihig zu neuem Auswandern und neuem
Erobern und neuer Enttduschung”, dessen ,Sehnen und Verlangen und Wollen”
kann an der ,,Weite der Unendlichkeit Gottes”, an der , Unerforschlichkeit Sei-
ner Wege“ (MD 32 f.; 59), und so an der , Ewigkeitstiefe aller Dinge” (MD 59)
teilhaben.

In Anbetracht der Tatsache, dass die Welt erlost, aber noch nicht vollendet
ist, vollzieht sich diese seelische Einigung im Dienst. Hier ist der Mensch mit
dem erlosenden Gott vereint, tragt aber nicht rein selbstlos zur Erlosung der
Welt bei, sondern wird hierin auch selbst erldst. Ignatianischer Dienst verhin-
dert sowohl, dass sich der Mensch aus Eigenliebe oder Selbstschutz aus der Welt
zuriickzieht als auch, dass er sich vollig selbstlos an die Welt verschenkt (DSM
108 ff.). Im Dienst geht es darum, Gottes immer wieder iberraschenden Fiigun-
gen zu folgen, ,restlos zu wehen im Wehen Gottes, restlos zu brennen im Feuer
Gottes” (DSM 20). Solch ein Dienst ist nicht selbstlos. Einseitig in Richtung des
Extrems der Selbstaufgabe ,schwingend®, wird der als unumstofliche Pflicht ge-
leistete Dienst starr und mechanisch, in ,seelenmorderischer Geschaftigkeit”,
ausgefiihrt (MD 73). Der aus liebendem Gottvertrauen motivierte Dienst hinge-
gen leistet mehr als die Pflicht und bekommt so eine personliche, virtuose Note
(DSM 41 f.). Wer liebend dient, verwirklicht im Dienst die je eigene Einzigartig-
keit—und doch wird diese Selbstverwirklichung nicht von egozentrischen Zielen
des Menschen, sondern von den gottlichen Fiigungen, denen sich der Mensch
im Liebesdienst frei anvertraut, bestimmt.

~Theologisches Begierdetraining”

In diesen Ausfithrungen ging es uns darum, gewissermafien zwei Formen eines
,theologischen Begierdetrainings” vorzustellen, die eine Logik eigennutzorien-
tierter Bediirfnisbefriedigung nicht nur kritisieren oder Verzicht predigen, son-
dern attraktive Alternativen zeichnen, wie das Kultivieren des Begehrens als
Weg zu Gott und zu einem integralen Selbst- und Weltverhiltnis verstanden
werden kann. Sowohl bei Sarah Coakley als auch bei Erich Przywara kann von
einer Neuausrichtung der menschlichen Begehrens- und Erkenntnisstruktur
durch aszetische Formung gesprochen werden. Diese ordnet nicht nur die Affek-
te, sondern fithrt auch in ein ,rationaleres” Verhiltnis zur Welt. Coakley will der
Verabsolutierung begehrter Objekte vorbeugen, indem sie Menschen einlédt,
die dringendsten Begierden in stiller Kontemplation zeitweilig zu suspendieren
und sich auf diesem Wege nicht nur auf Perioden der Enthaltsamkeit vorzube-
reiten, sondern auch Geschmack an der seelischen Vereinigung mit Gott zu fin-
den, die tiber endliche Bediirfnisbefriedigung hinausweist. E. Przywaras Gedan-
ken zur ignatianischen Spiritualitat helfen zu verstehen, wie sich ein Begierde-

234



Asketische Theologie

training im Umgang mit den ,Objekten” des Begehrens vollzieht. Theologisch
im Fokus steht hier die Vereinigung mit dem Gott, der die Welt in Christus die-
nend erldste. In diesem Liebesdienst an der Welt wird das eigene Begehren zwar
wahrgenommen, aber der Mensch ldsst sich nicht von ihm regieren. In der Hin-
gabe fiir das Wohl der Welt bedeutet Aszese nicht Selbstverneinung, sondern
eine Freiheit und Selbstverwirklichung, die im Streben nach egozentrischer Be-
dirfnisbefriedigung gerade verfehlt wird.?

Asketische Spiritualitit meint damit keine lebensfeindliche Abtétung der ei-
genen Begierden, die sich oft mit rigoristischer Abwertung und unbarmherzi-
gem Urteil gegeniiber anderen Lebensentwiirfen verbindet. Sie meint aber auch
nicht die Suche nach einer spirituellen Kompensation fiir die Unannehmlich-
keiten des Lebens, nach Wellness und innerer Balance, die letztlich egozentrisch
von der Selbstsorge regiert bleibt. Vielmehr geht es darum, sich immer mehr,
umfassender und tiefer von der Liebe Gottes ergreifen und formen zu lassen,
sodass das eigene Leben in Hingabe und Freude zur Antwort und zum Zeugnis
dieser Liebe wird.

26 Wie M. Zechmeister herausstellt, steht die politischen Relevanz Przywaras ignatianischer Spirituali-
tat nicht hinter J. B. Metz’ ,Mystik der offenen Augen” zuriick (dies., Gottes-Nacht: Erich Przywaras
Weg negativer Theologie. Muinster 1997, 25).

235



