
Pfadfinder und Dolmetscher
Zur Funktion der Figuren im Johannesevangelium

Es ist eine markante Auffälligkeit des Johannesevangeliums: Mehrere Dutzend 
Personen treten in der Erzählung vom Leben und Wirken Jesu auf und säumen 
den Weg der Leser(innen) durch das Evangelium.1 Auf Schritt und Tritt begegnet 
man namhaften und namenlosen, sympathischen und abstoßenden, faszinie-
renden und auch erschrecklichen Figuren: Johannes dem Täufer, Thomas, Phi-
lippus, Andreas, Petrus, dem geliebten Jünger, Judas, Maria von Magdala, der 
Frau am Jakobsbrunnen, der Mutter Jesu, Nikodemus, dem Blindgeborenen, La-
zarus und dessen Schwestern, den Juden und den Soldaten … Die Aufzählung 
ließe sich noch lange fortführen. In keinem anderen Evangelium des Neuen Tes-
taments finden sich so viele detailreiche Portraits einzelner Personen wie im Jo-
hannesevangelium. Das Vierte Evangelium lässt sich viel Zeit und investiert viel 
erzählerische Akribie und Energie, um die Geschichte und den Charakter dieser 
Figuren anschaulich darzustellen.

Die Figuren sind mit Bedacht gewählt. Sie gehören zum narrativen Netzwerk 
des Johannesevangeliums. Ihr Auftreten ist alles andere als Zufall. Die These sei 
vielmehr gewagt: Gerade das so hochtheologische und christologisch tiefsinnige 
Johannesevangelium setzt auf die Kraft und Aussage dieser Figuren. Sie dienen 
dem besseren Verständnis der Leser(innen). Sie erleichtern die Übersetzung und 
Aktualisierung des Evangeliums. Die Figuren sind Kondensate johanneischer 
Theologie.

1	 Die Studie von S. A. Hunt / D. F. Tolmie / R. Zimmermann (Hrsg.), Character Studies in the Fourth 
Gospel. Narrative Approaches to Seventy Figures in John (WUNT, Bd. 314). Tübingen 2013 nennt etwa 
70 verschiedene Figuren, die in Form einzelner Artikel untersucht und einer narrativen Analyse 
unterzogen werden. Vgl. die tabellarische Übersicht der Figuren im Johannesevangelium (mit Nen-
nung der entsprechenden Textstellen und Interaktionspartner) ebd., 34–45.

Hans-Georg Gradl | Trier

geb. 1973, Dr. theol., Professor für 
Exegese des Neuen Testaments an 
der Theologischen Fakultät Trier

gradl@uni-trier.de

Nachfolge

236

Nachfolge



2	 Einen Einblick in die verschiedenen narrativen Ansätze und Analyseverfahren der Figuren im Jo-
hannesevangelium bieten S. A. Hunt / D. F. Tolmie / R. Zimmermann, An Introduction to Character 
and Characterization in John and Related New Testament Literature, in: dies. (Hrsg.), Character Studies, 
1–33, hier: 23–33 [s. Anm. 1].

Eine Betrachtung aller einzelnen Gestalten würde jeden Rahmen sprengen.2 
Eine Auswahl ist nötig. Exemplarisch sollen im Folgenden einige wenige Figu-
ren näher in Augenschein genommen werden: vom Anfang, aus der Mitte und 
vom Schluss des Evangeliums. Im Hintergrund steht die Frage nach ihrer grund-
legenden Bedeutung und Funktion: Welche Aufgabe übernehmen und welche 
Botschaft vermitteln die vielen verschiedenen Figuren innerhalb der narrativen 
Strategie des Johannesevangeliums?

Die ersten Jünger: Den Weg ins Evangelium finden (Joh 1,35–39)

Das Johannesevangelium beginnt mit einer Abstammungsurkunde Jesu ganz 
eigener Art. In tieftheologischen Begriffen und Bildern fasst der Prolog (Joh 
1,1–18) zusammen, wer Jesus ist. Vom Uranfang allen Seins aus bewegt sich 
der Hymnus bis in die konkrete Gegenwart der Lebensgeschichte Jesu hinein. 
Schritt für Schritt führt der Prolog die Leser(innen) des Evangeliums auf den ir-
dischen Boden jenes Plans, den Gott seit Urzeiten verfolgt hat: Der ewige Logos,  
der einzige Sohn des Vaters, wird Fleisch (Joh 1,14). Johannes der Täufer fun-
giert als Zeuge für dieses Geschehen: für das Licht (Joh 1,7), das auf Erden und 
mitten in der Finsternis erschienen ist. Johannes stellt das Verbindungsglied 
dar: zwischen dem hymnischen Eröffnungsportal des Evangeliums und der Welt 
der Erzählung. Mit Joh 1,19 wird das schon in Joh 1,7 f. erwähnte Zeugnis des 
Täufers in Frage- und Antwortform wiedergegeben (Joh 1,19 ff.). Der Täufer 
weist auf den hin, der nach ihm kommt (Joh 1,30). Seine Rolle ist dann erfüllt, 
wenn er selbst keine Rolle mehr spielt: wenn die Augen von ihm weg und auf 
Jesus gerichtet werden.

Am Beginn der kurzen Erzählsequenz (Joh 1,35–39) steht Johannes inmitten 
von zwei namenlosen Jüngern. Auf sein Wort hin – „Seht, das Lamm Gottes“ 
(Joh 1,36) – folgen die beiden Jünger Jesus nach. Schon die Tatsache, dass die 
Jünger nicht namentlich identifiziert werden, ist, zumal am Anfang des Evange-
liums, wichtig. Namen schaffen Distanz. Namen machen deutlich, dass es sich 
um konkrete Personen handelt. Die Namenlosigkeit aber legt die Figuren nicht 
auf eine bestimmte Zeit oder Biografie fest. Die Namenlosigkeit ist eine Einla-
dung an die Leser(innen), in der Figur kein Einzelschicksal, sondern einen Ty-
pus zu erkennen. Die Anonymität macht die beiden Jünger zu „Jedermanns“, 
die meinen Namen tragen könnten. 

237

Figuren im Johannesevangelium



3	 J. Gnilka, Johannesevangelium (NEB.NT, Bd. 4). Würzburg 41993, 147.
4	 U. Schnelle, Das Evangelium nach Johannes (ThHK, Bd. 4). Leipzig 42009, 315.

Wie wird man ein Jünger? Die Erzählung macht deutlich: nicht durch Zufall, 
nicht einfach so, auch nicht durch langes Grübeln oder Überlegen. Jüngerschaft 
braucht Pat(inn)en und Wegweiser. Johannes setzt die beiden in Gang, indem er 
sie auf den Weg schickt: „Seht, das Lamm Gottes!“ (Joh 1,36) 

Das „Lamm Gottes“
Mit dieser Titulatur beginnt im Johannesevangelium eine weit verzweigte theo-
logische Sinnlinie. Hier wird Jesus (wie schon in Joh 1,29) als „Lamm Gottes“ 
bezeichnet. Was das heißt, ist hier an dieser Stelle noch gänzlich unklar. Im Lauf 
des Evangeliums wird der Begriff immer weiter entfaltet. Bei der Kreuzigung Jesu 
schließt sich der Kreis. Die Anspielungen auf das Paschafest sind dann nicht 
mehr zu überhören: Wie dem Paschalamm (Ex 12,46) werden Jesu Beine nicht 
zerschlagen (Joh 19,33). Anders als in den synoptischen Evangelien wird Jesus 
ein Schwamm mit Essig gereicht, der auf einem Ysopzweig steckt (Joh 19,29). 
Mit einem Ysopzweig bestrichen die Israeliten in der Nacht des Auszugs aus 
Ägypten ihre Türen mit dem Blut des Paschalammes (Ex 12,22). Eigens erwähnt 
das Johannesevangelium, dass aus der geöffneten Seite Jesu Blut und Wasser 
fließen (Joh 19,34). Immer ist „die Paschasymbolik (…) Mittel der Deutung des 
Todes Jesu“3. Was der Täufer am Beginn des Evangeliums sagt, wird im Laufe des 
Evangeliums vollends deutlich: „Jesus ist das wahre Passalamm, das sterbend die 
Sünde der Welt auf sich nimmt (vgl. Joh 1,29).“4 

Für die beiden Jünger mag der Hinweis des Täufers noch recht kryptisch klin-
gen. Die Bezeichnung als „Lamm Gottes“ sagt noch nicht alles und vor allem 
noch nichts Genaues. Es ist ein Lockruf, der Spannung weckt und zum entde-
ckenden Aufbruch motiviert. Dementsprechend folgen die beiden Jünger, fast 
detektivisch, Jesus mit gehörigem Sicherheitsabstand nach. Jesus muss sich ja 
umwenden, um sie anzublicken und zu fragen. 

Direkt, in der 2. Person Plural, spricht Jesus die Jünger an: „Was sucht ihr?“ 
(Joh 1,38) „Suchen“ ist im Johannesevangelium ein großes Thema. Immer wie-
der suchen Menschen nach Jesus (Joh 6,24; 7,11; 12,21). Vor dem offenen Grab 
wird Maria von Magdala am Ende des Evangeliums von Jesus gefragt: „Wen 
suchst du?“ (Joh 20,15) Die Frage legt sich wie ein Band um das Johannesevan-
gelium. Das Suchen charakterisiert die Jünger und zeichnet sie aus. Wer meint, 
alles zu haben, wer nichts sucht, wer sich nach nichts mehr sehnt und wem 
nichts fehlt, der macht sich nicht auf den Weg, der folgt niemandem nach.

238

Nachfolge



5	 Ebd., 63.

„Bleiben“
Die beiden Jünger antworten mit einer Frage. Wörtlich übersetzt lautet sie: „Meis-
ter, wo bleibst du?“ (Joh 1,38) Das Wort „bleiben“ ist ein johanneisches Grund-
verb. An vierzig Stellen wird es im Johannesevangelium verwendet. Jesus cha-
rakterisiert die Rolle eines Jüngers bzw. einer Jüngerin mit diesem Wort: „Bleibt 
in mir und ich bleibe in euch.“ (Joh 15,4) Jüngerschaft kreist stets darum, denn 
immer geht es darum, bei Jesus zu bleiben (Joh 15,5–7.9). Insofern fragen die 
Jünger nach dem ureigenen Ort der Jüngerschaft: „Meister, wo bleibst du?“ Dort 
ist auch der Ort eines Jüngers. Dort, wo du bist, wollen wir sein.

Nicht von ungefähr steht die sich anschließende Einladung Jesu im Futur: 
„Kommt, und ihr werdet sehen!“ (Joh 1,39) Dieses „Sehen“ erschöpft sich nicht 
im Hinschauen. Dieses Sehen geht tiefer und meint „erkennen“ und „begreifen“. 
Die Jünger werden zutiefst verstehen, was die Sendung und der Ort Jesu sind. 
Am Beginn des Evangeliums fordert das Futur auch „die Hörer und Leser des 4. 
Evangeliums“ auf, „in die Textwelt einzutreten, nach Sinn zu suchen und ihn zu 
finden“5. Wer das Evangelium lesend durchwandert, wird „sehen“. Das Evangeli-
um ist das Medium, das den Leser(inne)n Begegnung ermöglicht und Erkenntnis 
vermittelt.

Es mag enttäuschen, dass die Erzählung endet, ohne weitere Details zu nen-
nen. Wer wissen möchte, wo Jesus – im johanneischen Sinn – „bleibt“, muss wei-
terlesen. Fast lapidar heißt es nur, dass die Jünger „jenen Tag bei ihm blieben“ 
und es „um die zehnte Stunde war“ (Joh 1,39). Wie immer im Johannesevangeli-
um ist man gut beraten, hinter den Worten und Begriffen theologischen Tiefgang 
zu vermuten. So mag dieser eine Tag für das Ganze der Jüngerschaft und die Sum
me des Lebens und Wirkens Jesu stehen. Diese Anfangserzählung lässt sich als 
komprimiertes Bild für den gesamten Nachfolgeweg der Jünger(innen) begreifen. 
Sie verfolgten also den Weg Jesu vom Anfang bis zum Ende.

Die „Stunde“
Der Begriff „Stunde“ ist im Johannesevangelium ebenso bedeutungsvoll. Die 
Stunde, von der Jesus wiederholt spricht (Joh 2,4; 4,23; 12,23; 17,1), meint kei-
ne chronologische Zeiteinheit. Die Stunde steht für die Summe des Wirkens Jesu, 
für die Erhöhung und Verherrlichung. Sie umfasst die Passion, die Kreuzigung, 
aber eben auch die Auferstehung Jesu und die Geistsendung (Joh 19,30). Die Jün
gerschaft beginnt in der zehnten Stunde. Der Tradition nach stirbt Jesus um die 
neunte Stunde. Die zehnte Stunde ist jene Stunde, in der alles geschehen ist: Je-
sus ist zum Vater erhöht. Von dieser guten Aussicht zehrt die Jüngerschaft. Ein(e) 
Jünger(in) lebt von der „zehnten Stunde“. Sie setzt den Nachfolgeweg in ein hel-
les, österliches Licht.

239

Figuren im Johannesevangelium



Die ersten beiden namenlosen Jünger ebnen allen Leser(inne)n den Weg ins 
Evangelium. Angesprochen sind sehnsüchtige Leser(innen), die mehr erfahren 
und genauer erkennen wollen. Wer diesen beiden Jüngern folgt und sich mit – 
oder besser: in ihnen – auf den Weg durch das Evangelium macht, „wird sehen“ 
und Näheres über Jesus erfahren. Das Buch des Evangeliums ist die Ausbildungs-
stätte der Jünger(innen). Es wurde geschrieben, „damit ihr glaubt, dass Jesus der 
Christus ist, der Sohn Gottes, und damit ihr durch den Glauben Leben habt in 
seinem Namen“ (Joh 20,31).

Der geliebte Jünger: Garant und Vorbild

Über diese geheimnisvolle Gestalt wurde schon viel spekuliert: Nur im Johannes-
evangelium tritt der geliebte Jünger auf. In der Alten Kirche wurde er mit dem 
Apostel Johannes gleichgesetzt. Aber im Evangelium bleibt er anonym. Er wird 
nicht über einen Namen identifiziert, sondern als idealtypischer Jünger präsen-
tiert. Was ihn auszeichnet, ist kein Titel und kein Name, sondern eine Zusage: Er 
ist geliebt. So kann sich jede(r) im geliebten Jünger wiedererkennen: „Seine Na
menlosigkeit läßt für jeden künftigen Jünger Raum, um in die Funktion einzu-
treten, die Jesus (…) dem ‚Jünger, den er liebte‘, vom Kreuz herab gibt.“6 Mit dem 
geliebten Jünger zeichnet das Johannesevangelium ein Beispiel aufrichtiger Nach-
folge in die Jesusgeschichte ein. Wie dieser Jünger ist, so soll jeder Jünger und 
jede Jüngerin sein! Er ruht an der Seite Jesu (Joh 13,23), wie Jesus im Schoß des 
Vaters ruht (Joh 1,18). Er gibt Zeugnis von Jesus (Joh 21,24), wie Jesus vom Vater 
Zeugnis gibt (Joh 15,15). Er harrt aus und bleibt noch unterm Kreuz bei Jesus 
(Joh 19,26). Er glaubt und vertraut auch ohne Beweis (Joh 20,8) und erkennt den 
Auferstandenen im Alltag (Joh 21,7).

Der geliebte Jünger ist weit mehr als nur eine literarische Fiktion oder Kunst-
figur.7 Es dürfte diesen Jünger wirklich gegeben haben.8 Auf seiner Sicht der Din-
ge ruht letztlich das Zeugnis des Johannesevangeliums: „Er ist die große Autori-
tät, die hinter dem Evangelium steht (21,24: Er hat es geschrieben) und dessen 
Verkündigung seine Schüler und Freunde als bleibendes Gut (…) aufgenommen 
und festgehalten haben. Aus diesem ‚johanneischen Kreis‘ stammen das Evan-
gelium und die Briefe des Johannes.“9 Auf das Zeugnis dieses geliebten Jüngers – 

6	 U. Wilckens, Das Evangelium nach Johannes (NTD, Bd. 4). Göttingen 22000, 297.
7	 Vgl. dazu M. Theobald, Das Evangelium nach Johannes. Kapitel 1–12 (RNT). Regensburg 2009, 91.
8	 Dazu J. Zumstein, Das Johannesevangelium (KEK, Bd. 2). Göttingen 2016, 55: „Wenn man berück-

sichtigt, dass bei Joh eine gewisse Rivalität zwischen Petrus und dem Lieblingsjünger besteht und 
dass außerdem der Tod des Lieblingsjüngers anscheinend ein Problem für die joh Kreise gewesen 
ist (21,22–23), dann folgt daraus, dass der Lieblingsjünger nicht als rein symbolische Gestalt ohne 
historischen Gehalt zu betrachten ist; es handelt sich vielmehr um eine den joh Kreisen bekannte 
Person und man kann in ihm den Gründer der joh Tradition und der joh Schule sehen.“

9	 R. Schnackenburg, Jesus Christus im Spiegel der vier Evangelien (Akzente). Freiburg i. Br. 1998, 249.

240

Nachfolge



10	 Vgl. K. Wengst, Das Johannesevangelium. 2. Teilband: Kapitel 11–21 (ThK.NT, Bd. 4,2). Stuttgart 
22007, 300.

auf seine Wahrnehmung und Deutung der Geschichte Jesu – beruft sich das Jo-
hannesevangelium: „Wir wissen, dass sein Zeugnis wahr ist.“ (Joh 21,24)

Den Begriff „Lieblingsjünger“ sollte man dabei möglichst vermeiden. Die Be-
zeichnung trägt unterschwellig eine Hierarchie und Konkurrenz in die Jünger-
schaft ein, die der griechische Text nicht hergibt. Dort ist schlicht und ergreifend 
von dem Jünger die Rede, den Jesus liebte – nicht bevorzugt und schon gar nicht 
im Gegensatz zu allen anderen Jünger(inne)n. Es wäre sogar verfehlt, im gelieb
ten Jünger nur eine exzeptionelle Erscheinung zu sehen. Das Evangelium ist 
vielmehr darum bemüht, die zeitlose Relevanz und Bedeutung des geliebten Jün
gers zu verdeutlichen. Er verkörpert das Selbstverständnis und die Aufgabe aller 
Jünger(innen): Sie sollen sich von Jesus geliebt wissen und – wie der geliebte 
Jünger – die Sendung Jesu aufnehmen und weitertragen. Für die johanneische 
Gemeinde wurde er zum Dolmetscher, der das Evangelium in eine eigene Spra-
che und Begrifflichkeit übersetzt. Sein Zeugnis will Zeug(inn)en ausbilden, die 
ihrerseits das Evangelium weitertragen und verkünden.

Maria von Magdala: Aufbruch ins Leben (Joh 20,11–18)

Die Szene ist eindrücklich und anrührend: Allein steht Maria von Magdala vor 
dem Grab Jesu. Sie weint. Sie ist verzweifelt. Sie sieht nur das gähnend leere Loch 
des Grabes. Sogar der Ort der Trauer wurde ihr genommen. Sie sucht nach dem 
Leichnam Jesu und findet ihn schließlich: doch anders als sie meint, erst nach 
einem intensiven Trauerweg und Erkenntnisprozess. Das Johannesevangelium 
berichtet hier nicht von einem kruden Faktum. Die Erzählung ist vielmehr ein 
Kleinod johanneischer Theologie: Die urchristliche Erinnerung an den Grabbe-
such der Frauen am Ostermorgen (Mk 16,1–8) wird in typisch johanneischer 
Manier entfaltet.

Wie so oft im Evangelium ist der Fokus auf eine einzelne Person gerichtet. An 
Maria wird ersichtlich, wie Ostern wird und was Ostern bedeutet. Viele Worte Je-
su im Johannesevangelium erfüllen sich nun: ein weiterer Beleg für die tiefgrün-
dige theologische Darstellung. Jesus hatte prophezeit: „Ihr werdet weinen und 
klagen, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet traurig sein, aber eure Trauer 
wird sich in Freude verwandeln.“ (Joh 16,20) Der Satz liest sich wie eine Zusam-
menfassung der Szene: Maria trauert, doch ihre Trauer wandelt sich in Freude 
und Zuversicht.10 Maria gibt dem so zentralen johanneischen Grundwort „blei-
ben“ ein Gesicht. Sie bleibt auch noch nach dem Tod Jesu. Sie bleibt, auch wenn 
alle anderen Jünger längst geflohen sind. Schon deshalb verdient sie den Ehren-
titel apostola apostolorum, Apostelin der Apostel. Ostern wird für Maria schließ-

241

Figuren im Johannesevangelium



11	 Vgl. dazu den wirkungsgeschichtlich ausgerichteten Beitrag von M. L. Frettlöh, Christus als Gärtner. 
Biblisch- und systematisch-theologische, ikonographische und literarische Notizen zu einer königlichen 
Aufgabe, in: J. Ebach (Hrsg.), „Schau an der schönen Gärten Zier …“. Über irdische und himmlische 
Paradiese. Zu Theologie und Kulturgeschichte des Gartens (Jabboq, Bd. 7). Gütersloh 2007, 161–203.

12	 So der Titel der große Hoffnungs- und Verheißungstexte des Alten Testaments untersuchenden 
	 Studie von J. Ebach, Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft und erhoffte Vergangenheit. Neukirchen-

Vluyn 1986.

lich, als sie sich angesprochen weiß, als sie die Stimme Jesu hört: „Maria!“ (Joh 
20,16) „Meine Schafe“, so sagte Jesus, „hören auf meine Stimme; ich kenne sie 
und sie folgen mir.“ (Joh 10,27)

Kurzum: Was hier erzählt wird, ist mehr als ein historischer Bericht. Hier wird 
Theologie ins Bild gesetzt und eine Ostererfahrung portraitiert. Wie wird Ostern? 
Durch eine persönliche Begegnung und Erfahrung. Was lässt die Gewissheit wach
sen, dass Jesus lebt? Maria macht deutlich: Die Liebe ist das entscheidende österli
che Erkenntnismedium. Es ist die Gewissheit von Liebenden, die im Tod niemals 
das Ende sehen können, die Gräber nicht als Gruften verstehen, sondern als Gär
ten begreifen. Insofern hat Maria – mit typisch johanneischer Ironie beschrieben 
– durchaus Recht, wenn sie meint, Jesus sei der Gärtner. In der Tat: Vor ihr steht 
der große Gärtner inmitten eines neuen Schöpfungsgartens.11 Nicht von ungefähr 
betont das Johannesevangelium, dass Jesus in einem Garten und in einem neuen 
Grab beigesetzt wurde (Joh 19,41). Unwillkürlich denkt man an den Schöpfungs-
garten im Buch Genesis (Gen 2,4–25). Ostern streckt sich nach einer „erhoffte(n) 
Vergangenheit“12 aus. Ostern sehnt sich nach einer neuen Schöpfung, in welcher 
der Tod nicht mehr zum Himmel stinkt, sondern neues Leben blüht. Der große 
Gärtner Gott führt seine Schöpfung ans Ziel. Maria reicht Trauernden die Hände. 
Die Erzählung beschreibt einen intensiven Trauerweg. Zweimal wird sie – von 
den Engeln (Joh 20,13) und von Jesus (Joh 20,15) – gefragt: „Warum weinst du?“ 
Sie soll ihre Trauer in Worte fassen und sich den Verlust eingestehen. Wichtig 
sind die Bewegungen von Maria, die – rein räumlich oder figürlich betrachtet – 
keinen rechten Sinn ergeben. Sie stellen nicht äußere Vorgänge dar, sondern bil-
den innere Wendungen und Erkenntnisschritte ab.

Manches sieht man nur mit Augen, die geweint haben. Erst als Maria am Ort 
des Abschieds getrauert hat, kann sie sich umwenden: „Als sie das gesagt hatte, 
wandte sie sich um und sah Jesus dastehen, wusste aber nicht, dass es Jesus war.“ 
(Joh 20,14) Noch unbekannterweise weint sie sich bei ihm aus (Joh 20,15). Die 
persönliche Anrede bewirkt eine abermalige Wendung: „Da wandte sie sich um 
und sagte auf Hebräisch zu ihm: Rabbuni!, das heißt: Meister.“ (Joh 20,16) Ostern 
leuchtet dem ein, der sich von Jesus persönlich angesprochen weiß und seine 
Stimme im Dunkel der Trauer hört. Ostern schenkt eine neue Perspektive. Vorher 
starrte Maria auf das Grab. Nun blickt sie nach vorn und erhält eine neue Aufga-
be: „Geh aber zu meinen Brüdern und sag ihnen: Ich gehe hinauf zu meinem Va-
ter und eurem Vater, zu meinem Gott und eurem Gott.“ (Joh 20,17)

242

Nachfolge



Im Leben mag der beschriebene Trauerweg von Maria Wochen, Monate oder 
gar Jahre dauern. Die innere Dynamik und das Ziel aber sind identisch. Ostern 
schafft das Weinen nicht ab. Aber Ostern schürt die Hoffnung in den Herzen 
von Trauernden, dass der Tod allenfalls das vorletzte Wort hat. Die Hoffnung 
auf das entscheidende letzte Wort verdichtet sich in der Zusage Jesu: „Wenn ich 
gegangen bin und einen Platz für euch vorbereitet habe, komme ich wieder und 
werde euch zu mir holen, damit auch ihr dort seid, wo ich bin.“ (Joh 14,3)

Die Jünger(innen): Eine Einladung zum Kennenlernen

Das Johannesevangelium ist durchzogen von einem facettenreichen Figuren- 
und Wegenetz. Auf Schritt und Tritt stellt es seinen Leser(inne)n Pat(inn)en an 
die Seite: Figuren, deren Biografie die Theologie erdet und die von den Heraus-
forderungen, aber auch von der Schönheit und Zuversicht der Nachfolge erzäh-
len. Die vielen verschiedenen Personen geben dem Evangelium ein konkretes 
Gesicht. Greifen Sie zu! Die Figuren sind Platzhalter und Gesprächsangebote, 
Wegweiser und Verständnishilfen. Sie übersetzen das Evangelium ins Leben wie 
Dolmetscher(innen) und bahnen Wege zu Jesus wie Pfadfinder(innen).

Die Figuren sind mit Bedacht gewählt und alles andere als Nebensächlichkei-
ten. Im Johannesevangelium sind gerade die Figuren Aktualisierungsgaranten 
und Elemente der Leserbindung. Sie ermöglichen das Gespräch und fordern zur 
Auseinandersetzung auf. Die Leser(innen) begegnen in den Figuren einem Teil 
von sich selbst. Die Figuren sind Begegnungsorte und Ankermöglichkeiten, um 
selbst in der Geschichte Fuß zu fassen. Was Martin Walser über die grundlegen
de Funktion von Büchern sagt, gilt – mit Blick auf die Figuren – insbesondere 
auch für das Johannesevangelium: „Man kann, um sich zu begegnen, in den 
Spiegel schauen, auf alte und neuere Fotos, aber auch in ein Buch. Man begeg-
net sich da. Lesen ist nicht etwas wie Musikhören, sondern wie Musizieren. Das 
Instrument ist man selbst.“13 Es sind die Figuren, die im Leser bzw. in der Lese-
rin etwas zum Klingen bringen und die zum Mitspielen auffordern.

13	 M. Walser, Des Lesers Selbstverständnis. Ein Bericht und eine Behauptung (Parerga 12). Eggingen 1993, 12.

243

Figuren im Johannesevangelium


