
Den Abend feiern
Impulse für eine Theologie des Abends

Eine Flasche Wein, eine Couch und ein Fernseher: Für Manchen ist dies das klei-
ne Glück des Abends. Nicht die großen Unternehmungen braucht es mehr, nicht 
Ausgehen und das Getümmel in Kneipen, Bars oder dem Kino. Traute Heimlich-
keit, sich ausruhen, die Füße hochlegen und abschalten: das kleine Glück des 
Feierabends. Der ständige Blick aufs Smartphone und die damit verbundene un-
unterbrochene Erreichbarkeit machen das Leben nicht leichter. Die Feierabend-
Industrie hat das längst erkannt. Wenn der Arbeitsplatz verlassen wird, dann ist 
Schluss mit dem Job, lautet ihr Slogan. Der Abend muss frei bleiben zur Erho-
lung. Und so manches Smartphone bleibt seither in der Tasche – auch wenn die 
Flut der eingehenden Mails nicht stoppen will.

In unserer postmodernen Gegenwart ist eine markante Kehrtwende bei etli-
chen Arbeitnehmern und Selbstständigen zu beobachten: vom Workaholic zum 
Feierabendgenießer. Längst hatte sich das von Ulrich Bröckling heraufbeschwo-
rene „Sei aktiv!“ für das unternehmerische Selbst in allen Schichten durchgesetzt.  
Doch die „Logik des Projektemachens“2 kennt Grenzen. Und der Feierabend ist 
eine solche wiederentdeckte Grenze.

Als christliche Zeitgenoss(inn)en des 21. Jahrhunderts teilen wir die Wert-
schätzung des Abends, weil sie uns gewissermaßen schon in die Wiege gelegt ist. 
Freilich nicht in erster Linie als klassischer Feierabend nach einem erfolgreichen 
Arbeitstag, sondern als ein Geschenk, welches das Leben erleichtern will. Durch 
die Feier der Gebetszeiten an den unterschiedlichen Tagzeiten wurde der gesamte 
Tageslauf schon seit urchristlicher Zeit besonders gewürdigt. Im Folgenden geht 

1	 U. Bröckling, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform. Frankfurt/M. 62016,  
282.

2	 Vgl. ebd.

Nachfolge

Fabian Brand | Lichtenfels

geb. 1991, Mag. theol., Doktorand 
im Fachbereich Dogmatik an der 
Theologischen Fakultät Würzburg

fabian-brand.de
brand.fabian@t-online.de

244



3	 Vgl. S. Fuhrmann, Der Abend in Lied, Leben und Liturgie. Studie zu Motiven, Riten und 
Alltagserfahrungen an der Schwelle vom Tag zur Nacht. Tübingen 2008, 1.

4	 Vgl. ebd., 2.

es um einige Impulse für eine „Theologie des Abends“: Den Beginn setzt eine 
Betrachtung des Abends als natürliche Größe im Zyklus des Tageslaufs, es folgen 
Blicke in die Bibel sowie in die urchristliche Praxis des Luzernariums und dessen 
Weiterführung in einem zeitgenössischen Abendlied. Abschließend steht eine 
Reflexion über eine angemessene Feier des Abends, die einerseits die Wahrneh-
mung der Gegenwart Gottes ermöglicht, andererseits das Erlebte des vergange-
nen Tages bedenkt und auf den kommenden Tag einstimmt.

Leben im Rhythmus des Tages

Der Abend richtet sich nach dem Lauf der Sonne. Der Mensch ist in einen tägli-
chen Rhythmus gestellt, der sich vom Aufgehen der Sonne am Morgen bis zu ih-
rem Untergang am Abend beständig wiederholt. Allein eine zweite, rhythmi-
sche Bewegung bietet eine Veränderung: der Lauf des Jahres. Die Tage sind kür-
zer oder länger, je nachdem ob man sich im Winter- oder im Sommerhalbjahr 
befindet. Über den Abend nachzudenken heißt also, eine Größe in den Blick zu 
nehmen, die nicht fix ist, sondern die zwei beständigen Rhythmen unterliegt, 
die sich täglich bzw. jährlich wiederholen.

Das gesellschaftliche Leben nimmt seit alters her Maß am Lauf des Tages, der 
nachts um 0.00 Uhr beginnt und 24 Stunden später endet. Viele Menschen 
orientieren sich bis heute an diesen natürlichen Zyklen: Sie müssen ihre Arbeit 
morgens, beim Aufgehen der Sonne, beginnen und dürfen sie abends, beim 
Sinken der Sonne, beenden. Das ganze Leben ist somit am natürlichen Sonnen-
rhythmus ausgerichtet. Freilich durchbrechen manche Arbeits- und Lebensfor-
men diese Naturgegebenheiten: Besonders die Schichtarbeit erschwert es Men-
schen, sich in den Tageslauf einzufügen und mit ihm zu leben. Wer die Nacht 
zum Tag macht und gleichzeitig den Tag verschläft, kehrt diese Rhythmen um 
und kann sich nicht mehr mit den Zuschreibungen von „Abend“ und „Morgen“ 
identifizieren.

Anthropologisch betrachtet steht der Abend für das Vollenden des Tagwer-
kes, für den Abschluss eines Tages und für den Übergang in die erholsame Nacht. 
Am Abend kann der Mensch „herunterfahren“, die Erlebnisse des vergangenen 
Tages verarbeiten und sich zugleich auf den bevorstehenden neuen Tag vorbe-
reiten. Der Abend ist eine Übergangszeit. Am Morgen, bei Sonnenaufgang, er-
wacht der Mensch aus dem Schlaf und am Abend, bei ihrem Untergehen, kehrt 
auch der Mensch in sich ein.3 Die Orte, an denen Menschen ihren Abend verle-
ben, sind, verglichen mit früher, vielfältiger und differenzierter geworden.4

245

Theologie des Abends



Ein biblisches Abendverständnis

In der Bibel ist der Abend schon in den ersten Zeilen der Genesis bezeugt: Gott 
erschafft die Welt im Rhythmus von Tag und Nacht: „es wurde Abend und es 
wurde Morgen“ (Gen 1,5). Auffallend ist, dass bereits die Schöpfungserzählung 
den neuen Tag mit dem Abend beginnen lässt. Während die moderne Zeitrech-
nung den Tagesbeginn mitten in der Nacht festgelegt hat, beginnt der neue Tag 
nach menschlichem Empfinden mit dem Aufstehen am Morgen. Die Bibel ver-
steht den Tag anders: Er beginnt bereits am Abend, mit dem Untergehen der 
Sonne und mit der hereinbrechenden Nacht.5

Der Abend ist dabei in zahlreichen Episoden durchaus positiv konnotiert: 
Am Abend kehrt die Taube zu Noah zurück, den grünen Ölzweig im Schnabel, 
und kündet das Ende der Sintflut (Gen 8,11); am Abend zieht das Volk Israel aus 
Ägypten aus (Dtn 16,6); am Abend kommen die Kranken zu Jesus und er heilt 
sie alle (Mt 8,16); am Abend geraten die Jünger mit ihrem Boot in den Seesturm 
und Jesus stillt ihn (Mk 4,35). Am Abend geschieht also Heilvolles und Heilbrin-
gendes. Das Unheil ist überwunden. Mit dem Abend schafft sich das Heil neuen 
Raum und verdrängt, was das Leben in unnatürlicher Weise einschränkt und 
eingrenzt. Der Abend wird so im biblischen Zeugnis zum besonderen Erfahrungs- 
ort der Gegenwart Gottes. Besonders die Emmaus-Perikope bringt dies zum Aus-
druck: Am Abend, beim Sinken der Sonne, gehen ihnen die Augen auf und sie 
erkennen den auferstandenen Herrn in ihrer Mitte (Lk 24,29). Er offenbart sich 
ihnen am Abend, bei der gemeinsamen Mahlfeier.

Doch die Bibel kennt auch die natürlichen Rhythmen, die sich teils bis heu-
te bewahrt haben: „Nun geht der Mensch hinaus an sein Tagwerk, an seine Ar-
beit bis zum Abend“, heißt es im 104. Psalm (V. 23). Beim Prediger Kohelet wird 
der Arbeitsbeginn am Morgen und das Arbeitsende am Abend thematisiert (Koh 
11,6), auch im jesuanischen Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg ist am 
Abend die Stunde des Auszahlens nach vollendeter Arbeit (Mt 20,8). Hier liegt 
eine Deutung des Abends als Tagesende sehr nahe. Nach getaner Arbeit erfolgt 
am Abend die Zeit des Ausruhens und Stärkens (vgl. Mt 14,15), während mit 
dem nächsten Morgen wieder das mühevolle Schaffen beginnt. Die Nacht trennt 
den einen vom anderen Tag und schenkt dem Menschen Zeit zur Erholung und 
Entspannung.

Aus dem biblischen Zeugnis lassen sich somit zwei Verständnisse des Abends 
ableiten: einerseits der Abend als Tagesende, welches vor allem aus dem natürli-
chen Arbeitsrhythmus des Menschen erwächst.6 Theologisch deutet die Bibel 
den Abend aber anders: Er ist nicht Ende, sondern Beginn. Das Sinken der Son-

5	 Vgl. P. Ringseisen, Morgen- und Abendlob mit der Gemeinde. Freiburg i. Br. 1994, 56 f.
6	 Vgl. ebd., 57 f.

246

Nachfolge



ne ist nicht Anfang der unheilvollen und gefährlichen Nachtzeit, sondern die 
Zeit, die Gottes heilbringende Nähe bringt.7 Abends erfolgen die Befreiung, das 
Aufatmen und die Heilung. Abends offenbart der auferstandene Christus seine 
Gegenwart. Damit verliert der Abend seinen Schrecken. In die von Dunkelheit 
geprägte Todesnacht spricht Jesus den uralten Gottesnamen aus: „Ich bin es; 
fürchtet euch nicht“ (Mk 6,50).

Wird der Abend als Zeit der Ruhe und die Nachtzeit als Erholung verstanden, 
ist der Tagesanfang nicht von Aufstehen, Beginnen und Unrast geprägt. Viel-
mehr fängt der neue Tag mit Ruhe an, mit Besinnung, Nachdenken und Stille. 
Ein neuer Tag beginnt im biblischen Sinne mit dem Hören auf das Wort Gottes 
und dem Erspüren seiner Gegenwart. Paul Ringseisen fasst diese Einsicht präg-
nant im Diktum „Gabe vor Aufgabe“ zusammen8; mit diesen Gaben bestärkt 
kann der Mensch am kommenden Morgen sein Tagwerk beginnen.

Es sind wichtige theologische Grundeinsichten, die das biblische Tagesver-
ständnis zeigen: Nicht das eigene Wort eröffnet den neuen Tag, sondern das Hö-
ren auf einen anderen. „Achte und höre auf all diese Worte, auf die ich dich ver-
pflichte“ (Dtn 12,28). Das aufmerksame Hören mitten in die Stille des Abends 
und der Nacht hinein eröffnet den Tag des Menschen und stärkt ihn, sein Tage-
werk anzugehen.

Die urchristliche Lichtfeier am Abend

Schon die ersten Christ(inn)en verstanden es, den Rhythmus des Tages in ihre 
gottesdienstlichen Feiern zu integrieren und dadurch die Zeit zu heiligen.9 Vor 
allem Morgen und Abend wurden zu den beiden Angelpunkten des Tages, die 
eine liturgische Ausprägung erhielten (vgl. SC 89). Der Zyklus der täglichen Ge-
bete freilich wurde aus dem Judentum übernommen und erhielt eine christliche 
Prägung: Während der Morgen und das Aufgehen der Sonne besonders mit dem 
Ostertag und der sonntäglichen Eucharistiefeier in Verbindung gebracht wurden, 
entwickelte sich am Abend eine Lichtfeier, das sogenannte „Luzernarium“.10

Bereits die Traditio Apostolica (ca. 2. Jh.) schreibt in der Nr. 25: „Wenn der Bi-
schof anwesend ist, trägt der Diakon bei Einbruch der Dunkelheit die Lampe he-
rein. Inmitten aller Gläubigen stehend soll er (sc. der Bischof) danksagen.“11 Der 
Lobpreis auf das Licht, das am Abend in feierlicher Weise in den Häusern der 
Menschen empfangen wurde, findet seinen Ursprung in außerchristlichen Tra-
ditionen. Vermutlich war es eine alte Gepflogenheit im Mittelmeerraum, den 

7	 Vgl. ebd., 58.
8	 Ebd., 57.
9	 Vgl. L. O. Lumma, Liturgie im Rhythmus des Tages. Regensburg 2011, 20.
10	 Vgl. ebd., 27 f.
11	 Traditio Apostolica. Apostolische Überlieferung. Übers. u. eingel. v. W. Geerlings (FC 1). Freiburg 1991, 

275. 

247

Theologie des Abends



12	 Vgl. P. Plank, Phos hilaron. Christushymnus und Lichtdanksagung der frühen Christenheit. Bonn 2001, 
62 f.

13	 Traditio Apostolica, 277 [s. Anm. 11].
14	 Vgl. L. O. Lumma, Liturgie, 92 [s. Anm. 9].

Empfang des Lichtes am Abend in besonderer Weise zu feiern. Im Judentum hat 
sich ein solcher Licht-Ritus bis heute in der häuslichen Liturgie des Schabbat er-
halten: Der Brauch, vor Sonnenuntergang am Schabbat zwei Kerzen anzuzünden, 
ist zwar erst in rabbinischer Zeit bezeugt.12 Aber mitunter ist hier auch eine paral
lele Entwicklung zum christlichen Luzernar-Ritus erkennbar. Denn hier wie dort 
dankt man Gott für das Licht und bittet ihn um seine Gegenwart in der nun he-
reinbrechenden Nacht. In der Präfation des Luzernars trägt die Lichtdanksagung 
explizit christologische Züge: Die feiernde Gemeinde preist Jesus Christus, durch 
den Gott das Leben der Menschen erhellt und der auch die kommende Nacht er-
leuchten wird. „Wir haben den Tageslauf vollendet und sind zum Anfang der 
Nacht gelangt. Wir haben uns gesättigt am Licht des Tages, das du zu unserer 
Stärkung geschaffen hast“13, heißt es in der Lichtpräfation der Traditio Apostolica. 
Im Dunkel der kommenden Nacht ist Christus das bleibende Licht, das nicht er-
lischt, das der versammelten Gemeinde Trost und Erbarmen spendet. Das Luzer-
nar deutet Christus als das „Licht der Welt“ (Joh 8,12) und preist seine heilige Ge-
genwart, die in der Gestalt der brennenden Kerze offenbar wird.

„Das freundliche Licht des Abends“

Wohl nicht viel später als der Text der Traditio Apostolica ist ein herausragendes 
Lied für die abendliche Licht-Liturgie zu datieren – der Christushymnus Phos hila-
ron14: „Heiteres Licht vom herrlichen Glanze / deines unsterblichen, heiligen, sel’-
gen himmlischen Vaters: / Jesus Christus, / dich verherrlichen alle Geschöpfe.“ 
(GL 660) Die Mitte der ersten Hymnus-Strophe bildet Christus, der eingeborene 
Sohn des ewigen Vaters. Das johanneische Ich bin-Wort vom Licht der Welt klingt 
hier durch, aber auch der kosmische Lobpreis. Christus, die Mitte der ganzen Schöp-
fung (vgl. Kol 1,15 ff.), ist anbetungs- und verherrlichungswürdig. Die zweite 
Strophe beginnt mit einem gegensätzlichen Bild: Während sich die Gemeinde 
beim Sinken der Sonne zum Gebet versammelt, begrüßt sie in ihrer Mitte „das 
freundliche Licht des Abends“. Eine Doxologie des dreifaltigen Gottes schließt 
die Strophe ab. Der Gedanke vom Sinken der Sonne und vom Begrüßen des Lich-
tes drückt die christliche Grundhaltung aus: Das äußere Licht mag zwar unterge-
hen, die Sonne am Horizont verschwinden und die dunkle Nacht hereinbrechen. 
Aber wer auf Christus vertraut und an seine Gegenwart glaubt, für den ist auch 
die Nacht nicht finster. „Die Nacht wird hell wie der Tag, wie strahlendes Licht 
wird die Nacht mich umgeben“, heißt es im Exsultet der Osternacht. Die feiernde 
Gemeinde erkennt in der flammenden Kerze ein Bild für Christus, das Licht, das 

248

Nachfolge



keinen Abend kennt und selbst die Dunkelheit des Todes hell erleuchtet. Deswe-
gen ist es auch würdig, ihn, den „Bringer des Lebens“ mit „heiligen Liedern“ zu 
feiern, wie die dritte Strophe beschreibt.

Es fällt auf, dass der Abend in den frühchristlichen Texten keineswegs nega-
tiv wahrgenommen wird. Weder wird die Nacht als „Nacht des Todes“ verstan-
den, noch steht die Wiederkunft Christi, der „wie ein Dieb in der Nacht“ kommt 
(vgl. Mt 24,43), im Vordergrund. Auch eine sentimentale Abschiedshaltung ist 
der Urkirche in Bezug auf den Abend fremd.15 Vielmehr steht die Hoffnung im 
Vordergrund, dass Christus als nie verlöschendes Licht durch diese Nacht beglei- 
tet und als der „abendlose Tag“ der betenden Gemeinschaft beisteht. Die escha-
tologische Perspektive ist dadurch vor allem christologisch bestimmt: Der Auf-
ruf zur Nüchternheit und Wachsamkeit, weil der Teufel als brüllender Löwe um-
herschleicht (vgl. 1 Petr 5,8), fehlt. Der Ausblick auf die Endzeit baut sich von 
Christus her auf: Sie ist licht- und heilvoll – das brennende Licht, das die Ge-
meinde empfängt, ist ein Vorgeschmack dieser kommenden Herrlichkeit.

Eine zeitgenössische Deutung

Das Gotteslob enthält ein zeitgenössisches Abendlied, dessen Text von Franz-
Josef Rahe und Paul Ringseisen geschrieben wurde: „Bleib bei uns, Herr“ (GL 94). 
Unverkennbar bildet das lukanische Emmaus-Narrativ die Hintergrundfolie für 
den Liedtext, der die weitgehend freie Übertragung eines älteren englischen 
Hymnus darstellt.16 Alle drei Strophen des Abendliedes beginnen mit der Bitte 
der Jünger „Bleib bei uns“; freilich ist noch die Anrede „Herr“ ergänzt, die in der 
Lukas-Perikope erst später möglich wird: Erst beim gemeinsamen Mahl gehen 
den Jüngern die Augen auf.

Das Abendlied von Rahe/Ringseisen ist von einem vertrauensvollen Duktus 
durchzogen. In der ersten Strophe wird der Beistand des Herrn für die bevorste-
hende Nacht erfleht. Niemand möchte die hereinbrechende Finsternis alleine 
durchschreiten. Der „Herr Jesu Christ“ kann hier „Trost und Licht“ sein. Die 
zweite Liedstrophe nimmt die Realität des menschlichen Lebens auf: „ein Tag 
voll Müh und Plag hat sich geneigt“. Am Abend kehren Menschen von der Ar-
beit nach Hause zurück, sie beenden ihr Tagwerk und stellen sich auf die Nacht 
ein. Nicht immer ist das tägliche Tun mit Freude und Lust verbunden, allzu oft 
begleiten Mühen und Plage die Arbeit. All das wird Christus anvertraut, der über 
allem sein Antlitz erstrahlen lässt. Die Bitten der ersten beiden Strophen mün-
den schließlich in den Ausblick auf den kommenden Tag. Doch neues Licht wird 

15	 Vgl. P. Ringseisen, Morgen- und Abendlob, 59 [s. Anm. 5].
16	 Vgl. Art. Bleib bei uns, Herr, in: A. Franz / H. Kurzke / C. Schäfer (Hrsg.), Die Lieder des Gotteslob. Ge-

schichte, Liturgie, Kultur. Stuttgart 2017, 84–87.

249

Theologie des Abends



nicht erst für den neuen Morgen erwartet: Christus selbst ist „das Licht, das nie-
mals mehr erlischt“. Er geleitet die Menschen durch die Finsternis, durch die 
Nacht zum neuen Morgen.

Insgesamt weist der Text von Rahe/Ringseisen eine hohe Ähnlichkeit zum 
Abendhymnus Phos hilaron auf. Themen wie der Tod oder das metaphorische 
Verständnis vom „Abend des Lebens“ fehlen völlig, auch eine eschatologische 
Perspektive bleibt aus. Vielmehr stehen zwei Aspekte im Vordergrund: Das Lob 
auf Christus, das Licht, und die Bitte um seinen Beistand in dieser kommenden 
Nachtzeit. Damit ist der Text inhaltlich ausgeschöpft. Den Abendtext schlecht-
hin aus den Evangelien aufgreifend, formen Rahe/Ringseisen mit der Bitte der 
Emmausjünger einen vertrauens- und hoffnungsvollen Liedtext, der den Blick 
auf Christus als das Licht der Welt lenkt. Die christologische Ausrichtung der 
urchristlichen Luzernariums-Präfation klingt hier fort.

Den Abend feiern, das Leben bedenken
	

Es tut gut, den Abend zu feiern und dabei das eigene Leben im Licht des aufer-
standenen Herrn zu bedenken. Dazu ist gar nicht viel nötig: Das Entzünden einer 
Kerze am Abend oder sogar das bewusste Einschalten des elektrischen Lichtes 
kann den Blick auf Christus lenken, der das Licht der Welt ist. Ein modernes Lu-
zernar: Ein kurzes Dankgebet (ähnlich der im Judentum üblichen Berakha) vor 
dem Betätigen des Lichtschalters und eine Erinnerung, dass die brennenden 
Lampen nicht nur eine Verlängerung des Tageslichtes sind, sondern auch eine 
Vergewisserung, dass die Dunkelheit der Nacht ihren Schrecken verloren hat, 
weil das Angesicht Christi über dem Leben eines jeden Menschen hell erleuch-
tet. Sie könnte so formuliert sein: „Gepriesen bist du, Herr, unser Gott, der Licht 
bildet und Finsternis schafft, du schenkst uns den Abend zur Vorbereitung auf 
den kommenden Tag. Wir bitten dich: Lass über uns das Licht deines Sohnes Je-
sus Christus leuchten, das uns durch die bevorstehende Nacht begleitet. Geprie-
sen bist du in Ewigkeit, Herr, unser Gott.“

Vielleicht müssen wir es wieder lernen, unser ganzes Leben in den Rhythmus 
von Tag und Nacht, von Hell und Dunkel, von Morgen und Abend zu stellen. Es 
würde helfen, Gottes Gegenwart im eigenen Leben neu zu entdecken und wahr-
zunehmen. 

250

Nachfolge


