
Igna Kramp CJ | Frankfurt 

geb. 1974, Dr. phil., Dr. theol., Dozentin am 
Theologisch Pastoralen Institut der Diöze-
sen Fulda, Limburg, Mainz und Trier
kramp@tpi-mainz.de

Johanna Schulenburg CJ | Wien

geb. 1969, Dr. iur., Dipl.-Theol., Mitarbei-
terin des Kardinal König Hauses Wien, 
Noviziatsleiterin | schulenburg@kardinal-
koenig-haus.at

Simplify your church? 
Ein Plädoyer für geistliche Unterscheidung in der Krise

„In Krisenzeiten nichts ändern!“ – So wird bisweilen eine Regel des hl. Ignatius 
zur Unterscheidung der Geister in stark vereinfachter Form zusammengefasst. 
Angesichts der aktuellen Situation der Kirche in Deutschland ist dies in man-
chen Ohren sicher ein provozierender Satz, falls er suggerieren sollte, dass sich 
in der Kirche nichts ändern dürfe. Für andere käme er aus demselben Grund als 
Immunisierungsstrategie vielleicht gerade gelegen. Es geht aber bei dieser Regel 
nicht darum, notwendige und sinnvolle Entscheidungen zu unterbinden. Sie 
soll gerade dabei helfen, diese unter den bestmöglichen Bedingungen und –
auch im geistlichen Sinne! – verantwortungsvoll zu treffen. Sie in dieser Weise 
auf die aktuelle Situation der Kirche in Deutschland anzuwenden, ist der Fokus 
dieses Artikels. 

Worum geht es bei diesem Ratschlag des Ignatius? Im Grunde kennen wir 
die Grundrichtung des Gesagten aus unserem Alltagsleben: „Lass Dir Zeit, ehe 
Du Dich entscheidest.“ „Schlaf nochmal drüber.“ „Trenne Dich nicht wegen ei
nes Streits.“ „Kündige nicht gleich Deine Arbeit, weil Du Dich über den Chef 
aufregst.“ „Komm erst mal runter!“ Eine Entscheidung nicht in emotional auf
gewühlter oder akut depressiver Verfassung zu treffen, sagt uns schon der gesun-
de Menschenverstand. Grundsätzlich gilt dies nicht nur für die Entscheidungen 
Einzelner, sondern auch von Gruppen und Gemeinschaften. Auch in institutio-

256

Kirche



nellen Kontexten wird eine innere Freiheit bei Entscheidungen gefordert. Hier 
äußert sich die emotionale Ausnahmesituation zwar anders, beispielsweise in ei-
ner kollektiven Lähmung oder im ständigen Streit. Aber grundsätzlich wird es 
auch hier angeraten sein, keine überstürzten Entscheidungen zu treffen, sondern 
die Missstimmung erst einmal auszuhalten und sich für eine Entscheidung Zeit 
zu nehmen.

Die Regel des Ignatius 

Die Unterscheidungsregel des Ignatius muss für die weiteren Überlegungen in 
diesem Beitrag allerdings zunächst präzisiert werden, denn „In Krisenzeiten 
nichts ändern!“ ist eben eine verkürzte Fassung. Ausführlich lautet die Regel: 
„Zur Zeit der Trostlosigkeit niemals eine Änderung machen, sondern fest und 
beständig in den Vorsätzen und in dem Entschluß stehen, in denen man an 
dem solcher Trostlosigkeit vorangehenden Tag stand oder in dem Entschluß, in 
dem man in der vorangehenden Tröstung stand. Denn wie uns in der Tröstung 
mehr der gute Geist führt und berät, so in der Trostlosigkeit der böse, mit des-
sen Ratschlägen wir nicht den Weg einschlagen können, um das Rechte zu tref-
fen“ (GÜ 318).1 Hier ist nicht von „Krisenzeit“ die Rede, sondern von „Trostlo-
sigkeit“. Das fasst präziser, worum es genau geht. Denn vom griechischen Wort-
sinn ist eine Krise eine Zeit der Unterscheidung und Entscheidung, aber nicht 
unbedingt eine Zeit, in der man emotional neben sich steht. Die Regel bezieht 
sich jedoch gerade auf einen solchen „inneren Ausnahmezustand“. Angewandt 
auf die Kirche in Deutschland hieße das: Sie befindet sich nicht „lediglich“ in 
einer Krise, sondern in tiefer geistlicher Trostlosigkeit.

Was aber ist „Trostlosigkeit“ bei Ignatius? Es ist nicht einfach nur eine emo-
tionale Unausgeglichenheit, wie sie oben erwähnt wurde, auch wenn dies ein 
Element der Trostlosigkeit sein kann. Ignatius beschreibt sie viel umfassender: 
Trostlosigkeit ist „Dunkelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den nie-
deren und irdischen Dingen, Unruhe von verschiedenen Bewegungen und Ver-
suchungen, die zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei sich 
die Seele ganz träge, lau, traurig und wie von ihrem Schöpfer und Herrn getrennt 
findet“. In dieser inneren Stimmung, so führt Ignatius weiter aus, entsprechen 
dann auch die Gedanken dem Befinden (GÜ 317). Jeder kennt solche dunklen 
Gedanken: „Es hat doch alles eh keinen Sinn mehr!“ „Wohin soll das denn noch 
führen?“ „Ich habe keine Lust mehr!“ „Das schaffe ich nie!“ „Ich mag nicht 
mehr!“ Es ist plausibel, dass sich mit einem derartigen inneren Chor schwerer 
eine fundierte Entscheidung finden lässt. Eben deshalb warnt Ignatius, dass der-

1	 Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Deutsche Werkausgabe, Bd. 2. Übers. v. P. Knauer. Würzburg 
1998, 246.

257

Simplify your church?



2	 S. dazu etwa: F. Meures, Unterscheidung der Geister in Gruppen. Eine Übertragung der Regeln zur Unter-
scheidung der Geister auf Gruppenprozesse, in: KorrSpirEx Heft 68, Jg. 46 (1996), 25–37.

3	 Ebd., 26 f.
4	 Gemeint ist hier, wie schon im Exerzitienbuch, die vorangegangene Regel über den geistlichen 

Trost (Nr. 316).
5	 F. Meures, Unterscheidung der Geister in Gruppen, 30 [s. Anm. 2].

jenige, der sich in Trostlosigkeit vorfindet, innerlich auf Abwege geraten und 
sein innerer „Draht“ zu Gott hin beeinträchtigt werden kann. Entsprechend rät 
er, eine Entscheidung erst dann zu treffen, wenn der „Draht“ wieder gut und die 
Verbindung des Menschen zu seinem Schöpfer und Herrn nicht mehr gestört 
ist, er sich nicht mehr „wie getrennt von ihm“ vorfindet. Im Dunkeln kann man 
nun mal nicht gut sehen.

Kirche in der „Trostlosigkeit“

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister werden meist für individuelle Ent-
scheidungen eingesetzt, aber sind in leicht modifizierter Form auch für die geist
liche Unterscheidung in Gruppen geeignet.2 Denn nicht nur Einzelne können 
von verschiedenen Geistern bewegt werden, sondern auch eine Gruppe, ja sogar 
ein ganzes Volk3. Für die „Trostlosigkeit“ steht biblisch das immer wieder „mur-
rende“ Volk Israel vor Augen. So kann es auch einer ganzen Teilkirche gehen. 
Die Situation ist dann natürlich weitaus komplexer als bei einer Einzelperson, 
da nicht einfach nur die Gruppe als Ganze, sondern jeder Einzelne in ihr und 
die Gruppe als Ganze innerlich durch die verschiedenen Geister bewegt werden. 
Dennoch können vorherrschende Gestimmtheiten vorhanden sein. Franz Meu-
res hat die oben zitierte Definition der Trostlosigkeit von Ignatius für Gruppen 
folgendermaßen umformuliert: „Ich nenne Trostlosigkeit Vorgänge in der Grup-
pe, die ganz das Gegenteil zum soeben gesagten4 sind, nämlich Perspektivlosig-
keit und Verwirrung in der Gruppe, primitive oder ordinäre Vorgänge, Unruhe, 
Streit und Chaos durch verschiedene Herausforderungen und Fragestellungen, 
d.h. Vorgänge, die zu einer Abnahme von Glaube, Hoffnung und Liebe führen, 
wobei sich die Gruppe wie gelähmt, ganz lustlos und resigniert erlebt und ohne 
jedes Vertrauen auf Gottes Hilfe und geistlichen Fortschritt.“5

Lassen sich die genannten Phänomene in der Kirche in Deutschland derzeit 
beobachten? Die aktuelle Situation ist jedenfalls in verschiedenster Hinsicht 
verwirrend. Lange vorhandenes Vertrauen ist durch Fälle geistlichen und sexuel
len Missbrauchs zutiefst erschüttert, und dies keineswegs nur bei direkt Betrof-
fenen, sondern bei allen. Nicht nur Einzelne sind traumatisiert, sondern das ge-
samte System, der ganze „Leib“. An dieser Stelle geht es der Kirche nicht anders 
als anderen Institutionen. Im Gegenteil ist die Erschütterung aufgrund des ho-
hen eigenen Anspruchs und des Wissens um ihre mehr als menschliche Dimen
sion eher noch gravierender. Hinzu kommt als weitere Form der Verunsiche-

258

Kirche



rung, dass die Kirche sich in dieser Situation in kaum je gekannter Weise selbst 
in ihren Strukturen und Überlieferungen in Frage stellt. Das zeigt eine Offen-
heit für Veränderung, impliziert aber auch eine gewaltige Unklarheit, in der vie
le Fragen erst einmal unbeantwortet sind. Schon über die Fragen und ihre Be
deutung herrscht keine Einigkeit, gar nicht zu reden von möglichen Antworten. 
Streitigkeiten gibt es viele, und sie werden – vielleicht mehr als früher – in der 
Öffentlichkeit ausgetragen, zum Teil unter Beteiligung von gesellschaftlichen 
Gruppen, denen die Kirche nicht viel bedeutet und die die theologische und 
spirituelle Tiefe der Fragen nicht unbedingt interessiert. 

Polarisierung und Simplifizierung 

Ein Teil der Streitigkeiten wird – insbesondere in Internetforen – auf respektlose 
Weise ausgetragen. Nicht nur in der Politik, sondern auch in der Kirche lässt sich 
eine Polarisierung beobachten, die es zunehmend schwer macht, die andere(n) 
Seite(n) wirklich anzuhören und ihr bzw. ihnen eine Wahrheitsfähigkeit – im 
kirchlichen Kontext auch Geistbegabtheit – zuzugestehen. Hier wie dort werden 
Rufe nach schnellen und vor allem einfachen Lösungen laut. Nach dem Motto: 
Simplify your Life. Simplify your World. Simplify your Church. Aber kann das eine 
sinnvolle Option sein: Simplify your Church? Es ist zugegebenermaßen schwie-
rig, angesichts der chaotisch wirkenden Gemengelage nach menschlichen Maß
stäben weiterhin eine Perspektive für die Kirche zu sehen. Wo sie klar formuliert 
wird, ist sie häufig an ganz bestimmte Veränderungen von Strukturen gebun-
den, so als gäbe es z.B. erst dann wieder eine Perspektive, wenn die Kirche bei-
spielsweise den Zölibat aufhebt oder Frauen zu Priesterinnen weiht. Dabei wer-
den solche Einzelthemen selten in der Differenziertheit betrachtet, die sie ver-
dienen. Andere wiederum sehen gerade mit solchen Veränderungen in der Kir-
che keine Perspektive mehr. Es scheint fast unmöglich, dass die streitenden 
Parteien zu einer Einigung kommen, die auch noch weltkirchlich kompatibel 
ist. Bisweilen besteht nicht einmal mehr die Bereitschaft, auch nur wertschät-
zend miteinander zu reden. Man kann sich fragen, ob die Kirchenmitglieder-
zahlen im freien Fall sind, weil Menschen die Strukturen unerträglich finden, 
oder deshalb, weil die Kirche so sehr mit sich selbst beschäftigt ist, dass sie 
Menschen nichts mehr von Gott sagt und nicht mehr klar ist, dass es nicht nur 
um sie und ihre Strukturen geht. Wir haben den Eindruck, in all dem finden 
sich viele Anzeichen einer kollektiven Trostlosigkeit.

Mit dieser Einschätzung – das ist wichtig – ist keine Wertung verbunden. 
Trostlosigkeit ist an sich zwar etwas sehr schwer zu Ertragendes, aber nichts 
Schlechtes. Sie ist erst einmal einfach da und hat ihre Daseinsberechtigung als 
Realität, die ein Einzelner in sich oder eine Gruppe in ihrer gemeinsamen Ge-
stimmtheit vorfindet, aber nicht gemacht hat. Sowohl für den Einzelnen als 

259

Simplify your church?



auch für das Kollektiv stellt sich nur die Frage, wie mit einer solchen Gestimmt-
heit der Trostlosigkeit konstruktiv umgegangen werden kann. Hier stellt sich bei 
uns Verfasserinnen dieses Beitrags insbesondere da ein deutliches Unbehagen 
ein, wo schnelle, einfache Lösungen propagiert werden. Genau das scheint uns 
ein Symptom der Versuchung zu sein, in der Situation der kollektiven Trostlo-
sigkeit schnell etwas zu ändern, um ihr zu entkommen. Diese Tendenz zeigt 
sich uns aktuell in der Kirche ebenso wie in der Gesellschaft. Das ist menschlich 
verständlich, weil eben Zeiten der Trostlosigkeit manchmal als unerträglich em-
pfunden werden. Aber es ist nicht konstruktiv. Denn die Trostlosigkeit hat ja 
mit der – bedeutsamen! – Tiefe der Krise zu tun, weshalb schnelle Veränderun-
gen hier oft „falsche Freunde“ sind. Damit soll in keiner Weise gesagt werden, 
dass in der Kirche keine Veränderungen notwendig oder sinnvoll wären. Es kann 
gut sein, dass sie notwendig sind. Und es ist auf jeden Fall notwendig, sich da-
rüber grundlegend Gedanken zu machen. Aber aus einer Situation der Trostlo-
sigkeit heraus ist unwahrscheinlich, dass wir als Gemeinschaft der Kirche den 
rechten Blick für die anstehenden Fragen und angemessenen Antworten haben. 
Noch komplexer wird die Herausforderung, wenn man betrachtet, dass umge-
kehrt nicht nur der Wunsch, schnell etwas zu ändern, eine Reaktion auf die 
Trostlosigkeit sein kann, sondern auch der Wunsch, auf keinen Fall irgendetwas 
zu ändern. Denn Ignatius spricht in diesem Kontext von einer „Regung zu den 
niederen und irdischen Dingen“. Darunter könnte auch ein persönliches Schutz- 
bzw. Sicherheitsbedürfnis in ungewissen Zeiten fallen. Die Kirche ist durchaus – 
nicht nur, aber auch – irdisch. Man kann sie also in ihrer irdischen Gestalt fest-
halten wollen, ohne im Blick zu haben, dass sie in ihrem innersten Wesen dazu 
da ist, auf Gott zu verweisen und für ihn durchsichtig zu sein. So könnte sich 
Trostlosigkeit auch im krampfhaften Festhalten äußern, im Extremfall in einer 
Art Ekklesiolatrie, in der der heilige Gott trotz vieler Rede vom Heiligen ebenso 
aus dem Blick gerät, wie andererseits in einem aus der Trostlosigkeit hervorge-
henden Aktionismus.

Wie umgehen damit?

Was also tun? Ignatius gibt eine weitere Regel zum Verhalten in Trostlosigkeit, 
die wesentlich zu der ersten gehört: „Wiewohl wir in der Trostlosigkeit nicht die 
ursprünglichen Vorsätze ändern dürfen, ist es doch sehr von Nutzen, sich inten-
siv gegen die Trostlosigkeit selbst zu ändern, wie es etwa geschieht, indem wir 
mehr Nachdruck auf das Gebet, die Besinnung, auf vieles Erforschen legen und 
indem wir uns in irgendeiner Weise, Buße zu tun, länger einsetzen“ (GÜ 319). 
Ignatius empfiehlt also zwei Dinge: Erstens nichts zu ändern und damit die in-
nere Spannung, die die Trostlosigkeit in uns auslöst, auszuhalten, ohne gleich 
ins verändernde Tun zu gehen. Sein zweiter Rat: sich ganz entschieden Gott zu-

260

Kirche



6	 Zitiert nach P. Zimmerling, Evangelische Spiritualität: Wurzeln und Zugänge. Göttingen 2003, 199.

zuwenden. Er empfiehlt hingegen nicht, sich wieder selbst in Trost zu versetzen, 
was ohnehin unmöglich ist. Eine verständliche und natürliche Reaktion auf 
Trostlosigkeit ist, ihr entkommen und sich selbst trösten zu wollen. Aber genau 
das kann zu übereilten Reaktionen anstelle von überlegtem Agieren führen. 
Nicht selten ist das Bedürfnis, aus der Trostlosigkeit wieder herauszukommen, 
handlungsleitendes Motiv, alle möglichen Lösungen aus der Krise zu erwägen 
und umzusetzen, die man bei gelassener Gemütsruhe nicht gewählt hätte. Das 
gilt für die/den Einzelne(n) genauso wie für eine Gemeinschaft. Ignatius trennt 
demgegenüber ganz klar: Erst soll man sich Gott zuwenden und mit dieser Aus-
richtung in der Trostlosigkeit ausharren, bis sich wieder Trost einstellt, und erst 
dann soll man sich der Lösung anstehender Sachfragen zuwenden. Die zentrale 
Versuchung besteht darin, den entscheidenden ersten Schritt zu überspringen 
und die Spannung einseitig aufzulösen, indem man entweder den Kopf in den 
Sand steckt oder aktionistische Lösungen sucht und umsetzt. 

Aber erst im Ausharren in der Spannung werden wir uns – allein und in Ge
meinschaft – unserer verdeckten Motive bewusst und es öffnet sich das Tor für 
das Wirken des Heiligen Geistes. Hier kann Gott selbst sich inspirierend zu Wort 
melden! Hier lernen wir, die verschiedenen Stimmen in uns zu hören und sie 
von der Stimme Gottes zu unterscheiden: „Beten heißt nicht, sich selbst reden 
zu hören. Beten heißt still sein und warten, bis der Betende Gott hört“ (Søren 
Kierkegaard).6 Es ist also nicht angebracht, in der Trostlosigkeit zu resignieren 
und sich mit der eigenen bzw. kollektiven Perspektivenlosigkeit abzufinden. 
Schon gar nicht ist es angebracht, sich dauerhaft darin auszuruhen, dass man 
gerade in keiner guten Verfassung ist, eine Entscheidung zu treffen, auch wenn 
es wichtig ist, dies realistisch im Blick zu behalten. Es ist wichtig, in der Trost-
losigkeit in Geduld auszuharren, aber das, was man tun kann, das soll man auch 
tun, also Gebet und Buße (Metanoia – den Sinn ändern) suchen und Trost und 
Gnade von Gott erhoffen. Dabei geht es keinesfalls darum, sich ins Gebet zu 
flüchten, weil man nicht handeln will, sondern vielmehr darum, im Gebet wie-
der handlungsfähig zu werden, und zwar fähig zu einem Handeln, das auch vor 
Gott Bestand hat. 

Es ist in diesem Zusammenhang gut, dass die Kirche den sensus fidelium als 
Quelle der Theologie wiederentdeckt. Er wird insofern Quelle sein können, als 
er wirklich ein sensus fidelium ist, also der Sinn von Menschen, die aus Gottes 
Treue (fides) leben und entschieden als Glaubende (fideles) ihren Lebensweg ge-
stalten. Dafür aber ist die Ausrichtung auf Gott, die kein Mensch einfach hat, 
die aber jeder Mensch suchen kann, von entscheidender Bedeutung. Sie ist die 
Grundlage jeder geistlichen Unterscheidung. Um diese Grundlage gilt es sich zu 
bemühen, sowohl im eigenen Leben als auch in der Gemeinschaft der Kirche.

261

Simplify your church?



7	 Vgl. M. Ivens, Understanding the Spiritual Exercises. A Handbook for retreat directors. Gloucester 2008, 31.

Indifferenz

Wodurch zeichnet sich die Ausrichtung auf Gott bzw. der Wille dazu aus? Eine 
grundlegende Haltung ist hier die „Indifferenz“. Die ignatianischen Exerzitien 
meinen damit im Kontext von Entscheidungsfindung eine Offenheit auf den 
Willen Gottes hin. Es geht darum, vor einer Entscheidung innerlich frei zu sein 
von den sogenannten „ungeordneten Anhänglichkeiten“. Dazu gehören u.a. Af-
fekte, wie z.B. Neigungen, Vorlieben, Ängste, Gewohnheiten, wenn und sofern 
sie die anstehende Entscheidung blockieren und denjenigen, der eine Entschei-
dung treffen möchte, daran hindern, den Willen Gottes zu suchen. Gleiches gilt 
für Gedanken, Argumente und innere Konzepte, die den Blick verstellen. All 
diese Gegebenheiten müssen sich nicht auflösen, aber die Indifferenz ermög-
licht, sich von ihnen im Urteil und im Handeln nicht bestimmen zu lassen. So 
entsteht ein innerer Raum, in dem die Bewegungen des Heiligen Geistes wahr-
genommen werden und Ereignisse und Verhältnisse in Beziehung zum göttli-
chen Willen gesehen werden können.7 Dann ist der Mensch in der Lage, den 
Willen Gottes zu suchen und zu finden. Indifferenz meint also keine dauerhaf-
te „Neutralität“. 

Ein Glaubender bzw. eine Glaubende, der/die sich um Indifferenz bemüht, 
hat eine Meinung und vertritt diese mit Leidenschaft. Aber jede Meinung ist un-
ter liebevoller Wahrnehmung der Gegenargumente gemeinsam darauf hin zu 
prüfen, ob sie wirklich Gott und den Menschen dient, oder eher persönlichen 
Anhänglichkeiten. Eine einfache Prüfung der eigenen Motivation kann hier 
sein, zu erwägen, wie ich selbst auf das Gegenteil reagiere. Gelassen? Verletzt? 
Zornig? In seltenen Fällen mag es auch einmal ein heiliger Schmerz oder Zorn 
sein, wenn mich das Gegenteil meiner Meinung auf die Palme bringt oder für 
mich auf gar keinen Fall als Lösung in Frage kommt. Meistens ist es aber doch 
nur mein eigener Zorn und meine eigene Verletzung und hat mit dem „heili-
gen“ Schmerz und Zorn der Propheten gar nichts zu tun. Dann ist es meine Auf-
gabe, mich damit auseinanderzusetzen und Indifferenz zu erbitten, um wirk-
lich offen für Gottes Willen zu sein und nicht meinen eigenen mit seinem zu 
verwechseln. 

Die zunehmende Polarisierung innerhalb der Kirche scheint uns viel damit 
zu tun zu haben, dass wir in der Kirche in Deutschland momentan nicht frei 
sind für das, was Gott von uns will, weil wir so sehr damit beschäftigt sind, was 
wir wollen. Hören wir einander noch zu? Und hören wir Gott noch zu? Das wä-
re die wichtigste Grundlage für alle Entscheidungsprozesse.

262

Kirche



Und jetzt?

Was will Gott heute von der Kirche in Deutschland? Das ist ganz gewiss keine 
einfache Frage. Deshalb sind zu einfache oder zu sichere Antworten und im Sin-
ne der geistlichen Unterscheidung eben auch allzu schnelle Antworten nicht 
zielführend. Vielleicht will die Zeit der Trostlosigkeit erst einmal ausgehalten 
sein, um neu mit Gott in Berührung zu kommen. Gute Unterscheidung braucht 
Zeit und Differenzierung und einen geschützten Raum. Transparenz wird zwar 
heute an vielen Stellen zu Recht gefordert, ist aber nicht in jeder Phase eines 
geistlichen Prozesses sinnvoll. Die Offenheit, dass sich eine Entscheidung auch 
erst innerhalb des Prozesses entwickelt, kann durch ein Übermaß an Transpa-
renz gefährdet werden. Der Moment der Entscheidung ist möglicherweise ein 
Moment der Gnade, um die es zu bitten und auf die es zu warten gilt. Ist der 
Wille Gottes stark und gewaltig, oder nicht vielleicht manchmal auch zart wie 
der Säugling in der Krippe? Wir wissen nicht erst heute, aber gerade heute um 
Missbrauch im Namen Gottes. Gerade deshalb können wir kaum ehrfürchtig 
und sensibel genug nach dem Willen Gottes tasten, indem wir die Gnade erbit-
ten, ihn zu finden, und von daher auch die richtigen Lösungen zur richtigen 
Zeit für alle weiteren wichtigen Fragen.

263

Simplify your Church?


