Kirche

Igna Kramp CJ | Frankfurt

geb. 1974, Dr. phil,, Dr. theol., Dozentin am
Theologisch Pastoralen Institut der Dioze-
sen Fulda, Limburg, Mainz und Trier
kramp@tpi-mainz.de

Johanna Schulenburg CJ | Wien

geb. 1969, Dr. iur., Dipl.-Theol., Mitarbei-
terin des Kardinal K6nig Hauses Wien,
Noviziatsleiterin | schulenburg@kardinal-
koenig-haus.at

Simplify your church?

Ein Pladoyer fur geistliche Unterscheidung in der Krise

»In Krisenzeiten nichts dndern!” — So wird bisweilen eine Regel des hl. Ignatius
zur Unterscheidung der Geister in stark vereinfachter Form zusammengefasst.
Angesichts der aktuellen Situation der Kirche in Deutschland ist dies in man-
chen Ohren sicher ein provozierender Satz, falls er suggerieren sollte, dass sich
in der Kirche nichts dndern diirfe. Fiir andere kdme er aus demselben Grund als
Immunisierungsstrategie vielleicht gerade gelegen. Es geht aber bei dieser Regel
nicht darum, notwendige und sinnvolle Entscheidungen zu unterbinden. Sie
soll gerade dabei helfen, diese unter den bestméglichen Bedingungen und -
auch im geistlichen Sinne! — verantwortungsvoll zu treffen. Sie in dieser Weise
auf die aktuelle Situation der Kirche in Deutschland anzuwenden, ist der Fokus
dieses Artikels.

Worum geht es bei diesem Ratschlag des Ignatius? Im Grunde kennen wir
die Grundrichtung des Gesagten aus unserem Alltagsleben: ,Lass Dir Zeit, ehe
Du Dich entscheidest.” , Schlaf nochmal driiber.” , Trenne Dich nicht wegen ei-
nes Streits.” , Kiindige nicht gleich Deine Arbeit, weil Du Dich iiber den Chef
aufregst.” ,Komm erst mal runter!” Eine Entscheidung nicht in emotional auf-
gewihlter oder akut depressiver Verfassung zu treffen, sagt uns schon der gesun-
de Menschenverstand. Grundsitzlich gilt dies nicht nur fiir die Entscheidungen
Einzelner, sondern auch von Gruppen und Gemeinschaften. Auch in institutio-

256



Simplify your church?

nellen Kontexten wird eine innere Freiheit bei Entscheidungen gefordert. Hier
duflert sich die emotionale Ausnahmesituation zwar anders, beispielsweise in ei-
ner kollektiven Lahmung oder im stdndigen Streit. Aber grundsatzlich wird es
auch hier angeraten sein, keine tiberstiirzten Entscheidungen zu treffen, sondern
die Missstimmung erst einmal auszuhalten und sich fiir eine Entscheidung Zeit
zu nehmen.

Die Regel des Ignatius

Die Unterscheidungsregel des Ignatius muss fiir die weiteren Uberlegungen in
diesem Beitrag allerdings zundchst prézisiert werden, denn ,In Krisenzeiten
nichts dndern!” ist eben eine verkiirzte Fassung. Ausfiihrlich lautet die Regel:
»Zur Zeit der Trostlosigkeit niemals eine Anderung machen, sondern fest und
bestdndig in den Vorsdtzen und in dem Entschluf} stehen, in denen man an
dem solcher Trostlosigkeit vorangehenden Tag stand oder in dem Entschluf3, in
dem man in der vorangehenden Trostung stand. Denn wie uns in der Trostung
mehr der gute Geist fiihrt und berit, so in der Trostlosigkeit der bose, mit des-
sen Ratschldgen wir nicht den Weg einschlagen konnen, um das Rechte zu tref-
fen” (GU 318).! Hier ist nicht von ,Krisenzeit“ die Rede, sondern von , Trostlo-
sigkeit”. Das fasst prdziser, worum es genau geht. Denn vom griechischen Wort-
sinn ist eine Krise eine Zeit der Unterscheidung und Entscheidung, aber nicht
unbedingt eine Zeit, in der man emotional neben sich steht. Die Regel bezieht
sich jedoch gerade auf einen solchen ,inneren Ausnahmezustand”. Angewandt
auf die Kirche in Deutschland hief3e das: Sie befindet sich nicht ,lediglich” in
einer Krise, sondern in tiefer geistlicher Trostlosigkeit.

Was aber ist , Trostlosigkeit” bei Ignatius? Es ist nicht einfach nur eine emo-
tionale Unausgeglichenheit, wie sie oben erwdhnt wurde, auch wenn dies ein
Element der Trostlosigkeit sein kann. Ignatius beschreibt sie viel umfassender:
Trostlosigkeit ist ,Dunkelheit der Seele, Verwirrung in ihr, Regung zu den nie-
deren und irdischen Dingen, Unruhe von verschiedenen Bewegungen und Ver-
suchungen, die zu Unglauben bewegen, ohne Hoffnung, ohne Liebe, wobei sich
die Seele ganz trage, lau, traurig und wie von ihrem Schépfer und Herrn getrennt
findet”. In dieser inneren Stimmung, so fithrt Ignatius weiter aus, entsprechen
dann auch die Gedanken dem Befinden (GU 317). Jeder kennt solche dunklen
Gedanken: ,Es hat doch alles eh keinen Sinn mehr!“ ,, Wohin soll das denn noch
fihren?“ ,Ich habe keine Lust mehr!“ ,Das schaffe ich nie!” ,Ich mag nicht
mehr!“ Es ist plausibel, dass sich mit einem derartigen inneren Chor schwerer
eine fundierte Entscheidung finden lasst. Eben deshalb warnt Ignatius, dass der-

1 Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. Deutsche Werkausgabe, Bd. 2. Ubers. v. P. Knauer. Wiirzburg
1998, 246.

257



Kirche

jenige, der sich in Trostlosigkeit vorfindet, innerlich auf Abwege geraten und
sein innerer ,Draht” zu Gott hin beeintrachtigt werden kann. Entsprechend rit
er, eine Entscheidung erst dann zu treffen, wenn der ,Draht” wieder gut und die
Verbindung des Menschen zu seinem Schopfer und Herrn nicht mehr gestort
ist, er sich nicht mehr ,wie getrennt von ihm“ vorfindet. Im Dunkeln kann man
nun mal nicht gut sehen.

Kirche in der ,Trostlosigkeit”

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister werden meist fiir individuelle Ent-
scheidungen eingesetzt, aber sind in leicht modifizierter Form auch fiir die geist-
liche Unterscheidung in Gruppen geeignet.>? Denn nicht nur Einzelne kénnen
von verschiedenen Geistern bewegt werden, sondern auch eine Gruppe, ja sogar
ein ganzes Volk3. Fir die , Trostlosigkeit” steht biblisch das immer wieder , mur-
rende” Volk Israel vor Augen. So kann es auch einer ganzen Teilkirche gehen.
Die Situation ist dann natiirlich weitaus komplexer als bei einer Einzelperson,
da nicht einfach nur die Gruppe als Ganze, sondern jeder Einzelne in ihr und
die Gruppe als Ganze innerlich durch die verschiedenen Geister bewegt werden.
Dennoch kénnen vorherrschende Gestimmtheiten vorhanden sein. Franz Meu-
res hat die oben zitierte Definition der Trostlosigkeit von Ignatius fiir Gruppen
folgendermafien umformuliert: , Ich nenne Trostlosigkeit Vorgange in der Grup-
pe, die ganz das Gegenteil zum soeben gesagten* sind, ndmlich Perspektivlosig-
keit und Verwirrung in der Gruppe, primitive oder ordindre Vorginge, Unruhe,
Streit und Chaos durch verschiedene Herausforderungen und Fragestellungen,
d.h. Vorginge, die zu einer Abnahme von Glaube, Hoffnung und Liebe fiihren,
wobei sich die Gruppe wie geldhmt, ganz lustlos und resigniert erlebt und ohne
jedes Vertrauen auf Gottes Hilfe und geistlichen Fortschritt.”®

Lassen sich die genannten Phianomene in der Kirche in Deutschland derzeit
beobachten? Die aktuelle Situation ist jedenfalls in verschiedenster Hinsicht
verwirrend. Lange vorhandenes Vertrauen ist durch Fille geistlichen und sexuel-
len Missbrauchs zutiefst erschiittert, und dies keineswegs nur bei direkt Betrof-
fenen, sondern bei allen. Nicht nur Einzelne sind traumatisiert, sondern das ge-
samte System, der ganze ,Leib”. An dieser Stelle geht es der Kirche nicht anders
als anderen Institutionen. Im Gegenteil ist die Erschiitterung aufgrund des ho-
hen eigenen Anspruchs und des Wissens um ihre mehr als menschliche Dimen-
sion eher noch gravierender. Hinzu kommt als weitere Form der Verunsiche-

2 S. dazu etwa: E. Meures, Unterscheidung der Geister in Gruppen. Eine Ubertragung der Regeln zur Unter-

scheidung der Geister auf Gruppenprozesse, in: KorrSpirEx Heft 68, Jg. 46 (1996), 25-37.

Ebd., 26 f.

4 Gemeint ist hier, wie schon im Exerzitienbuch, die vorangegangene Regel {iber den geistlichen
Trost (Nr. 316).

5 F Meures, Unterscheidung der Geister in Gruppen, 30 [s. Anm. 2].

w

258



Simplify your church?

rung, dass die Kirche sich in dieser Situation in kaum je gekannter Weise selbst
in ihren Strukturen und Uberlieferungen in Frage stellt. Das zeigt eine Offen-
heit fiir Verdnderung, impliziert aber auch eine gewaltige Unklarheit, in der vie-
le Fragen erst einmal unbeantwortet sind. Schon tiber die Fragen und ihre Be-
deutung herrscht keine Finigkeit, gar nicht zu reden von mdoglichen Antworten.
Streitigkeiten gibt es viele, und sie werden - vielleicht mehr als frither — in der
Offentlichkeit ausgetragen, zum Teil unter Beteiligung von gesellschaftlichen
Gruppen, denen die Kirche nicht viel bedeutet und die die theologische und
spirituelle Tiefe der Fragen nicht unbedingt interessiert.

Polarisierung und Simplifizierung

Ein Teil der Streitigkeiten wird - insbesondere in Internetforen - auf respektlose
Weise ausgetragen. Nicht nur in der Politik, sondern auch in der Kirche ldsst sich
eine Polarisierung beobachten, die es zunehmend schwer macht, die andere(n)
Seite(n) wirklich anzuhdéren und ihr bzw. ihnen eine Wahrheitsfahigkeit — im
kirchlichen Kontext auch Geistbegabtheit — zuzugestehen. Hier wie dort werden
Rufe nach schnellen und vor allem einfachen Losungen laut. Nach dem Motto:
Simplify your Life. Simplify your World. Simplify your Church. Aber kann das eine
sinnvolle Option sein: Simplify your Church? Es ist zugegebenermaflen schwie-
rig, angesichts der chaotisch wirkenden Gemengelage nach menschlichen Maf3-
stiben weiterhin eine Perspektive fiir die Kirche zu sehen. Wo sie klar formuliert
wird, ist sie hdufig an ganz bestimmte Verdnderungen von Strukturen gebun-
den, so als gédbe es z.B. erst dann wieder eine Perspektive, wenn die Kirche bei-
spielsweise den Zolibat aufhebt oder Frauen zu Priesterinnen weiht. Dabei wer-
den solche Einzelthemen selten in der Differenziertheit betrachtet, die sie ver-
dienen. Andere wiederum sehen gerade mit solchen Verdnderungen in der Kir-
che keine Perspektive mehr. Es scheint fast unmaoglich, dass die streitenden
Parteien zu einer Einigung kommen, die auch noch weltkirchlich kompatibel
ist. Bisweilen besteht nicht einmal mehr die Bereitschaft, auch nur wertschat-
zend miteinander zu reden. Man kann sich fragen, ob die Kirchenmitglieder-
zahlen im freien Fall sind, weil Menschen die Strukturen unertriglich finden,
oder deshalb, weil die Kirche so sehr mit sich selbst beschiftigt ist, dass sie
Menschen nichts mehr von Gott sagt und nicht mehr klar ist, dass es nicht nur
um sie und ihre Strukturen geht. Wir haben den Eindruck, in all dem finden
sich viele Anzeichen einer kollektiven Trostlosigkeit.

Mit dieser Einschédtzung — das ist wichtig — ist keine Wertung verbunden.
Trostlosigkeit ist an sich zwar etwas sehr schwer zu Ertragendes, aber nichts
Schlechtes. Sie ist erst einmal einfach da und hat ihre Daseinsberechtigung als
Realitédt, die ein Einzelner in sich oder eine Gruppe in ihrer gemeinsamen Ge-
stimmtheit vorfindet, aber nicht gemacht hat. Sowohl fiir den Einzelnen als

259



Kirche

auch fir das Kollektiv stellt sich nur die Frage, wie mit einer solchen Gestimmt-
heit der Trostlosigkeit konstruktiv umgegangen werden kann. Hier stellt sich bei
uns Verfasserinnen dieses Beitrags insbesondere da ein deutliches Unbehagen
ein, wo schnelle, einfache Losungen propagiert werden. Genau das scheint uns
ein Symptom der Versuchung zu sein, in der Situation der kollektiven Trostlo-
sigkeit schnell etwas zu dndern, um ihr zu entkommen. Diese Tendenz zeigt
sich uns aktuell in der Kirche ebenso wie in der Gesellschaft. Das ist menschlich
verstandlich, weil eben Zeiten der Trostlosigkeit manchmal als unertrdglich em-
pfunden werden. Aber es ist nicht konstruktiv. Denn die Trostlosigkeit hat ja
mit der — bedeutsamen! — Tiefe der Krise zu tun, weshalb schnelle Verdanderun-
gen hier oft ,falsche Freunde” sind. Damit soll in keiner Weise gesagt werden,
dass in der Kirche keine Veranderungen notwendig oder sinnvoll wéren. Es kann
gut sein, dass sie notwendig sind. Und es ist auf jeden Fall notwendig, sich da-
ritber grundlegend Gedanken zu machen. Aber aus einer Situation der Trostlo-
sigkeit heraus ist unwahrscheinlich, dass wir als Gemeinschaft der Kirche den
rechten Blick fiir die anstehenden Fragen und angemessenen Antworten haben.
Noch komplexer wird die Herausforderung, wenn man betrachtet, dass umge-
kehrt nicht nur der Wunsch, schnell etwas zu dndern, eine Reaktion auf die
Trostlosigkeit sein kann, sondern auch der Wunsch, auf keinen Fall irgendetwas
zu dndern. Denn Ignatius spricht in diesem Kontext von einer ,Regung zu den
niederen und irdischen Dingen”. Darunter konnte auch ein personliches Schutz-
bzw. Sicherheitsbediirfnis in ungewissen Zeiten fallen. Die Kirche ist durchaus —
nicht nur, aber auch - irdisch. Man kann sie also in ihrer irdischen Gestalt fest-
halten wollen, ohne im Blick zu haben, dass sie in ihrem innersten Wesen dazu
da ist, auf Gott zu verweisen und fiir ihn durchsichtig zu sein. So konnte sich
Trostlosigkeit auch im krampfhaften Festhalten duflern, im Extremfall in einer
Art Ekklesiolatrie, in der der heilige Gott trotz vieler Rede vom Heiligen ebenso
aus dem Blick gerdt, wie andererseits in einem aus der Trostlosigkeit hervorge-
henden Aktionismus.

Wie umgehen damit?

Was also tun? Ignatius gibt eine weitere Regel zum Verhalten in Trostlosigkeit,
die wesentlich zu der ersten gehort: ,Wiewohl wir in der Trostlosigkeit nicht die
urspriinglichen Vorsitze dndern diirfen, ist es doch sehr von Nutzen, sich inten-
siv gegen die Trostlosigkeit selbst zu dndern, wie es etwa geschieht, indem wir
mehr Nachdruck auf das Gebet, die Besinnung, auf vieles Erforschen legen und
indem wir uns in irgendeiner Weise, Buf3e zu tun, linger einsetzen” (GU 319).
Ignatius empfiehlt also zwei Dinge: Erstens nichts zu d&ndern und damit die in-
nere Spannung, die die Trostlosigkeit in uns auslost, auszuhalten, ohne gleich
ins verindernde Tun zu gehen. Sein zweiter Rat: sich ganz entschieden Gott zu-

260



Simplify your church?

zuwenden. Er empfiehlt hingegen nicht, sich wieder selbst in Trost zu versetzen,
was ohnehin unmdoglich ist. Eine verstdndliche und natiirliche Reaktion auf
Trostlosigkeit ist, ihr entkommen und sich selbst trosten zu wollen. Aber genau
das kann zu tibereilten Reaktionen anstelle von iiberlegtem Agieren fiihren.
Nicht selten ist das Bediirfnis, aus der Trostlosigkeit wieder herauszukommen,
handlungsleitendes Motiv, alle moglichen Losungen aus der Krise zu erwdgen
und umzusetzen, die man bei gelassener Gemiitsruhe nicht gewéhlt hétte. Das
gilt fiir die/den Einzelne(n) genauso wie fiir eine Gemeinschaft. Ignatius trennt
demgegeniiber ganz klar: Erst soll man sich Gott zuwenden und mit dieser Aus-
richtung in der Trostlosigkeit ausharren, bis sich wieder Trost einstellt, und erst
dann soll man sich der Losung anstehender Sachfragen zuwenden. Die zentrale
Versuchung besteht darin, den entscheidenden ersten Schritt zu iiberspringen
und die Spannung einseitig aufzuldsen, indem man entweder den Kopf in den
Sand steckt oder aktionistische Losungen sucht und umsetzt.

Aber erst im Ausharren in der Spannung werden wir uns - allein und in Ge-
meinschaft — unserer verdeckten Motive bewusst und es 6ffnet sich das Tor fiir
das Wirken des Heiligen Geistes. Hier kann Gott selbst sich inspirierend zu Wort
melden! Hier lernen wir, die verschiedenen Stimmen in uns zu hdren und sie
von der Stimme Gottes zu unterscheiden: , Beten heif$t nicht, sich selbst reden
zu horen. Beten heifdt still sein und warten, bis der Betende Gott hort” (Seren
Kierkegaard).¢ Es ist also nicht angebracht, in der Trostlosigkeit zu resignieren
und sich mit der eigenen bzw. kollektiven Perspektivenlosigkeit abzufinden.
Schon gar nicht ist es angebracht, sich dauerhaft darin auszuruhen, dass man
gerade in keiner guten Verfassung ist, eine Entscheidung zu treffen, auch wenn
es wichtig ist, dies realistisch im Blick zu behalten. Es ist wichtig, in der Trost-
losigkeit in Geduld auszuharren, aber das, was man tun kann, das soll man auch
tun, also Gebet und Bufie (Metanoia — den Sinn dndern) suchen und Trost und
Gnade von Gott erhoffen. Dabei geht es keinesfalls darum, sich ins Gebet zu
fliichten, weil man nicht handeln will, sondern vielmehr darum, im Gebet wie-
der handlungsfahig zu werden, und zwar fihig zu einem Handeln, das auch vor
Gott Bestand hat.

Es ist in diesem Zusammenhang gut, dass die Kirche den sensus fidelium als
Quelle der Theologie wiederentdeckt. Er wird insofern Quelle sein kénnen, als
er wirklich ein sensus fidelium ist, also der Sinn von Menschen, die aus Gottes
Treue (fides) leben und entschieden als Glaubende (fideles) ihren Lebensweg ge-
stalten. Dafiir aber ist die Ausrichtung auf Gott, die kein Mensch einfach hat,
die aber jeder Mensch suchen kann, von entscheidender Bedeutung. Sie ist die
Grundlage jeder geistlichen Unterscheidung. Um diese Grundlage gilt es sich zu
bemiihen, sowohl im eigenen Leben als auch in der Gemeinschaft der Kirche.

6 Zitiert nach P. Zimmerling, Evangelische Spiritualitit: Wurzeln und Zugdinge. Gottingen 2003, 199.

261



Kirche

Indifferenz

Wodurch zeichnet sich die Ausrichtung auf Gott bzw. der Wille dazu aus? Eine
grundlegende Haltung ist hier die ,Indifferenz”. Die ignatianischen Exerzitien
meinen damit im Kontext von Entscheidungsfindung eine Offenheit auf den
Willen Gottes hin. Es geht darum, vor einer Entscheidung innerlich frei zu sein
von den sogenannten ,ungeordneten Anhanglichkeiten”. Dazu gehoren u.a. Af-
fekte, wie z.B. Neigungen, Vorlieben, Angste, Gewohnheiten, wenn und sofern
sie die anstehende Entscheidung blockieren und denjenigen, der eine Entschei-
dung treffen mochte, daran hindern, den Willen Gottes zu suchen. Gleiches gilt
fiir Gedanken, Argumente und innere Konzepte, die den Blick verstellen. All
diese Gegebenheiten miissen sich nicht auflsen, aber die Indifferenz ermog-
licht, sich von ihnen im Urteil und im Handeln nicht bestimmen zu lassen. So
entsteht ein innerer Raum, in dem die Bewegungen des Heiligen Geistes wahr-
genommen werden und Ereignisse und Verhaltnisse in Beziehung zum gottli-
chen Willen gesehen werden kénnen.” Dann ist der Mensch in der Lage, den
Willen Gottes zu suchen und zu finden. Indifferenz meint also keine dauerhaf-
te ,Neutralitat”.

Ein Glaubender bzw. eine Glaubende, der/die sich um Indifferenz bemiiht,
hat eine Meinung und vertritt diese mit Leidenschaft. Aber jede Meinung ist un-
ter liebevoller Wahrnehmung der Gegenargumente gemeinsam darauf hin zu
priifen, ob sie wirklich Gott und den Menschen dient, oder eher personlichen
Anhiénglichkeiten. Eine einfache Priifung der eigenen Motivation kann hier
sein, zu erwdgen, wie ich selbst auf das Gegenteil reagiere. Gelassen? Verletzt?
Zornig? In seltenen Féllen mag es auch einmal ein heiliger Schmerz oder Zorn
sein, wenn mich das Gegenteil meiner Meinung auf die Palme bringt oder fiir
mich auf gar keinen Fall als Losung in Frage kommt. Meistens ist es aber doch
nur mein eigener Zorn und meine eigene Verletzung und hat mit dem , heili-
gen” Schmerz und Zorn der Propheten gar nichts zu tun. Dann ist es meine Auf-
gabe, mich damit auseinanderzusetzen und Indifferenz zu erbitten, um wirk-
lich offen fiir Gottes Willen zu sein und nicht meinen eigenen mit seinem zu
verwechseln.

Die zunehmende Polarisierung innerhalb der Kirche scheint uns viel damit
zu tun zu haben, dass wir in der Kirche in Deutschland momentan nicht frei
sind fiir das, was Gott von uns will, weil wir so sehr damit beschiftigt sind, was
wir wollen. Horen wir einander noch zu? Und horen wir Gott noch zu? Das wa-
re die wichtigste Grundlage fiir alle Entscheidungsprozesse.

7 Vgl. M. Ivens, Understanding the Spiritual Exercises. A Handbook for retreat directors. Gloucester 2008, 31.

262



Simplify your Church?

Und jetzt?

Was will Gott heute von der Kirche in Deutschland? Das ist ganz gewiss keine
einfache Frage. Deshalb sind zu einfache oder zu sichere Antworten und im Sin-
ne der geistlichen Unterscheidung eben auch allzu schnelle Antworten nicht
zielfihrend. Vielleicht will die Zeit der Trostlosigkeit erst einmal ausgehalten
sein, um neu mit Gott in Beriihrung zu kommen. Gute Unterscheidung braucht
Zeit und Differenzierung und einen geschiitzten Raum. Transparenz wird zwar
heute an vielen Stellen zu Recht gefordert, ist aber nicht in jeder Phase eines
geistlichen Prozesses sinnvoll. Die Offenheit, dass sich eine Entscheidung auch
erst innerhalb des Prozesses entwickelt, kann durch ein Ubermaf an Transpa-
renz gefdhrdet werden. Der Moment der Entscheidung ist moglicherweise ein
Moment der Gnade, um die es zu bitten und auf die es zu warten gilt. Ist der
Wille Gottes stark und gewaltig, oder nicht vielleicht manchmal auch zart wie
der Sdugling in der Krippe? Wir wissen nicht erst heute, aber gerade heute um
Missbrauch im Namen Gottes. Gerade deshalb konnen wir kaum ehrfiirchtig
und sensibel genug nach dem Willen Gottes tasten, indem wir die Gnade erbit-
ten, ihn zu finden, und von daher auch die richtigen Losungen zur richtigen
Zeit fiir alle weiteren wichtigen Fragen.

263



