
1	 M. Rosenberger, Frei zu vergeben. Moraltheologische Überlegungen zu Schuld und Vergebung. Münster 
2019.

Michael Rosenberger | Linz

geb. 1962, Priester, Dr. theol., Professor 
für Moraltheologie an der KU Linz

m.rosenberger@ku-linz.at

Einem Geschwister das Herz öffnen
Chancen und Grenzen der Laienbeichte

Bis in jüngste Zeit hat Kardinal Christoph Schönborn die Pastoralassistent(inn)en 
seiner Erzdiözese immer wieder einmal dazu ermutigt, Menschen „die Beichte ab-
zunehmen“. Natürlich nicht mit einer sakramentalen Lossprechung von schwe-
ren Sünden, wohl aber mit einer Vergebungsbitte wie im Bußakt der Messe. Da
mit schließt er sich womöglich nicht ganz zufällig etlichen Neuen Geistlichen 
Gemeinschaften (movimenti) in der katholischen Kirche an, die diese nichtsakra
mentale Beichte „lässlicher“ Sünden gegenüber erfahrenen Mitgliedern ihrer Ge
meinschaft praktizieren. Schönborn wie die Movimenti wollen auf diese Weise ei-
ne auf die Frühzeit der Kirche zurückgehende Praxis wiederbeleben: Die „Laien-
beichte“ (confessio laico), also das Sündenbekenntnis gegenüber einem Laien oder 
einer Laiin. Allerdings ist bereits hier begriffliche Genauigkeit gefragt: Laienbeich-
te meint gerade nicht die Beichte bei Laientheolog(inn)en, also bei Amtsträger(in-
ne)n, auch wenn sie nicht geweiht sind, sondern bei geistlich erfahrenen, charis-
matischen Persönlichkeiten, die kein theologisches Studium und keine amtliche 
Beauftragung mitbringen. Insofern sind die Movimenti näher am ursprünglichen 
Sinn der Laienbeichte als der Vorschlag des Kardinals.

Wie ist die Laienbeichte moraltheologisch zu bewerten? Welche Chancen, wel
che Risiken und welche Grenzen hat sie? Nach einem historischen Durchgang 
durch das frühe Christentum und die mittelalterliche Theologie sollen systemati
sche Überlegungen zu einer differenzierten Antwort beitragen. Abschließend wird 
der Blick auf ein Qualitätsmanagement kirchlicher Versöhnungsangebote gerich
tet. Dabei greife ich auf Überlegungen meines kürzlich veröffentlichten Buchs zu 
Schuld und Vergebung zurück1, vertiefe diese aber über das dort Gesagte hinaus.

264

Kirche



2	 Vgl. K. Unterburger, Selbsterkenntnis und Fremdkontrolle, in: S. Demel / M. Pfleger (Hrsg.), Sakrament 
der Barmherzigkeit. Welche Chance hat die Beichte? Freiburg i. Br. 2017, 475–496. Ebenso M. Rosenber-
ger, Frei zu vergeben, 183–187 [s. Anm. 1].

3	 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 477 [s. Anm. 2].
4	 Basilius, Regulae fusius tractatae, Nr. 26.

Laienbeichte in der frühen Kirche

Parallel zueinander, aber unabhängig voneinander entstanden in der frühen Kir-
che zwei Institutionen, die auf Bekenntnis, Umkehr und Vergebung der Sünden 
zielten.2 Auf der einen Seite stand das Sakrament der Versöhnung: Hatte ein(e) 
Getaufte(r) eine schwere Sünde begangen, war er oder sie damit aus der kirchli
chen Gemeinschaft ausgeschlossen. Einmal im Leben konnte er oder sie jedoch 
wieder in die Kirche aufgenommen werden. Dies geschah durch ein öffentliches 
Bekenntnis, eine Zeit der Buße und die öffentliche Wiederaufnahme in die Kirche 
durch den Bischof oder Priester. Mit dem zahlenmäßigen Anwachsen der Kirche 
zur Volkskirche begann ab dem 5. Jh. eine schrittweise Privatisierung, zunächst 
des Bekenntnisses, dann auch der Buße und der Versöhnung. Die Umrisse des 
heutigen Bußsakraments, das der Versöhnung mit Gott unendlich mehr Bedeu
tung zuerkennt als der Versöhnung mit der Kirche, wurden sukzessive sichtbar.

Dem gegenüber stand das Schuldbekenntnis im Rahmen der geistlichen Füh-
rung, wie es die frühen Mönche und Mönchinnen praktizierten. Einem frei ge-
wählten geistlichen Vater oder einer geistlichen Mutter die eigenen Sünden zu 
offenbaren, gehörte „zu den frühen, zentralen asketischen Techniken des Mönch
tums“3. Das Gespräch fand naturgemäß im privaten Raum statt, thematisierte 
auch und vor allem kleinere Sünden und war nicht auf einen geweihten Priester 
angewiesen, sondern brauchte einen spirituell erfahrenen Menschen. Ein solches 
Gespräch war nicht einmalig, sondern fand in regelmäßigen Abständen statt. 

Die Praxis, im Rahmen der geistlichen Begleitung auch und vor allem seine 
Sünden zu offenbaren, fand Niederschlag in den ostkirchlichen Ordensregeln. So 
heißt es in der Basiliusregel: „Es darf aber auch keiner der Untergebenen, will er 
einen nennenswerten Fortschritt machen und ein den Geboten unseres Herrn Je-
sus Christus entsprechendes Leben führen, eine Regung der Seele bei sich geheim 
halten (ψυχής κίνημα ἀπόκρυφον φυλάσσειν παρ‘ ἑαυτῷ) noch irgend ein unbe-
dachtes Wort sprechen, sondern muss den Brüdern, welche voll Güte und Mitge-
fühl für die Kranken zu sorgen haben, die Geheimnisse seines Herzens mitteilen 
(ἀπογυμνοῦν τά κρυπτά τῆς καρδίας). Denn so wird das Lobenswerte befestigt, das 
Verwerfliche entsprechend geheilt, und gelangen wir durch diese Übung nach 
und nach zur Vollkommenheit.“4 

In der Basiliusregel ist von Sünden nicht die Rede. Es geht um die verborgenen 
Seelenbewegungen und die im Herzen verborgenen Dinge. Aus dem Kontext und 
auf der Grundlage allgemeiner Menschenkenntnis wird indes klar, dass ein Mönch 

265

Laienbeichte



5	 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 478 [s. Anm. 2].
6	 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu vergeben, 186 [s. Anm. 1].
7	 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 484–491 [s. Anm. 2].

vor allem die dunklen Gedanken und die sündigen Handlungen zu verbergen 
sucht – und insofern ist durchaus ersichtlich, dass hier so etwas wie eine „Laien-
beichte“ bei einem gütigen und empathischen Bruder gefordert wird.

Ab dem 6. Jh. findet bei den Mönchen und Mönchinnen in Schottland und 
Irland zur leichteren Begleitung der einfachen Gläubigen eine immer stärkere 
Schematisierung der Laienbeichte statt. Man führt für jedes Vergehen einen be-
stimmten „Bußtarif“ ein, der abzuleisten ist. Zugleich „rearchaisiert“5 man das 
Sündenverständnis, indem man nur noch auf die Tat schaut, nicht mehr auf die 
Umstände der Handlung und auch nicht mehr auf die Intention des Handeln-
den. Positiv ist aber, dass damit auch einfachen, ungebildeten Menschen eine 
Form der Lebensreflexion zugänglich wird.

Die Entwicklung des Angebots der Versöhnung in der frühen Kirche6 

Sakrament der Versöhnung  
mit der Kirche

Geistliche Begleitung der frühen 
Mönche und Mönchinnen (Reflexion 
der eigenen Lebensgestaltung)

im Falle schwerer Sünde Pflicht im Falle kleiner und großer Sünden,  
freiwillig

öffentlicher Vollzug privater Vollzug

vor einem Priester vor einem spirituell erfahrenen Laien

nur einmal im Leben regelmäßig

Im 12. und 13. Jh. verbinden sich die beiden Traditionslinien der frühen Kirche, 
also die des Sakraments der Versöhnung und die des Sündenbekenntnisses im 
Rahmen der geistlichen Begleitung, wie es das IV. Laterankonzil 1215 definitiv 
dokumentiert. Praktisch wird nun die regelmäßige, mindestens einmal jährliche 
Einzelbeichte vor dem (eigenen!) Priester zur Pflicht. Theoretisch mühen sich 
die scholastischen Theologen ungemein, das so entstandene Zwitterwesen sach-
gerecht zu interpretieren. Da ihnen aber die ekklesiale und soziale Dimension 
der Beichte weitgehend entschwindet, geraten sie in etliche Schwierigkeiten7. 

266

Kirche



8	 G. Greshake, Laienbeichte, in: LThK 6 (1997), 598 ff., hier: 599.
9	 K. Rahner, Beichtprobleme, in: GuL 27 (1954), 435–446, hier: 436.
10	 Petrus Lombardus, Liber sententiarum IV, 17,4.
11	 Vgl. zum Folgenden Thomas von Aquin, summa theologiae supplementum, q. 8 art. 1–3.

Die Laienbeichte in Notsituationen im Mittelalter

Da im westlichen Mönchtum von Anfang an weniger das Charisma des Seelen-
führers als die Reue des Sünders bzw. der Sünderin für entscheidend gehalten 
wird, kann die Laienbeichte in Notfällen als gültige Ersatzlösung für die Priester-
beichte gelten8. „Bis ins hohe Mittelalter herrscht die Ansicht, dass man im Not
fall auch vor dem Laien beichten müsse (noch Ignatius von Loyola hat sich da
ran gehalten).“9 So antwortet Petrus Lombardus (ca. 1100–1160) auf die Frage, ob 
es genüge, einem Laien zu beichten, im Normalfall genüge dies nicht. Denn es 
sei nicht demütig und bußfertig, wenn man nicht das Urteil eines Priesters su
che. Suche man es aber und es sei kein Priester erreichbar, dann solle man bei 
einem Laien beichten. Der Nachlass der Sünden geschehe dann auf Grund der 
Sehnsucht nach einem Priester (ex sacerdotis desiderio), so wie die Aussätzigen 
von Jesus bereits auf dem Weg zum Priester geheilt worden seien (Lk 17,14)10. 

Thomas von Aquin (1225–1274) erweist sich auf Grund des dazwischen lie-
genden IV. Laterankonzils gegenüber der Laienbeichte noch zurückhaltender als 
der Lombarde.11 Die Gnade Gottes steige vom Haupt zu den Gliedern hinab. Den 
Dienst am Leib Christi habe aber nur der Priester inne – also könne man nur bei 
ihm eine sakramentale Beichte ablegen (ei soli facienda est sacramentalis confessio). 
Art und Höhe der Buße, obgleich Teil des Sakraments, könnten aber auch von 
einem Laien festgelegt werden. Mit dieser Unterscheidung im Artikel 1 bahnt 
Thomas seinen Weg zu den Möglichkeiten und Grenzen der Laienbeichte an. 
Im Notfall gehe es nämlich darum, dass der Pönitent seinen Teil (Reue, Schuld-
bekenntnis und Buße) erfülle, auch wenn der Priester den seinen (die Absolu
tion) nicht erfüllen könne, weil er nicht in der Nähe sei. Der Laie, bei dem der 
Pönitent in diesem Notfall beichte, könne ihm eine gültige Buße auferlegen – 
und genau das sei seine Aufgabe. Außerdem könne er im Namen Gottes losspre
chen – das Fehlen des Priesters gleiche der Hohepriester Christus aus (defectum 
sacerdotis Summus Sacerdos supplet). Insofern sei die Laienbeichte „irgendwie sa-
kramental, aber kein vollkommenes Sakrament“ (sacramentalis est quodammodo, 
quamvis non sit sacramentum perfectum) (Artikel 2). 

Worin aber besteht das Fehlende? Hier argumentiert Thomas sehr klassisch 
und zugleich sehr modern: Der Pönitent müsse ja nicht nur mit Gott, sondern 
auch mit der Kirche versöhnt werden. Der Laie könne aber nur im Namen Got-
tes lossprechen, nicht im Namen der Kirche. Deswegen sei die kirchenamtlich 
vorgeschriebene Pflicht, die Beichte vor dem Priester nachzuholen, wenn die 
Notlage vorüber und der Pönitent noch am Leben sei, theologisch gut begrün-

267

Laienbeichte



det. Denn der Priester versöhne im Namen der Kirche den/die Sünder(in) mit die
ser und lasse ihn oder sie durch die Absolution wieder zu den Sakramenten zu. 
Das sei dem Laien auf Grund eines fehlenden Mandats nicht möglich. 

Im dritten Artikel fragt Thomas schließlich, „ob außerhalb eines Notfalls ein 
Nichtpriester die Beichte lässlicher Sünden abnehmen kann“. Diese Möglichkeit 
bejaht er uneingeschränkt. Denn durch lässliche Sünden sei niemand grundle-
gend von Gott und Kirche getrennt. Er brauche also auch nicht mit der Kirche 
versöhnt werden, und daher benötige er für die Sündenvergebung keinen Pries-
ter. Sie erfolge vielmehr durch Schlagen an die Brust und Besprengen mit Weih
wasser. Aus diesem Grund sei die Laienbeichte etwas Sakramentales, wenn auch 
kein Sakrament im Vollsinn des Wortes (confessio laico sacramentale quoddam est, 
quamvis non sit sacramentum perfectum).

Zu einer neuen Praxis der Laienbeichte heute

Sowohl aus der frühchristlichen Doppelgleisigkeit als auch aus den mittelalterli-
chen theologischen Reflexionen auf den angemessenen Spender oder die ange-
messene Spenderin der Zusage der Sündenvergebung ergibt sich für heute ein 
eindeutiges Plädoyer, das alte zweigliedrige Angebot neu zu beleben: Für schwe-
re Sünden, die aus Sicht der kirchlichen Gemeinschaft eine Abtrennung von ihr 
bedeuten, braucht es einen Versöhnungsprozess, dessen Letztinstanz amtlich au-
torisiert ist. Ob diese autorisierte Letztinstanz die Priesterweihe voraussetzt und 
ob sie aus einer einzigen Person besteht, ist eine andere Frage. Ich kann mir mit 
Thomas von Aquin gut vorstellen, dass das Sündenbekenntnis, das anschließen-
de Gespräch und die Vereinbarung einer Buße von einem Nichtpriester gestaltet 
werden und nur die Lossprechung selbst dem Priester zugeordnet ist. Allerdings 
muss an beide Personen ein hochprofessioneller Anspruch gestellt werden. Denn 
es geht um schwere Probleme, die man nicht allein mit dem gesunden Hausver-
stand lösen kann, sondern die eine außerordentlich qualifizierte Behandlung 
verlangen. 

Der Codex des kirchlichen Rechts sieht bereits jetzt vor, dass nicht jeder Pries
ter die Beichtvollmacht übertragen bekommt, sondern nur der, der vom Bischof 
in einer eigenen Prüfung für hinreichend geeignet gehalten wird (can. 970). Auch 
der bekommt sie nicht für beliebige Probleme, sondern besonders schwierige Ma
terien bleiben dem noch einmal besser qualifizierten Pönitentiär vorbehalten.
Genau so müsste dies natürlich auch für die Nichtpriester gelten, die im Beicht-
gespräch das Bekenntnis entgegennehmen und therapeutisch mit dem Pöniten-
ten zusammenwirken. Beide Personengruppen bräuchten eine anspruchsvolle 
Ausbildung, eingehende Prüfung, regelmäßige Supervision (die es übrigens vor 
dem Zeitalter der Neuscholastik schon einmal gab!) und kontinuierliche Weiter-

268

Kirche



bildung12. Dass die kirchliche Praxis davon gegenwärtig weit entfernt ist, braucht 
nicht eigens betont werden. Es ist einer der Hauptgründe für den Niedergang 
des Sakraments der Versöhnung.

Für Sünden, die keine Trennung von der kirchlichen Gemeinschaft bedeu-
ten, kann die Vergebung hingegen durch charismatische, spirituell erfahrene 
Persönlichkeiten erfolgen. Sie geben dann auch Hilfestellung und Rat, wie je-
mand künftig besser handeln und eigene Schwächen überwinden kann. Hier 
sind wir bei der Laienbeichte. Da die spirituellen Wegbegleiter(innen), die die 
Laienbeichte anbieten, keine umfassende professionelle Ausbildung haben, 
braucht es aus ethischer Sicht allerdings einen umso profilierter ausgearbeiteten 
Ethikcodex, dem sie sich unterwerfen. Drei Hauptpunkte dieses Codex möchte 
ich besonders betonen:
1)	Auf Grund ihrer eher schmalspurigen, teilweise autodidaktischen Ausbildung 

haben die ehrenamtlichen spirituellen Wegbegleiter(innen) keine Kompetenz 
zur Behandlung schwerwiegender Probleme. Sie brauchen also noch mehr als 
die professionellen Beichtpriester ein ausgeprägtes Bewusstsein von den Gren
zen ihrer Kompetenz und die unbedingte Bereitschaft, Menschen mit schwer-
wiegenden Problemen an einschlägige Profis abzugeben. Tugendethisch ist 
dies eine Frage der Demut, des dankbaren und bewussten Umgangs mit den 
eigenen Grenzen. Positiv gesehen öffnet die Demut den Blick auf die Tatsa-
che, dass viele Fragen der geistlichen Begleitung den Profi, also die/den voll 
ausgebildete(n) hauptamtliche(n) Seelsorger(in) nicht brauchen und dass es 
viele wundervolle spirituell erfahrene Menschen gibt, die in solchen Fragen 
gut und zielführend begleiten können.

2)	Ein zweites Kriterium für Anbieter(innen) der Laienbeichte ist ihre absolute 
Verschwiegenheit. Im Unterschied zum Sakrament der Versöhnung, für das 
ein Geheimnisverrat mit der Höchststrafe, nämlich der Suspendierung des 
Priesters bewehrt ist (cann. 983–984 u. 1388), unterliegt die Laienbeichte kei-
nem (straf-)rechtlichen Reglement. Da sie per definitionem keinen amtlichen 
Charakter hat, ist das auch schwer denkbar. Umso mehr müssten sich die 
Anbieter(innen) der Laienbeichte aber selbst einen Ethikcodex geben, in dem 
der Geheimhaltung ein hoher Stellenwert gegeben wird. Geistliche Beglei-
tung und Laienbeichte leben (wie die sakramentale Beichte auch) von einem 
bedingungslosen Vertrauen der Gläubigen. Dieses darf auf keinen Fall achtlos 
oder aus egoistischen Motiven missbraucht werden.

3)	Ein letzter, derzeit besonders virulenter Aspekt der Laienbeichte betrifft die 
Tatsache, dass sie wie alle Vier-Augen-Situationen besonders anfällig für sexu-
ellen und spirituellen Missbrauch ist. Gerade aus manchen der Neuen Geistli-
chen Gemeinschaften hört man, dass die Laienbeichte auf übelste Weise miss

12	 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu vergeben, 221–224 [s. Anm. 1].

269

Laienbeichte



braucht wurde und wird. Schon für Priester und Laientheolog(inn)en, die eine 
jahrelange Ausbildung durchlaufen haben, ist es keine Kleinigkeit, respektvoll 
und diskret mit der ihnen anvertrauten geistlichen Macht umzugehen. Das hat 
die Kirche in den letzten Jahren schmerzlich erkennen müssen, und die Maß-
nahmen zur Missbrauchsprävention sind noch heute entwicklungs- und aus-
baufähig. Im Unterschied zu den kirchlichen Hauptamtlichen haben aber vie-
le Verantwortliche in den Neuen Geistlichen Gemeinschaften nur eine sehr 
schmalspurige oder überhaupt keine Vorbereitung auf ihre Aufgaben durch-
laufen, schon gar nicht in ethischer Hinsicht. Und so wird gerade dort die 
geistliche Macht oft in menschenverachtender, seelenzerstörender und mitun-
ter sogar krimineller Weise ausgenutzt. 

Diese warnenden Impulse sollen die Chancen der Laienbeichte keineswegs in Ab
rede stellen. In guter Weise praktiziert kann sie ein großartiger Ausdruck der ge-
schwisterlichen Verbundenheit im geistlichen Leben und eine wundervolle Wür-
digung der Charismen in der Kirche sein. Es lohnt sich, sie wiederzubeleben – 
auch, aber nicht nur um von der klassischen Priesterzentrierung des kirchlichen 
Lebens und der kirchlichen Bußpraxis wegzukommen. 

Gleichwohl braucht die Laienbeichte wie jedes spirituelle Angebot der Kirche 
Leitplanken, die ihr Entgleisen möglichst verhindern. Diese Gefahr des Entglei-
sens ist wie bei allen religiösen Angeboten auf Grund der in ihnen mitgegebenen 
Macht nicht gerade gering. Die kirchliche Hierarchie müsste die Leitplanken für 
die Laienbeichte nicht selber setzen, da es ja nicht um ein amtliches Angebot geht. 
Sie müsste aber von den getauften Anbieter(inne)n fordern, sich autonom, trans-
parent und dem öffentlichem Diskurs ausgesetzt solche Leitplanken zu geben.

Ein neues Qualitätsmanagement für das kirchliche Versöhnungsangebot

Positiv ergibt sich aus alldem die Frage nach einem Qualitätsmanagement für das 
kirchliche Angebotsspektrum zur Versöhnung. Das mag nach modernem Mana-
gementdenken klingen. In Wahrheit hat die Kirche aber schon einmal ein Quali-
tätsmanagement des Bußsakraments eingeführt, das nahezu 200 Jahre segensrei-
che Wirkungen entfaltete, bis es in der Neuscholastik durch Pius IX. brutal abge-
würgt wurde. Dieses Qualitätsmanagement wurde durch die Anstöße des Trienter 
Konzils ausgelöst. Es brachte unter anderem die Einführung des neuen theologi-
schen Fachs der Moraltheologie, das zunächst ganz auf eine höhere Beichtquali-
tät fokussiert war, die jesuitische Entwicklung der Methode der Kasuistik, also der 
Schulung der Beichtpriester(kandidaten) durch die Besprechung möglichst konkre
ter, lebensnaher Fälle in einer strukturierten Reflexion, und die Praxis einer regel
mäßigen Supervision der Beichtpriester, die sich über selbst erlebte Beichtfälle 
anonymisiert austauschten und gegenseitig korrigierten. 

270

Kirche



Qualitätsmanagement will die Qualität einer Dienstleistung ganzheitlich sichern. 
Dabei geht es von zwei Voraussetzungen aus: Erstens wird als Ziel der Dienstleis-
tung die Zufriedenheit der Kunden und nicht die Interessen des Anbieters gese-
hen. Zweitens wird die Qualitätsverantwortung nicht den Kunden zugeschoben, 
die möglichst genau bestimmten Anweisungen zu folgen hätten, sondern dem 
Anbieter, der nämlich bei guter Qualität seines Angebots selbst dafür sorgt, dass 
die Kunden das Angebot gewinnbringend nutzen.

Jedes Qualitätsmanagement muss daher zunächst definieren, was im konkre-
ten Zusammenhang unter Qualität verstanden wird.13 Eine indirekte Antwort 
darauf gibt can. 978 § 1 des Codex Iuris Canonici, in dem die jahrhundertealte 
Doppelfunktion der Beichte zusammengefasst ist: „Der Priester soll beim Beicht-
hören dessen eingedenk sein, dass er in gleicher Weise die Stelle eines Richters 
wie die eines Arztes einnimmt und von Gott zugleich zum Diener der göttlichen 
Gerechtigkeit wie auch Barmherzigkeit bestellt ist, der der Ehre Gottes und dem 
Heil der Seelen dient.“ Daraus lässt sich folgern, dass die Qualität der Beichte 
am guten Richten und am guten Heilen gleichzeitig hängt und damit an zwei 
autonomen, aber miteinander verschränkten Zielen. Beide Ziele richten sich 
aber nicht nur auf den beichtenden Menschen, sondern zugleich auf alle von 
ihm Geschädigten. Beichte will ja mit Gott und den Menschen versöhnen. Alle 
von einer gebeichteten Tat Betroffenen – Täter(innen) wie Geschädigte – sollen 
also Gerechtigkeit und Barmherzigkeit spüren können. Es muss daher gefragt 
werden, wann eine Beichte aus der Sicht der Beichtenden gut ist und wann aus 
der Sicht der Geschädigten. Erst wenn beides zutrifft, genügt das Beichtangebot 
der geforderten Qualität. Das gilt für die sakramentale Beichte ebenso wie für 
die Laienbeichte.

Die Qualität des Richtens (man könnte auch von „vermitteln, Gerechtigkeit 
herstellen“ sprechen): Gerecht ist das „Urteil“ einer Beichte dann, wenn es so-
wohl die beichtende Person als auch die durch ihre Schuld Geschädigten
–	 als richtend, d.h. richtig machend, nachvollziehen und verstehen können;
–	 es vernünftigerweise annehmen können, ohne es als zu billig oder zu streng 

zu empfinden; 
–	 eine Perspektive daraus ableiten können, wie es zwischen Schuldigem und 

Geschädigten zu einer richtiggestellten, d.h. versöhnten Beziehung kommen 
kann;

–	 im Urteil Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit gleichermaßen spüren 
können.

13	 Zum Folgenden siehe ebd., 208 f. Ebenso schon M. Rosenberger, Qualitätsmanagement der Beichte, 
in: S. Lederhilger / E. Volgger (Hrsg.), Sperare contra spem. FS Bischof Dr. Ludwig Schwarz SDB. 
Regensburg 2015, 307–326; ders., Gottes Versöhnung den Weg bereiten. Überlegungen zu einem 
Qualitätsmanagement der Beichte, in: S. Demel / M. Pfleger (Hrsg.), Sakrament der Barmherzigkeit, 
508–533 [s. Anm. 2].

271

Laienbeichte



Die Qualität des Heilens: Heilsam ist der Zuspruch des Priesters in der Beichte dann, 
wenn die beichtende Person
–	 den tiefen Schmerz über ihre Verfehlung zulassen kann (Reue);
–	 Perspektiven für einen Weg besseren Handelns und Verhaltens erkennt und 

Kraft zum Gehen dieses neuen Weges spürt (Vorsatz);
–	 sich von Gott angenommen und befreit fühlt (Absolution); 
–	 entstandenen Schaden ersetzt, wo dies möglich ist (Wiedergutmachung);
–	 aus Dankbarkeit für die Vergebung etwas Gutes tun will (Buße);

und wenn die Geschädigten
–	 an Reue, Vorsatz, Wiedergutmachung und Buße der schuldig gewordenen Per-

son wahrnehmen können, dass eine echte Umkehr aus der inneren Tiefe des 
Herzens stattgefunden hat, 

–	 und auf dieser Grundlage ihrerseits fähig werden, die diesem Menschen von 
Gott geschenkte Vergebung anzunehmen und selbst ebenso zu vergeben.

Um in diesem anspruchsvollen Sinne qualitätsvolle Beichten anzubieten, braucht 
es einerseits die sogenannte „Prozessqualität“: Diese umfasst geeignete Rahmen-
bedingungen wie die Wahlfreiheit der Gläubigen, zu wem sie beichten gehen 
wollen (die das Trienter Konzil im Unterschied zum IV. Laterankonzil anerkannt 
hat, die aber gerade in manchen Neuen Geistlichen Gemeinschaften mit Füßen 
getreten wird); die strikte Trennung von forum internum und forum externum, so 
dass nie ein(e) Vorgesetzte(r) die Beichte der eigenen Untergebenen hört; das An-
gebot guter und ausreichender Zeiten und Räumlichkeiten für das Gespräch. Zur 
Prozessqualität gehört aber auch die moralische, kommunikative und fachliche 
Qualifizierung der handelnden Personen. Diese wird andererseits über die soge-
nannte „Inputqualität“ gesichert, also die Qualität der handelnden Personen – 
durch ihre Ausbildung, Prüfung und Auswahl, ihre Weiterbildung und Supervi-
sion und durch ihre Evaluierung seitens der betreuten Gläubigen.

Epilog

Kardinal Christoph Schönborn ermutigt die Pastoralassistent(inn)en seiner Erz-
diözese immer wieder einmal dazu, Menschen „die Beichte abzunehmen“. Das 
ist ein ehrenwerter Vorschlag im erkennbaren Bemühen, den Laientheolog(inn)en 
mehr Anteil an der kirchlichen Sendung zu geben. Dennoch ist er nicht zu Ende 
gedacht. Wer amtlich beauftragte Laientheolog(inn)en stärker in den Dienst der 
Versöhnung integrieren will – was ich uneingeschränkt befürworte –, sollte über-
legen, wie man sie im Sinne von Schönborns großem dominikanischen Ordens-
bruder Thomas von Aquin an jenen Schritten der Beichte beteiligt, die keine 
Weihevollmacht voraussetzen: Hören des Schuldbekenntnisses, Sprechen über 

272

Kirche



Wege zu Umkehr und Versöhnung, Verabreden einer angemessenen Buße. Es 
hieße ernst machen mit der Idee kooperativer Pastoral, dass dann der Priester 
nicht als eingeflogener und fremder Magier verstanden wird, der eine Zauberfor-
mel spricht, sondern organisch in den Versöhnungsprozess eingebunden wird, 
damit er als Gegenüber zu dem handelnden Laientheologen bzw. der handeln-
den Laientheologin wahrgenommen werden kann, als unparteiliche Instanz, die 
auch die Geschädigten autoritativ vertritt. 

Laienbeichte wäre hingegen keine vorrangige Sache der studierten und lang-
jährig ausgebildeten Hauptamtlichen, sondern einfacher Gläubiger, die sich in 
ihrem Umfeld als spirituell erfahrene und tiefgängige Menschen erweisen. Denn 
auch sie haben Kraft und Autorität, ihren suchenden Glaubensgeschwistern die 
Vergebung Gottes zuzusprechen. Diese alte Einsicht neu zu beleben, wäre eine 
wundervolle Aufgabe für einen Bischof.

273

Laienbeichte


