Kirche

Michael Rosenberger | Linz

geb. 1962, Priester, Dr. theol., Professor
fur Moraltheologie an der KU Linz

m.rosenberger@ku-linz.at

Einem Geschwister das Herz 6ffnen

Chancen und Grenzen der Laienbeichte

Bis in jiingste Zeit hat Kardinal Christoph Schonborn die Pastoralassistent(inn)en
seiner Erzdidzese immer wieder einmal dazu ermutigt, Menschen ,die Beichte ab-
zunehmen”. Natiirlich nicht mit einer sakramentalen Lossprechung von schwe-
ren Stinden, wohl aber mit einer Vergebungsbitte wie im Buf3akt der Messe. Da-
mit schlie3t er sich womoglich nicht ganz zufillig etlichen Neuen Geistlichen
Gemeinschaften (movimenti) in der katholischen Kirche an, die diese nichtsakra-
mentale Beichte ,ldsslicher” Stinden gegentiber erfahrenen Mitgliedern ihrer Ge-
meinschaft praktizieren. Schonborn wie die Movimenti wollen auf diese Weise ei-
ne auf die Frithzeit der Kirche zurtickgehende Praxis wiederbeleben: Die , Laien-
beichte” (confessio laico), also das Stindenbekenntnis gegeniiber einem Laien oder
einer Laiin. Allerdings ist bereits hier begriffliche Genauigkeit gefragt: Laienbeich-
te meint gerade nicht die Beichte bei Laientheolog(inn)en, also bei Amtstrager(in-
ne)n, auch wenn sie nicht geweiht sind, sondern bei geistlich erfahrenen, charis-
matischen Personlichkeiten, die kein theologisches Studium und keine amtliche
Beauftragung mitbringen. Insofern sind die Movimenti ndher am urspriinglichen
Sinn der Laienbeichte als der Vorschlag des Kardinals.

Wie ist die Laienbeichte moraltheologisch zu bewerten? Welche Chancen, wel-
che Risiken und welche Grenzen hat sie? Nach einem historischen Durchgang
durch das frithe Christentum und die mittelalterliche Theologie sollen systemati-
sche Uberlegungen zu einer differenzierten Antwort beitragen. AbschlieBend wird
der Blick auf ein Qualitditsmanagement kirchlicher Versohnungsangebote gerich-
tet. Dabei greife ich auf Uberlegungen meines kiirzlich veréffentlichten Buchs zu
Schuld und Vergebung zuriick’, vertiefe diese aber tiber das dort Gesagte hinaus.

1 M. Rosenberger, Frei zu vergeben. Moraltheologische Uberlegungen zu Schuld und Vergebung. Miinster
2019.

264



Laienbeichte

Laienbeichte in der frithen Kirche

Parallel zueinander, aber unabhingig voneinander entstanden in der frithen Kir-
che zwei Institutionen, die auf Bekenntnis, Umkehr und Vergebung der Siinden
zielten.? Auf der einen Seite stand das Sakrament der Versohnung: Hatte ein(e)
Getaufte(r) eine schwere Stinde begangen, war er oder sie damit aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ausgeschlossen. Einmal im Leben konnte er oder sie jedoch
wieder in die Kirche aufgenommen werden. Dies geschah durch ein 6ffentliches
Bekenntnis, eine Zeit der Buf3e und die 6ffentliche Wiederaufnahme in die Kirche
durch den Bischof oder Priester. Mit dem zahlenmafligen Anwachsen der Kirche
zur Volkskirche begann ab dem S. Jh. eine schrittweise Privatisierung, zunachst
des Bekenntnisses, dann auch der Bufle und der Versohnung. Die Umrisse des
heutigen Bufisakraments, das der Versohnung mit Gott unendlich mehr Bedeu-
tung zuerkennt als der Versohnung mit der Kirche, wurden sukzessive sichtbar.

Dem gegentiber stand das Schuldbekenntnis im Rahmen der geistlichen Fiih-
rung, wie es die friithen Monche und Ménchinnen praktizierten. Einem frei ge-
wihlten geistlichen Vater oder einer geistlichen Mutter die eigenen Siinden zu
offenbaren, gehorte ,zu den frithen, zentralen asketischen Techniken des Monch-
tums”?. Das Gesprach fand naturgemdf im privaten Raum statt, thematisierte
auch und vor allem kleinere Siinden und war nicht auf einen geweihten Priester
angewiesen, sondern brauchte einen spirituell erfahrenen Menschen. Ein solches
Gesprach war nicht einmalig, sondern fand in regelmafligen Abstanden statt.

Die Praxis, im Rahmen der geistlichen Begleitung auch und vor allem seine
Stiinden zu offenbaren, fand Niederschlag in den ostkirchlichen Ordensregeln. So
heifdt es in der Basiliusregel: ,Es darf aber auch keiner der Untergebenen, will er
einen nennenswerten Fortschritt machen und ein den Geboten unseres Herrn Je-
sus Christus entsprechendes Leben fiihren, eine Regung der Seele bei sich geheim
halten (Yvyhg xivnua dmdrovpov puidooery mog‘ éavtd) noch irgend ein unbe-
dachtes Wort sprechen, sondern muss den Briidern, welche voll Giite und Mitge-
fiihl fiir die Kranken zu sorgen haben, die Geheimnisse seines Herzens mitteilen
(Gmoyvuvodv Téd xoumtd tig ®adiag). Denn so wird das Lobenswerte befestigt, das
Verwerfliche entsprechend geheilt, und gelangen wir durch diese Ubung nach
und nach zur Vollkommenheit.“*

In der Basiliusregel ist von Stinden nicht die Rede. Es geht um die verborgenen
Seelenbewegungen und die im Herzen verborgenen Dinge. Aus dem Kontext und
auf der Grundlage allgemeiner Menschenkenntnis wird indes klar, dass ein Ménch

2 Vgl. K. Unterburger, Selbsterkenntnis und Fremdkontrolle, in: S. Demel / M. Pfleger (Hrsg.), Sakrament
der Barmherzigkeit. Welche Chance hat die Beichte? Freiburg i. Br. 2017, 475-496. Ebenso M. Rosenber-
ger, Frei zu vergeben, 183-187 [s. Anm. 1].

3 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 477 [s. Anm. 2].

4 Basilius, Regulae fusius tractatae, Nr. 26.

265



Kirche

vor allem die dunklen Gedanken und die stindigen Handlungen zu verbergen
sucht — und insofern ist durchaus ersichtlich, dass hier so etwas wie eine ,Laien-
beichte” bei einem giitigen und empathischen Bruder gefordert wird.

Ab dem 6. Jh. findet bei den M6nchen und Moénchinnen in Schottland und
Irland zur leichteren Begleitung der einfachen Gldubigen eine immer stirkere
Schematisierung der Laienbeichte statt. Man fiihrt fiir jedes Vergehen einen be-
stimmten ,Bufitarif” ein, der abzuleisten ist. Zugleich ,rearchaisiert“> man das
Stindenverstindnis, indem man nur noch auf die Tat schaut, nicht mehr auf die
Umstdnde der Handlung und auch nicht mehr auf die Intention des Handeln-
den. Positiv ist aber, dass damit auch einfachen, ungebildeten Menschen eine
Form der Lebensreflexion zuganglich wird.

Die Entwicklung des Angebots der Versohnung in der frithen Kirche®

Sakrament der Versohnung Geistliche Begleitung der frithen
mit der Kirche Monche und Monchinnen (Reflexion
der eigenen Lebensgestaltung)

im Falle schwerer Stinde Pflicht im Falle kleiner und grof3er Stinden,
freiwillig

offentlicher Vollzug privater Vollzug

vor einem Priester vor einem spirituell erfahrenen Laien

nur einmal im Leben regelmafig

Im 12. und 13. Jh. verbinden sich die beiden Traditionslinien der frithen Kirche,
also die des Sakraments der Versohnung und die des Stindenbekenntnisses im
Rahmen der geistlichen Begleitung, wie es das IV. Laterankonzil 1215 definitiv
dokumentiert. Praktisch wird nun die regelméaflige, mindestens einmal jahrliche
Einzelbeichte vor dem (eigenen!) Priester zur Pflicht. Theoretisch miihen sich
die scholastischen Theologen ungemein, das so entstandene Zwitterwesen sach-
gerecht zu interpretieren. Da ihnen aber die ekklesiale und soziale Dimension
der Beichte weitgehend entschwindet, geraten sie in etliche Schwierigkeiten’.

5 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 478 [s. Anm. 2].
6 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu vergeben, 186 [s. Anm. 1].
7 K. Unterburger, Selbsterkenntnis, 484-491 [s. Anm. 2].

266



Laienbeichte

Die Laienbeichte in Notsituationen im Mittelalter

Da im westlichen Mdnchtum von Anfang an weniger das Charisma des Seelen-
fihrers als die Reue des Siinders bzw. der Stinderin fiir entscheidend gehalten
wird, kann die Laienbeichte in Notfdllen als giiltige Ersatzldsung fiir die Priester-
beichte gelten®. ,Bis ins hohe Mittelalter herrscht die Ansicht, dass man im Not-
fall auch vor dem Laien beichten miisse (noch Ignatius von Loyola hat sich da-
ran gehalten).“? So antwortet Petrus Lombardus (ca. 1100-1160) auf die Frage, ob
es gentiige, einem Laien zu beichten, im Normalfall geniige dies nicht. Denn es
sei nicht demiitig und bufdfertig, wenn man nicht das Urteil eines Priesters su-
che. Suche man es aber und es sei kein Priester erreichbar, dann solle man bei
einem Laien beichten. Der Nachlass der Stinden geschehe dann auf Grund der
Sehnsucht nach einem Priester (ex sacerdotis desiderio), so wie die Aussdtzigen
von Jesus bereits auf dem Weg zum Priester geheilt worden seien (Lk 17,14)™.

Thomas von Aquin (1225-1274) erweist sich auf Grund des dazwischen lie-
genden IV. Laterankonzils gegeniiber der Laienbeichte noch zuriickhaltender als
der Lombarde.!! Die Gnade Gottes steige vom Haupt zu den Gliedern hinab. Den
Dienst am Leib Christi habe aber nur der Priester inne — also kdnne man nur bei
ihm eine sakramentale Beichte ablegen (ei soli facienda est sacramentalis confessio).
Art und Hohe der Bufie, obgleich Teil des Sakraments, konnten aber auch von
einem Laien festgelegt werden. Mit dieser Unterscheidung im Artikel 1 bahnt
Thomas seinen Weg zu den Moglichkeiten und Grenzen der Laienbeichte an.
Im Notfall gehe es namlich darum, dass der Ponitent seinen Teil (Reue, Schuld-
bekenntnis und Bufle) erfiille, auch wenn der Priester den seinen (die Absolu-
tion) nicht erfiillen kdénne, weil er nicht in der Ndhe sei. Der Laie, bei dem der
Ponitent in diesem Notfall beichte, konne ihm eine giiltige Bufle auferlegen —
und genau das sei seine Aufgabe. Aufierdem koénne er im Namen Gottes losspre-
chen - das Fehlen des Priesters gleiche der Hohepriester Christus aus (defectum
sacerdotis Summus Sacerdos supplet). Insofern sei die Laienbeichte ,irgendwie sa-
kramental, aber kein vollkommenes Sakrament” (sacramentalis est quodammodo,
quamvis non sit sacramentum perfectum) (Artikel 2).

Worin aber besteht das Fehlende? Hier argumentiert Thomas sehr klassisch
und zugleich sehr modern: Der Ponitent miisse ja nicht nur mit Gott, sondern
auch mit der Kirche versohnt werden. Der Laie kdnne aber nur im Namen Got-
tes lossprechen, nicht im Namen der Kirche. Deswegen sei die kirchenamtlich
vorgeschriebene Pflicht, die Beichte vor dem Priester nachzuholen, wenn die
Notlage voriiber und der Ponitent noch am Leben sei, theologisch gut begriin-

8 G. Greshake, Laienbeichte, in: LThK 6 (1997), 598 ff., hier: 599.

9 K. Rahner, Beichtprobleme, in: GuL 27 (1954), 435-446, hier: 436.

10 Petrus Lombardus, Liber sententiarum 1V, 17,4.

11 Vgl. zum Folgenden Thomas von Aquin, summa theologiae supplementum, q. 8 art. 1-3.

267



Kirche

det. Denn der Priester versohne im Namen der Kirche den/die Stinder(in) mit die-
ser und lasse ihn oder sie durch die Absolution wieder zu den Sakramenten zu.
Das sei dem Laien auf Grund eines fehlenden Mandats nicht moglich.

Im dritten Artikel fragt Thomas schliefilich, ,,ob aufierhalb eines Notfalls ein
Nichtpriester die Beichte ldsslicher Stinden abnehmen kann“. Diese Moglichkeit
bejaht er uneingeschriankt. Denn durch ldssliche Stinden sei niemand grundle-
gend von Gott und Kirche getrennt. Er brauche also auch nicht mit der Kirche
versohnt werden, und daher benétige er fiir die Siindenvergebung keinen Pries-
ter. Sie erfolge vielmehr durch Schlagen an die Brust und Besprengen mit Weih-
wasser. Aus diesem Grund sei die Laienbeichte etwas Sakramentales, wenn auch
kein Sakrament im Vollsinn des Wortes (confessio laico sacramentale quoddam est,
quamvis non sit sacramentum perfectum).

Zu einer neuen Praxis der Laienbeichte heute

Sowohl aus der frithchristlichen Doppelgleisigkeit als auch aus den mittelalterli-
chen theologischen Reflexionen auf den angemessenen Spender oder die ange-
messene Spenderin der Zusage der Stindenvergebung ergibt sich fiir heute ein
eindeutiges Plddoyer, das alte zweigliedrige Angebot neu zu beleben: Fiir schwe-
re Stinden, die aus Sicht der kirchlichen Gemeinschaft eine Abtrennung von ihr
bedeuten, braucht es einen Versohnungsprozess, dessen Letztinstanz amtlich au-
torisiert ist. Ob diese autorisierte Letztinstanz die Priesterweihe voraussetzt und
ob sie aus einer einzigen Person besteht, ist eine andere Frage. Ich kann mir mit
Thomas von Aquin gut vorstellen, dass das Siindenbekenntnis, das anschliefien-
de Gesprach und die Vereinbarung einer Buf3e von einem Nichtpriester gestaltet
werden und nur die Lossprechung selbst dem Priester zugeordnet ist. Allerdings
muss an beide Personen ein hochprofessioneller Anspruch gestellt werden. Denn
es geht um schwere Probleme, die man nicht allein mit dem gesunden Hausver-
stand 16sen kann, sondern die eine auflerordentlich qualifizierte Behandlung
verlangen.

Der Codex des kirchlichen Rechts sieht bereits jetzt vor, dass nicht jeder Pries-
ter die Beichtvollmacht tibertragen bekommt, sondern nur der, der vom Bischof
in einer eigenen Priifung fiir hinreichend geeignet gehalten wird (can. 970). Auch
der bekommt sie nicht fiir beliebige Probleme, sondern besonders schwierige Ma-
terien bleiben dem noch einmal besser qualifizierten Ponitentidr vorbehalten.
Genau so miisste dies natiirlich auch fiir die Nichtpriester gelten, die im Beicht-
gesprdch das Bekenntnis entgegennehmen und therapeutisch mit dem Poniten-
ten zusammenwirken. Beide Personengruppen brauchten eine anspruchsvolle
Ausbildung, eingehende Priifung, regelméfiige Supervision (die es iibrigens vor
dem Zeitalter der Neuscholastik schon einmal gab!) und kontinuierliche Weiter-

268



Laienbeichte

bildung'?. Dass die kirchliche Praxis davon gegenwartig weit entfernt ist, braucht

nicht eigens betont werden. Es ist einer der Hauptgriinde fiir den Niedergang

des Sakraments der Versohnung.

Fiir Stinden, die keine Trennung von der kirchlichen Gemeinschaft bedeu-
ten, kann die Vergebung hingegen durch charismatische, spirituell erfahrene
Personlichkeiten erfolgen. Sie geben dann auch Hilfestellung und Rat, wie je-
mand kiinftig besser handeln und eigene Schwéchen tiberwinden kann. Hier
sind wir bei der Laienbeichte. Da die spirituellen Wegbegleiter(innen), die die
Laienbeichte anbieten, keine umfassende professionelle Ausbildung haben,
braucht es aus ethischer Sicht allerdings einen umso profilierter ausgearbeiteten
Ethikcodex, dem sie sich unterwerfen. Drei Hauptpunkte dieses Codex mochte
ich besonders betonen:

1) Auf Grund ihrer eher schmalspurigen, teilweise autodidaktischen Ausbildung
haben die ehrenamtlichen spirituellen Wegbegleiter(innen) keine Kompetenz
zur Behandlung schwerwiegender Probleme. Sie brauchen also noch mehr als
die professionellen Beichtpriester ein ausgepragtes Bewusstsein von den Gren-
zen ihrer Kompetenz und die unbedingte Bereitschaft, Menschen mit schwer-
wiegenden Problemen an einschlédgige Profis abzugeben. Tugendethisch ist
dies eine Frage der Demut, des dankbaren und bewussten Umgangs mit den
eigenen Grenzen. Positiv gesehen offnet die Demut den Blick auf die Tatsa-
che, dass viele Fragen der geistlichen Begleitung den Profi, also die/den voll
ausgebildete(n) hauptamtliche(n) Seelsorger(in) nicht brauchen und dass es
viele wundervolle spirituell erfahrene Menschen gibt, die in solchen Fragen
gut und zielfiihrend begleiten kénnen.

2) Ein zweites Kriterium fiir Anbieter(innen) der Laienbeichte ist ihre absolute
Verschwiegenheit. Im Unterschied zum Sakrament der Versohnung, fiir das
ein Geheimnisverrat mit der Hochststrafe, namlich der Suspendierung des
Priesters bewehrt ist (cann. 983-984 u. 1388), unterliegt die Laienbeichte kei-
nem (straf-)rechtlichen Reglement. Da sie per definitionem keinen amtlichen
Charakter hat, ist das auch schwer denkbar. Umso mehr miissten sich die
Anbieter(innen) der Laienbeichte aber selbst einen Ethikcodex geben, in dem
der Geheimhaltung ein hoher Stellenwert gegeben wird. Geistliche Beglei-
tung und Laienbeichte leben (wie die sakramentale Beichte auch) von einem
bedingungslosen Vertrauen der Glaubigen. Dieses darf auf keinen Fall achtlos
oder aus egoistischen Motiven missbraucht werden.

3) Ein letzter, derzeit besonders virulenter Aspekt der Laienbeichte betrifft die
Tatsache, dass sie wie alle Vier-Augen-Situationen besonders anféllig fiir sexu-
ellen und spirituellen Missbrauch ist. Gerade aus manchen der Neuen Geistli-
chen Gemeinschaften hort man, dass die Laienbeichte auf tibelste Weise miss-

12 Vgl. M. Rosenberger, Frei zu vergeben, 221-224 [s. Anm. 1].

269



Kirche

braucht wurde und wird. Schon fiir Priester und Laientheolog(inn)en, die eine
jahrelange Ausbildung durchlaufen haben, ist es keine Kleinigkeit, respektvoll
und diskret mit der ihnen anvertrauten geistlichen Macht umzugehen. Das hat
die Kirche in den letzten Jahren schmerzlich erkennen miissen, und die Maf3-
nahmen zur Missbrauchspriavention sind noch heute entwicklungs- und aus-
bauféhig. Im Unterschied zu den kirchlichen Hauptamtlichen haben aber vie-
le Verantwortliche in den Neuen Geistlichen Gemeinschaften nur eine sehr
schmalspurige oder tiberhaupt keine Vorbereitung auf ihre Aufgaben durch-
laufen, schon gar nicht in ethischer Hinsicht. Und so wird gerade dort die
geistliche Macht oft in menschenverachtender, seelenzerstorender und mitun-
ter sogar krimineller Weise ausgenutzt.

Diese warnenden Impulse sollen die Chancen der Laienbeichte keineswegs in Ab-
rede stellen. In guter Weise praktiziert kann sie ein grofRartiger Ausdruck der ge-
schwisterlichen Verbundenheit im geistlichen Leben und eine wundervolle Wiir-
digung der Charismen in der Kirche sein. Es lohnt sich, sie wiederzubeleben —
auch, aber nicht nur um von der klassischen Priesterzentrierung des kirchlichen
Lebens und der kirchlichen Bufipraxis wegzukommen.

Gleichwohl braucht die Laienbeichte wie jedes spirituelle Angebot der Kirche
Leitplanken, die ihr Entgleisen moglichst verhindern. Diese Gefahr des Entglei-
sens ist wie bei allen religiosen Angeboten auf Grund der in ihnen mitgegebenen
Macht nicht gerade gering. Die kirchliche Hierarchie miisste die Leitplanken fiir
die Laienbeichte nicht selber setzen, da es ja nicht um ein amtliches Angebot geht.
Sie miisste aber von den getauften Anbieter(inne)n fordern, sich autonom, trans-
parent und dem oOffentlichem Diskurs ausgesetzt solche Leitplanken zu geben.

Ein neues Qualitdtsmanagement fiir das kirchliche Verséhnungsangebot

Positiv ergibt sich aus alldem die Frage nach einem Qualititsmanagement fiir das
kirchliche Angebotsspektrum zur Versohnung. Das mag nach modernem Mana-
gementdenken klingen. In Wahrheit hat die Kirche aber schon einmal ein Quali-
tatsmanagement des Buf3sakraments eingefiihrt, das nahezu 200 Jahre segensrei-
che Wirkungen entfaltete, bis es in der Neuscholastik durch Pius IX. brutal abge-
wiirgt wurde. Dieses Qualitatsmanagement wurde durch die Anstof3e des Trienter
Konzils ausgelost. Es brachte unter anderem die Einfiihrung des neuen theologi-
schen Fachs der Moraltheologie, das zundchst ganz auf eine hohere Beichtquali-
tat fokussiert war, die jesuitische Entwicklung der Methode der Kasuistik, also der
Schulung der Beichtpriester(kandidaten) durch die Besprechung moglichst konkre-
ter, lebensnaher Fille in einer strukturierten Reflexion, und die Praxis einer regel-
mafligen Supervision der Beichtpriester, die sich iiber selbst erlebte Beichtfille
anonymisiert austauschten und gegenseitig korrigierten.

270



Laienbeichte

Qualitdtsmanagement will die Qualitdt einer Dienstleistung ganzheitlich sichern.
Dabei geht es von zwei Voraussetzungen aus: Erstens wird als Ziel der Dienstleis-
tung die Zufriedenheit der Kunden und nicht die Interessen des Anbieters gese-
hen. Zweitens wird die Qualititsverantwortung nicht den Kunden zugeschoben,
die moglichst genau bestimmten Anweisungen zu folgen hitten, sondern dem
Anbieter, der ndmlich bei guter Qualitdt seines Angebots selbst dafiir sorgt, dass
die Kunden das Angebot gewinnbringend nutzen.

Jedes Qualititsmanagement muss daher zundchst definieren, was im konkre-
ten Zusammenhang unter Qualitédt verstanden wird.'® Eine indirekte Antwort
darauf gibt can. 978 § 1 des Codex Iuris Canonici, in dem die jahrhundertealte
Doppelfunktion der Beichte zusammengefasst ist: ,,Der Priester soll beim Beicht-
horen dessen eingedenk sein, dass er in gleicher Weise die Stelle eines Richters
wie die eines Arztes einnimmt und von Gott zugleich zum Diener der gottlichen
Gerechtigkeit wie auch Barmherzigkeit bestellt ist, der der Ehre Gottes und dem
Heil der Seelen dient.” Daraus ldsst sich folgern, dass die Qualitdt der Beichte
am guten Richten und am guten Heilen gleichzeitig hangt und damit an zwei
autonomen, aber miteinander verschrankten Zielen. Beide Ziele richten sich
aber nicht nur auf den beichtenden Menschen, sondern zugleich auf alle von
ihm Geschddigten. Beichte will ja mit Gott und den Menschen verséhnen. Alle
von einer gebeichteten Tat Betroffenen — Tdter(innen) wie Geschadigte —sollen
also Gerechtigkeit und Barmherzigkeit spiiren konnen. Es muss daher gefragt
werden, wann eine Beichte aus der Sicht der Beichtenden gut ist und wann aus
der Sicht der Geschadigten. Erst wenn beides zutrifft, geniigt das Beichtangebot
der geforderten Qualitdt. Das gilt fiir die sakramentale Beichte ebenso wie fiir
die Laienbeichte.

Die Qualitit des Richtens (man konnte auch von ,vermitteln, Gerechtigkeit
herstellen” sprechen): Gerecht ist das , Urteil” einer Beichte dann, wenn es so-
wohl die beichtende Person als auch die durch ihre Schuld Geschéddigten
— als richtend, d.h. richtig machend, nachvollziehen und verstehen konnen;

- es verniinftigerweise annehmen kdénnen, ohne es als zu billig oder zu streng
zu empfinden;

— eine Perspektive daraus ableiten konnen, wie es zwischen Schuldigem und
Geschddigten zu einer richtiggestellten, d.h. versohnten Beziehung kommen
kann;

- im Urteil Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit gleichermafien spiiren
konnen.

13 Zum Folgenden siehe ebd., 208 f. Ebenso schon M. Rosenberger, Qualititsmanagement der Beichte,
in: S. Lederhilger / E. Volgger (Hrsg.), Sperare contra spem. FS Bischof Dr. Ludwig Schwarz SDB.
Regensburg 2015, 307-326; ders., Gottes Versdhnung den Weg bereiten. Uberlegungen zu einem
Qualititsmanagement der Beichte, in: S. Demel / M. Pfleger (Hrsg.), Sakrament der Barmherzigkeit,
508-533 [s. Anm. 2].

27N



Kirche

Die Qualitdit des Heilens: Heilsam ist der Zuspruch des Priesters in der Beichte dann,

wenn die beichtende Person

— den tiefen Schmerz tiber ihre Verfehlung zulassen kann (Reue);

— Perspektiven fiir einen Weg besseren Handelns und Verhaltens erkennt und
Kraft zum Gehen dieses neuen Weges spiirt (Vorsatz);

— sich von Gott angenommen und befreit fiihlt (Absolution);

- entstandenen Schaden ersetzt, wo dies moglich ist (Wiedergutmachung);

— aus Dankbarkeit fiir die Vergebung etwas Gutes tun will (Buf3e);

und wenn die Geschddigten

- an Reue, Vorsatz, Wiedergutmachung und Bufie der schuldig gewordenen Per-
son wahrnehmen konnen, dass eine echte Umkehr aus der inneren Tiefe des
Herzens stattgefunden hat,

— und auf dieser Grundlage ihrerseits fahig werden, die diesem Menschen von
Gott geschenkte Vergebung anzunehmen und selbst ebenso zu vergeben.

Um in diesem anspruchsvollen Sinne qualitdtsvolle Beichten anzubieten, braucht
es einerseits die sogenannte ,Prozessqualitdt: Diese umfasst geeignete Rahmen-
bedingungen wie die Wahlfreiheit der Glaubigen, zu wem sie beichten gehen
wollen (die das Trienter Konzil im Unterschied zum IV. Laterankonzil anerkannt
hat, die aber gerade in manchen Neuen Geistlichen Gemeinschaften mit Fiilen
getreten wird); die strikte Trennung von forum internum und forum externum, so
dass nie ein(e) Vorgesetzte(r) die Beichte der eigenen Untergebenen hort; das An-
gebot guter und ausreichender Zeiten und Raumlichkeiten fiir das Gesprach. Zur
Prozessqualitédt gehort aber auch die moralische, kommunikative und fachliche
Qualifizierung der handelnden Personen. Diese wird andererseits iiber die soge-
nannte ,Inputqualitdt” gesichert, also die Qualitdt der handelnden Personen —
durch ihre Ausbildung, Priifung und Auswahl, ihre Weiterbildung und Supervi-
sion und durch ihre Evaluierung seitens der betreuten Glaubigen.

Epilog

Kardinal Christoph Schénborn ermutigt die Pastoralassistent(inn)en seiner Erz-
diozese immer wieder einmal dazu, Menschen , die Beichte abzunehmen®. Das
ist ein ehrenwerter Vorschlagim erkennbaren Bemiihen, den Laientheolog(inn)en
mehr Anteil an der Kirchlichen Sendung zu geben. Dennoch ist er nicht zu Ende
gedacht. Wer amtlich beauftragte Laientheolog(inn)en starker in den Dienst der
Versohnung integrieren will - was ich uneingeschriankt befiirworte —, sollte tiber-
legen, wie man sie im Sinne von Schonborns grofiem dominikanischen Ordens-
bruder Thomas von Aquin an jenen Schritten der Beichte beteiligt, die keine
Weihevollmacht voraussetzen: Horen des Schuldbekenntnisses, Sprechen tiber

272



Laienbeichte

Wege zu Umkehr und Verséhnung, Verabreden einer angemessenen Bufie. Es
hiefle ernst machen mit der Idee kooperativer Pastoral, dass dann der Priester
nicht als eingeflogener und fremder Magier verstanden wird, der eine Zauberfor-
mel spricht, sondern organisch in den Versohnungsprozess eingebunden wird,
damit er als Gegentiiber zu dem handelnden Laientheologen bzw. der handeln-
den Laientheologin wahrgenommen werden kann, als unparteiliche Instanz, die
auch die Geschddigten autoritativ vertritt.

Laienbeichte wére hingegen keine vorrangige Sache der studierten und lang-
jahrig ausgebildeten Hauptamtlichen, sondern einfacher Glaubiger, die sich in
ihrem Umfeld als spirituell erfahrene und tiefgingige Menschen erweisen. Denn
auch sie haben Kraft und Autoritét, ihren suchenden Glaubensgeschwistern die
Vergebung Gottes zuzusprechen. Diese alte Einsicht neu zu beleben, wire eine
wundervolle Aufgabe fiir einen Bischof.

273



