
Dieter Hattrup | Büren

geb. 1948, Priester, Dr. rer. nat., Dr. theol., em. 
Professor für Dogmatik und Dogmengeschichte 
an der Theologischen Fakultät Paderborn

dieter.hattrup@t-online.de

Mystik – ungesucht gefunden

Karl Rahner hat 1966 in dieser Zeitschrift einen Satz niedergelegt, der zum geflü
gelten Wort einer ganzen Generation von Theologen geworden ist: „Der Fromme 
von morgen wird ein Mystiker sein, einer, der etwas erfahren hat, oder er wird 
nicht mehr sein.“ Jeder hat das Wort schon einmal gehört, hat es vor sich hinge-
sprochen und stand ihm doch ratlos gegenüber. Wohin führt das Wort?

Karl Rahner und der Mystiker

Es war kurz nach dem Vaticanum II, da Rahner so gesprochen hat. Es war zu der 
Zeit, als die Kirche im europäischen Raum ihre größte Verbreitung nach dem 
Krieg gefunden hatte – den Zahlen nach! Danach ging es Stück für Stück bergab. 
Das Aggiornamento oder Heutigwerden des Konzils hat der Kirche zwar einige in-
tellektuelle Achtung eingebracht, bei den Zahlen hat es nicht viel geholfen. Soll-
te K. Rahner diesen Abstieg vor Augen gehabt haben? Trotz des modernen Kon-
zils gelang es der Kirche nicht, das Schrumpfen zu stoppen. Im Rückblick müs-
sen wir K. Rahner das Kompliment machen, den Nagel auf den Kopf getroffen zu 
haben. Die meisten Voraussagen der Zukunft erweisen sich im Rückblick als 
falsch, seine in diesem Fall nicht, jedenfalls bis heute nicht.

Selbst wenn man mit dem individuellen Prinzip nicht einverstanden ist, 
nach dem die Gläubigen in der Kirche alle Mystiker sein sollen, jeder für sich 
selbst und unabhängig von anderen, kann man die einfache Tatsache nicht be-
streiten, nach der die Frömmigkeit heutzutage nicht durch die selbstverständli
che Überzeugung und religiöse Sitte der Öffentlichkeit mitgetragen wird. Der 
Gläubige muss eine andere Quelle finden, er darf sie kaum außerhalb seiner 
selbst suchen. Nun kann man sagen, das Schicksal der Kirche ruhe wie immer 
auf den Schultern kleiner Gruppen, womit das Prinzip Rahners eingeschränkt 

274

Kirche



wäre. Aber auch in diesen Gruppen ist die Quelle des geistlichen Lebens immer 
in einer einzigen Gestalt verkörpert, z.B. in Mutter Teresa oder in Frère Roger. 
Der Gläubige sollte also die Quelle vor allem in sich selbst suchen, und damit 
wird er zum Mystiker.

Ist das nicht eine grandiose Überforderung? Ja, vielleicht. Doch geht sie nicht 
von Karl Rahner aus. Er stellt keine Forderung an den Gläubigen, sondern er be-
schreibt eine Tatsache: Wer persönlich keine Erfahrung mit Gott gemacht hat, 
der wird in der Kirche der Zukunft nicht zu finden sein. 

Erfahrungen

Ich nenne Mystik die Erfahrung Gottes. Der Mensch ergreift im Alltag die Welt, 
und diese Wirklichkeit heißt gewöhnlich die Natur; der Mensch wird in beson-
deren Situationen ergriffen, und diese Wirklichkeit heißt Gott. Die Mystik ist 
dann die Erfahrung dieses Ergriffenseins.

Da ich als Priester und Theologe ganz entschieden in der Kirche lebe, die 
heute, vom Jahr 1966 aus gesehen, die Kirche von morgen ist, sollte ich den 
Satz K. Rahners auf mich anwenden können. Habe ich die Erfahrung Gottes ge-
macht? Kann ich mich einen Mystiker nennen? Ich muss es wohl, wenn Karl 
Rahner recht hat und die Mystik die Eintrittskarte in die Kirche ist. Ein allzu ho-
her Anspruch? Vielleicht, ja, wenn man sich etwa selbst den Titel eines Mysti-
kers verleihen wollte. Aber nach Rahner ist die mystische Erfahrung das Billet 
zum Bleiben, sonst geht es nicht. Es gibt Mystik nicht nur bei den großen Ge-
stalten in der Kirche, bei Augustinus, bei Bernhard von Clairvaux, bei Teresa 
von Ávila, es gibt sie auch in bescheidener Gestalt. Es gibt die kleine Mystik, die 
das Leben in der Kirche erst möglich macht, wie bei meiner Mutter. Sie sagte 
mir öfter: „Not lehrt beten. Wenn ich gar nicht mehr weiter wusste, ging es 
doch weiter. Da hatte Gott seine Hand im Spiel.“

Ja, ich habe geistliche Erfahrungen gemacht, ohne sie eigentlich gesucht zu 
haben. Ich bin nie auf der Suche nach Gott gewesen, scheine ihn aber doch ge-
funden zu haben. Oder besser: Gott hat mich gefunden, und ich weiß nicht wie, 
wenn ich auch einige Orte des Findens benennen kann. Das mag für den Leser 
Anlass sein, im eigenen Leben ebenso nach den Spuren Gottes zu suchen. Ich 
meine, wer aufmerksam ist, findet gewiss einige Zeichen, wenn er sein Leben 
nur freundlich ansieht.

Die Werktagsmesse

Ich war etwa zehn Jahre alt, als ich den Eindruck hatte: Da ist etwas. Ich diente 
als Messdiener in einer Werktagsmesse. Die Kapelle befand sich in einem Alten
heim in der Ruhrgebietstadt Herne. Die Umstände waren nicht sehr gemütlich. 

275

Mystik



Es roch nach Hygiene und Chloroform, der Priester war in der Sakristei mürrisch. 
Nach der Messe erwartete mich ein karges Frühstück mit amerikanischem 
Kunstkäse. Doch hatte ich beim Knien, bei der Wandlung und beim Erheben 
der Hostie den Eindruck: Da ist die Herrlichkeit Gottes. Ich sah nichts und hörte 
nichts, aber ich fühlte mich plötzlich in eine andere Welt getragen, als ob aller 
Glanz des Himmels und der Erde hier und jetzt gegenwärtig wäre. Etwas lief mir 
in großer Stärke den Rücken herauf oder herunter, wie ich es nie vorher erlebt 
hatte. Es war sehr schön, wunderbar. Ich verlangte nichts mehr zu sehen oder 
zu hören, denn hier war Anfang und Ende und alles versammelt. Natürlich 
hatte ich damals nicht diese Worte zur Hand. Später, im Nachsinnen, habe ich 
mir langsam auf diese Weise das Erlebnis erzählt.

Das Schwungrad

Einige Jahre später, es mag um 1965 gewesen sein, besuchte ich jeden Sonntag 
um 10 Uhr eine Kirche in Recklinghausen. Der Weg war kurz, bald war er mir zu 
kurz. Denn, so merkwürdig es war, ich hatte angenehme Gefühle auf dem Weg. 
Es schien mir, als ob ich auf Wolken ginge, weshalb ich die Strecke zur Kirche 
immer weiter ausdehnte. Am Ende war sie dreimal oder viermal länger als vor-
her. Keine Rede davon, als wäre ich zur Kirche gedrängt worden. Eher wunder-
ten sich meine Eltern, mit welcher Leichtigkeit ich mich dahin bewegte.

Auch das Geschehen in der Kirche hatte es in sich. Ich meine damit, was mir 
nebenbei geschah. Mehrere Wochen saß ich in der bis auf den letzten Platz ge-
füllten Kirche, und sah mit Schrecken, was passieren wird. Diesmal war es eine 
Art von Stimme, die zu mir sprach: „Du siehst die Kirche hier voll und besetzt 
bis auf den letzten Platz. Viele stehen sogar. Aber es wird nicht dabei bleiben. 
Die Kirche wird ganz leer werden. Was hier läuft, ist eine Maschine mit einem 
großen Schwung, mit einem Rad, das vor langer Zeit in Bewegung gesetzt wor-
den ist, aber jetzt nur noch einfach läuft und läuft und bald ausläuft. Warum 
der Schwung zu Ende kommen wird? Keiner weiß es so recht, keiner weiß auch, 
warum die Maschine überhaupt läuft. Darum wird das Rad immer langsamer 
werden, es wird stehenbleiben, weil die Leute mit ihrem Herzen nicht dabei 
sind; weil sie nicht dabei sein können; weil ihnen die Welt mehr bedeutet als 
Gott, obwohl sie aus Gewohnheit noch hier sind.“ Hier hörte ich zum ersten 
Mal das Wort „noch“ in Bezug auf die Kirche.

Wer kann helfen? Ich schaute in der Kirchenbank umher, sah auf manchen 
Hinterkopf und dachte: Warum nicht du oder du, warum setzt ihr das Rad der 
Kirche nicht wieder in Schwung? Es müsste jemand sein, dachte ich, der es ver-
steht, den Glauben in Verbindung zu bringen. Ja, aber womit verbinden? Das 
wurde mir nicht so recht klar. 

276

Kirche



Als diese Art von mystischer Erhebung einige Wochen anhielt, bekam sie langsam 
einen Inhalt. Ich war sehr jung und wusste nichts von Theologie, aber den Na-
men Thomas von Aquin hatte ich schon einmal gehört. Ja, es müsste ein Mensch 
auftreten wie dieser, der den Glauben wieder plausibel macht, dann würde die Sa-
che wieder Schwung bekommen. Mehr war es eigentlich nicht ... Nach einigen 
Wochen dachte ich, ich sollte nicht anderen Leuten die Pflicht auferlegen, son-
dern mir selbst, der Blick auf Hinterköpfe wäre eine bloße Ablenkung. Kein Opfer 
und keine Leistung von anderen verlangen, sondern von sich selbst! Kam die 
Stimme von außen oder sprach sie in mir? Ich weiß es nicht. Nur konnte ich das 
Erlebnis nicht mehr vergessen.

„Nüchterne Trunkenheit“

Wiederum etwas später, um 1967, hatte ich ein weiteres Erlebnis dieser Art. Ich 
war 18 oder 19 Jahre alt, hatte einen Führerschein und das Auto meines Vaters. 
Das machte mich beliebt unter meinen Bekannten, denn so konnten sie mit mir 
durch die Gegend fahren. Eines Abends sollte es zur Vestlandhalle in Reckling-
hausen gehen, dort war ein Beat-Konzert angesagt. Ich zog also mit ein paar Leu-
ten in die riesige Halle ein, in der schon Hunderte in den harten oder weichen 
Klängen der Musik standen und nach ihr tanzten. Lange habe ich es dort nicht 
ausgehalten, der Lärm war riesig, Gespräche gab es nur in kurzen Fetzen.

Nach ein paar Minuten war ich wieder draußen. Ich ging langsam zum Auto 
zurück, noch ganz benommen von dem Getöse. Ich setzte mich hinein, und mein 
Blick fiel auf ein Neues Testament, das ich in den Wagen gelegt hatte. Ich schlug 
das Buch auf und las: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und 
das Wort war Gott. Im Anfang war es bei Gott ...“ Weiter kam ich nicht, weiter 
war es auch nicht nötig. Es strömte die Klarheit in mich hinein und die Entgren-
zung, die Fülle, die vorhin vom Rausch der Musik versprochen war, die ich aber 
im Rauch von Dunst und Bier nicht finden konnte. Viel später hörte ich die Kir-
chenväter von der sobria ebrietas sprechen, von der nüchternen Trunkenheit des 
Geistes, die im Gegensatz steht zur benebelten Trunkenheit der Welt. Hier hatte 
ich den Unterschied erfahren.

Wiederum einige Jahre später, im Dom zu Regensburg, wohl 1971: An einem 
Sonntagmorgen während des Hochamtes passierte es, als die Regensburger Dom
spatzen ihre Hymnen sangen. Ich stand noch immer vor der Frage, Priester zu 
werden oder nicht, mich in Beschlag nehmen zu lassen von Gott und der Kirche, 
oder eben nicht. Aktuell studierte ich Mathematik und Physik. Da erhob sich das 
Brausen des Chores zu einem solchen Jubelgesang, wie ich ihn nie vorher gehört 
hatte. Wenn es so etwas Schönes gibt, sprach ich zu mir oder sprach eine Stimme 
in mir, dann kannst du dich ergeben und in den Dienst Gottes treten. Du musst 
nichts mehr erstreben. Alles ist da, nichts kannst du mehr verpassen.

277

Mystik



Das Novum

Nach der Priesterweihe im Mai 1980 war ich dabei, meine Sachen zu packen und 
aus dem Seminar in Münster zu tragen. Gerade hatte ich eine Kiste in die Hand 
genommen und ging die äußere Treppe des Hauses hinunter, da traf es mich ganz 
unerwartet wie ein Blitz, und eine Stimme in mir sprach: Es gibt das Novum.

Mehr war es nicht, und doch war es eine Erleuchtung. Diese Eingebung kam 
nicht ganz so überraschend wie die Beispiele oben. Hier hatte ich gesucht, wuss-
te aber zunächst nichts zu finden. Der Unterschied ist deutlich: Mit dieser Einge-
bung musste ich nicht mehr mein Leben ändern, sie war eher die Bestätigung 
meines Denk- und Lebensweges. Es gibt das Novum im Unterschied zur Novität. 
Die Novität ist eine Neuigkeit der Zukunft, die ich jetzt schon kenne, wie den 
Sonnenaufgang am morgigen Tag; die Uhrzeit steht in meinem Kalender. Das 
Novum ist dagegen eine Neuigkeit, von der ich im Voraus nichts weiß, die ich 
nicht berechnen kann und die sich dem Vorauswissen entzieht. Sie verweist, ob-
wohl mir das damals noch lange nicht klar war, auf so etwas wie Freiheit, auf die 
Freiheit des Schöpfers und der Geschöpfe. Ohne diese Freiheit ist Theologie nicht 
möglich. Das als Primizgeschenk von oben empfangen zu haben, dünkt mich 
von ferne aus gesehen nicht übel. Ich war übrigens damals schon zufrieden, habe 
mich bald hingesetzt und mit der Unterscheidung von Novum und Novität eine 
Doktorarbeit in Theologie gemacht.

Eine Deutung

Der zeitliche Abstand lässt die subjektiven Erlebnisse ziemlich objektiv werden. 
Sie alle entsprangen nicht meinem Willen, dennoch waren sie in mir geschehen. 
Ich konnte sie nicht als fremd fortschicken. Sie waren meine Erlebnisse gewor-
den, ob ich wollte oder nicht; sie gehörten zu mir, obwohl ich sie nicht gesucht 
hatte. Zunächst fand ich mich unter eine Pflicht gestellt: Du musst dein Leben 
ändern, du musst es in einen anderen Dienst stellen, der nicht zu einer weltli-
chen Laufbahn führt. Erfolg in der Welt war mir nicht versprochen worden, eher 
das Gegenteil; erwarten sollte ich eine völlig leere Kirche.

Die Gestalt meines Lebens war mir unbekannt. Ich wollte Pilot oder Wissen-
schaftler oder Soldat werden. Tatsächlich hat es mich zu den Offiziersanwärtern 
verschlagen. Aber ich bemerkte im Laufe des einen Jahres beim Militär, wie sehr 
dies eine Flucht war. Die Geschichte des Jona, der sich im Walfisch versteckt hat-
te, war mir nicht unbekannt. Ich wollte zunächst nicht in den Dienst des Rufes 
treten, der doch ziemlich eindeutig war. Es fiel mir schwer, ihm zu folgen, ob-
wohl er mir Leichtigkeit versprochen hatte. Ich musste nichts mehr erreichen im 
Leben, was nicht schon da war, besagte er. Gibt es ein schöneres Versprechen? 
Von der Angst des Lebens, das Glück auf der Erde zu verpassen, war ich schon zu 

278

Kirche



Anfang des Lebens befreit. Warum also fliehen vor dem Ruf? Das, was sich mir als 
Herrlichkeit gezeigt hatte, konnte nur aus dem Ursprung der Wirklichkeit selber 
stammen, es konnte gar nicht mehr verloren gehen. Ich habe sogar Phantasien 
entwickelt, wie ich weiterleben könnte unter diesen mystischen Versprechen, 
wenn ich äußerlich scheitern würde. Ich könnte das Studium vergeigen, oder die 
Kirche könnte sich weigern, eine solche Berufung anzunehmen. An der Wahrheit 
der Berufung würde sich nichts ändern, sie würde dann nur unter erschwerten 
Bedingungen stattfinden, die dann doch nicht schwer wären.

Die Aufgabe

Schließlich sagte ich Ja: „Ich stimme zu, ich lasse mich in Dienst nehmen.“ Und 
mit einem Schlag hörten die mystischen Erfahrungen auf. Als ob Gott zu sich ge
sprochen hätte: „Ich habe ihn gerufen, jetzt hat er Ja gesagt, nun muss ich mich 
nicht weiter zeigen, jetzt soll er die Aufgabe erfüllen, die ich ihm aufgetragen 
habe.“ Was soll das für eine Aufgabe sein? 

Das wäre dann das letzte Stück Mystik, das sich mir 1980 gezeigt hat. Mit dem 
Novum sollte ich gegen die Welt der Wissenschaft antreten, die nur Novitäten 
kennen will. Soviel verstand ich schon. Die Novitäten garantieren der Wissen-
schaft das Wissen, während das Novum eine Störung der Wissenschaft ist und 
ihr eine Grenze zieht. Welche größere Wirklichkeit sich im Novum versteckt, 
konnte ich damals noch nicht ahnen.

Mit der Zeit leuchtete mir der Ruf ein, und die Gestalt der Kirche schien mir 
dazu passend zu sein. Aber ich machte mir einen Einwand. Das, was ich da er-
lebt hatte, sogar über einige Jahre hin, waren doch alles Gefühle, merkwürdige 
Zustände des Ich, die vor der kritischen Vernunft womöglich keinen Bestand ha
ben. Und die kritischste Vernunft schien mir in der Wissenschaft zu Hause sein. 
Die Naturwissenschaft war der harte Kern der Neuzeit, also musste ich mich vor 
diesem harten Kern rechtfertigen. Der Name Auguste Comte wurde mir damals 
bekannt. Er hatte im 19. Jh. mit seinem Drei-Stadien-Gesetz verkündet, Religion 
und Philosophie würden zu Ende kommen und völlig zugunsten der Wissen-
schaft abdanken. Könnte Comte nicht rechthaben? Die Erfolge der Wissenschaft 
hatten mich tief beeindruckt; besonders die Erfolge der Physik und der Kosmolo-
gie über die Jahrhunderte hin weckten meine Bewunderung. Das war meine Un-
ruhe. Litt ich unter Illusionen, die kein Fundament in der Wirklichkeit hatten, 
die einfach von der Wissenschaft fortgespült werden, jetzt oder doch bald? Was 
Philosophie, Soziologie oder Psychologie an Kritik zu bieten hatten, war mir alle-
samt ein zu weicher, ein zu subjektiver Stoff, der mit der Härte der Naturwissen-
schaft nicht konkurrieren konnte, auch wenn dieser Stoff oft mit dem Titel einer 
kritischen Theorie geschmückt war. Aus der bloßen Subjektivität suchte ich ja 
Anschluss an die Objektivität zu finden.

279

Mystik



Naturwissenschaft

Ich musste meine Erlebnisse prüfen, ob sie vor der Vernunft bestehen können. 
Ich setzte also mein Studium der Naturwissenschaften fort und schloss es bald 
ab. Dann kam mir die Gestalt Albert Einsteins näher, nicht allerdings als Vor-
bild, sondern als Gegenbild. Sein Wort von 1927 versetzte mich zuerst in Angst, 
verhalf mir aber schließlich zum Durchbruch. Er sagte: „Ich kann mir keinen 
persönlichen Gott denken, der die Handlungen der einzelnen Geschöpfe direkt 
beeinflusste oder über seine Kreaturen direkt zu Gericht säße. Ich kann es nicht, 
trotzdem die mechanistische Kausalität von der modernen Wissenschaft bis zu 
einem gewissen Grade in Zweifel gestellt wird.“

Mit klaren Worten benennt Einstein den Platz des neuzeitlichen Geisterkam-
pfes, auf den auch ich durch meine frühen Erlebnisse geschickt worden war. 
Gibt es nur die mechanische Kausalität in der Natur? Oder zeigt sich in ihr der 
persönliche Gott? Einstein verknüpft diese Frage eng mit der Wissenschaft – ge-
meint ist die Physik. Und er tut recht daran, ich bin ganz einverstanden, damals 
wie heute. Wenn in der Natur keine Freiheit denkbar ist, dann ist es aus, dann 
ist der Mensch eine Maschine, und Gott ist auch eine Maschine. Einstein freute 
sich an dieser Maschine, ich war entsetzt.

Gegen Einstein

Die Physik hatte zu Anfang des 20. Jahrhunderts mit der Quantentheorie begon
nen, die völlige Kausalität der Natur in Frage zu stellen. Ich kämpfte also mit 
Einstein auf dem gleichen Platz, wenn auch gegen ihn, und ich hatte den Ein-
druck, diesen Kampf gewinnen zu können. Zu tun hatte ich weiter nichts. Ich 
musste nur zusehen, wie er den Kampf gegen den würfelnden Gott langsam ver-
lor, was ein anderer Ausdruck für den persönlichen Gott ist. Das dauerte wohl 
100 Jahre lang. Am Ende des 20. Jahrhunderts, lange nach seinem Tode 1955, 
war es dann völlig klar geworden, wie wenig die Naturauffassung Einsteins halt-
bar ist. Damit habe ich das Ende des Atheismus gesehen, der im Anfang der Neu
zeit durch den ungeheuren Erfolg der Wissenschaft möglich geworden war und 
den Comte so enthusiastisch gefeiert hatte. Ich habe das Ende nicht bewirkt, 
aber ich war Zeuge, wie dieser Atheismus aus der Wissenschaft zu Ende gekom-
men ist.

Allerdings war das nur sein theoretisches Ende, nicht sein praktisches. Im 
Grunde aber konnte ich zufrieden sein. Das große Rad der Kirche, dessen 
Schwung ich hatte schwinden sehen, kann ihn wieder bekommen. Ja, es be-
kommt ihn schon, da die Quelle des Atheismus, die mechanische Kausalität, 
versiegt ist. Das dauert zwar seine Zeit, aber das war ja der doppelte Inhalt der 
Berufung gewesen: Ich sollte sehen, wie die Verbindung des Glaubens mit der 

280

Kirche



Wirklichkeit wiederhergestellt wird. Zugleich sollte ich sehen, wie äußerst lang-
sam dieses Ereignis in die breite Masse dringt, weshalb ich mein Leben lang die 
leerer werdende Kirche ansehen muss. In der Wissenschaft hat der Atheismus 
seine Quelle verloren, aber in den Köpfen wirkt er noch auf Jahrzehnte und 
Jahrhunderte weiter! Wie der Unglaube viele Jahrhunderte gebraucht hat, um 
ab dem 17. Jh. von oben nach unten zu sinken, so wird es viele, viele Jahre dau-
ern, bis auch der einfache Mensch das Wirken des persönlichen Gottes in der 
Natur wieder erspürt. „Erfolg ist keiner der Namen Gottes.“

Erweis der Echtheit 

Aber es gab noch eine andere, eine praktische Seite. Ich hatte doch Gott auch 
als leibhaftig gegenwärtig verspürt und nicht bloß im Kopf. Was sollte daraus 
werden? Die Erfahrung Gottes war anders als bei meiner Mutter nicht aus der 
Not geboren, sondern aus der Fülle. Zeigt sich der gleiche Gott einmal so und 
einmal so? Vielleicht ist dies eine Lösung: Meine Mutter hat die Not, etwa der 
Kriegszeit, sehr existentiell erfahren und ich, von der Wissenschaft bedrängt, 
mehr intellektuell. Die Bedrängnis im Intellekt wirkt eher wie eine Bereicherung 
als die Bedrängnis in der Existenz des Lebens.

Ich hatte eine Gegenwart erfahren, die ja auch Jesus verkündet hat. Es ist das 
erste Wort, das er öffentlich spricht: „Das Reich Gottes ist nahe.“ Die allgegen-
wärtige natürliche Sorge des Menschen um sich selbst kann wegfallen. Mein Va-
ter und meine Mutter hatten die Schrecken des Krieges getragen, ich nicht. Des-
halb schien mir ein Opfer ganz angebracht zu sein, um mir die Realität der Er-
füllung leibhaft zu machen. Deshalb muteten mir auch die Bedingungen der 
Kirche für ihren Dienst plausibel an, also die Evangelischen Räte, in einer gewis-
sen Form auch für Priester. Ich fand sie nicht unnatürlich, denn aus der Welt 
oder der Natur sollte ich ja heraustreten. Das hatte ich in der Wissenschaft ge
gen Einstein gelernt: Nicht alle Wirklichkeit ist Natur. Was in der Natur ist, 
kann keine Dauer haben. Die Natur ist gerade die Quelle allen Unglücks, das 
Prinzip des Lebens lautet nach Darwin: Survival of the fittest. Die Natur ist der 
Ursprung der Konkurrenz, die zum Tode führt. Deshalb sollte das Leben eines 
Menschen, der die Erlösung erfahren hat, nicht allein durch die Natur bestimmt 
sein. Damit war ich mit dem Zölibat ausgesöhnt.

Nicht eigentlich um Gutes in der Pastoral zu tun, wurde ich Priester, sondern 
um mir die Echtheit meiner Mystik zu beweisen. Merkwürdigerweise war ich 
dann neben der Lehrtätigkeit immer in der Pastoral tätig, obwohl sie nicht mein 
Ziel war. Ich kann mich an keinen Sonntag erinnern, an dem ich nicht mit ei-
ner Pfarrgemeinde die hl. Messe gefeiert hätte, auch zweimal oder dreimal. 
Merkwürdiges Paradox!

281

Mystik



Kann man auch eine falsche Mystik erleben? Ich habe auf meine mystischen 
Zustände nicht sofort gebaut. Das persönliche Empfinden ist ein weicher Stoff, 
ein zu weicher, um darauf sein Leben zu gründen. Auch scheint die mystische 
Erfahrung nicht immer gleich zu sein. Mystik mag die Erfahrung Gottes sein, 
aber wird Gott nicht sehr verschieden erfahren? Gott ist das, woran du dein 
Herz gehängt hast, sagt ein Sprichwort. Aber Einstein hatte sicher sein Herz an 
etwas anderes gehängt als ich. Einen Mystiker würde ich den großen Physiker 
schon nennen, denn den Grund der Wirklichkeit hat er sehr stark erlebt. Aber 
es war wohl nicht der letzte Grund der Wirklichkeit, sondern nur der vorletzte. 
Eben das hat die Physik gegen ihn entschieden. Gott ist nicht nur ein Naturge-
setz, wie Einstein es erfahren hat. Gott ist auch eine Person, wie ihn die Kirche 
erfährt, und damit ist seine Mystik unvollständig.

282

Kirche


