Kirche

Dieter Hattrup | Buren

geb. 1948, Priester, Dr. rer. nat., Dr. theol., em.
Professor fiir Dogmatik und Dogmengeschichte
an der Theologischen Fakultat Paderborn

dieter.hattrup@t-online.de

Mystik — ungesucht gefunden

Karl Rahner hat 1966 in dieser Zeitschrift einen Satz niedergelegt, der zum geflii-
gelten Wort einer ganzen Generation von Theologen geworden ist: ,Der Fromme
von morgen wird ein Mystiker sein, einer, der etwas erfahren hat, oder er wird
nicht mehr sein.” Jeder hat das Wort schon einmal gehort, hat es vor sich hinge-
sprochen und stand ihm doch ratlos gegentiiber. Wohin fiihrt das Wort?

Karl Rahner und der Mystiker

Es war kurz nach dem Vaticanum II, da Rahner so gesprochen hat. Es war zu der
Zeit, als die Kirche im europdischen Raum ihre grofite Verbreitung nach dem
Krieg gefunden hatte — den Zahlen nach! Danach ging es Stiick fiir Stiick bergab.
Das Aggiornamento oder Heutigwerden des Konzils hat der Kirche zwar einige in-
tellektuelle Achtung eingebracht, bei den Zahlen hat es nicht viel geholfen. Soll-
te K. Rahner diesen Abstieg vor Augen gehabt haben? Trotz des modernen Kon-
zils gelang es der Kirche nicht, das Schrumpfen zu stoppen. Im Riickblick miis-
sen wir K. Rahner das Kompliment machen, den Nagel auf den Kopf getroffen zu
haben. Die meisten Voraussagen der Zukunft erweisen sich im Riickblick als
falsch, seine in diesem Fall nicht, jedenfalls bis heute nicht.

Selbst wenn man mit dem individuellen Prinzip nicht einverstanden ist,
nach dem die Glaubigen in der Kirche alle Mystiker sein sollen, jeder fiir sich
selbst und unabhidngig von anderen, kann man die einfache Tatsache nicht be-
streiten, nach der die Frommigkeit heutzutage nicht durch die selbstverstandli-
che Uberzeugung und religiose Sitte der Offentlichkeit mitgetragen wird. Der
Gldaubige muss eine andere Quelle finden, er darf sie kaum aufierhalb seiner
selbst suchen. Nun kann man sagen, das Schicksal der Kirche ruhe wie immer
auf den Schultern kleiner Gruppen, womit das Prinzip Rahners eingeschrankt

274



Mystik

wadre. Aber auch in diesen Gruppen ist die Quelle des geistlichen Lebens immer
in einer einzigen Gestalt verkorpert, z.B. in Mutter Teresa oder in Frere Roger.
Der Gldubige sollte also die Quelle vor allem in sich selbst suchen, und damit
wird er zum Mystiker.

Ist das nicht eine grandiose Uberforderung? Ja, vielleicht. Doch geht sie nicht
von Karl Rahner aus. Er stellt keine Forderung an den Gldubigen, sondern er be-
schreibt eine Tatsache: Wer personlich keine Erfahrung mit Gott gemacht hat,
der wird in der Kirche der Zukunft nicht zu finden sein.

Erfahrungen

Ich nenne Mystik die Erfahrung Gottes. Der Mensch ergreift im Alltag die Welt,
und diese Wirklichkeit heif3t gewohnlich die Natur; der Mensch wird in beson-
deren Situationen ergriffen, und diese Wirklichkeit heift Gott. Die Mystik ist
dann die Erfahrung dieses Ergriffenseins.

Da ich als Priester und Theologe ganz entschieden in der Kirche lebe, die
heute, vom Jahr 1966 aus gesehen, die Kirche von morgen ist, sollte ich den
Satz K. Rahners auf mich anwenden konnen. Habe ich die Erfahrung Gottes ge-
macht? Kann ich mich einen Mystiker nennen? Ich muss es wohl, wenn Karl
Rahner recht hat und die Mystik die Eintrittskarte in die Kirche ist. Ein allzu ho-
her Anspruch? Vielleicht, ja, wenn man sich etwa selbst den Titel eines Mysti-
kers verleihen wollte. Aber nach Rahner ist die mystische Erfahrung das Billet
zum Bleiben, sonst geht es nicht. Es gibt Mystik nicht nur bei den grofien Ge-
stalten in der Kirche, bei Augustinus, bei Bernhard von Clairvaux, bei Teresa
von Avila, es gibt sie auch in bescheidener Gestalt. Es gibt die kleine Mystik, die
das Leben in der Kirche erst moglich macht, wie bei meiner Mutter. Sie sagte
mir ofter: ,Not lehrt beten. Wenn ich gar nicht mehr weiter wusste, ging es
doch weiter. Da hatte Gott seine Hand im Spiel.”

Ja, ich habe geistliche Erfahrungen gemacht, ohne sie eigentlich gesucht zu
haben. Ich bin nie auf der Suche nach Gott gewesen, scheine ihn aber doch ge-
funden zu haben. Oder besser: Gott hat mich gefunden, und ich weif3 nicht wie,
wenn ich auch einige Orte des Findens benennen kann. Das mag fiir den Leser
Anlass sein, im eigenen Leben ebenso nach den Spuren Gottes zu suchen. Ich
meine, wer aufmerksam ist, findet gewiss einige Zeichen, wenn er sein Leben
nur freundlich ansieht.

Die Werktagsmesse
Ich war etwa zehn Jahre alt, als ich den Eindruck hatte: Da ist etwas. Ich diente

als Messdiener in einer Werktagsmesse. Die Kapelle befand sich in einem Alten-
heim in der Ruhrgebietstadt Herne. Die Umstiande waren nicht sehr gemditlich.

275



Kirche

Es roch nach Hygiene und Chloroform, der Priester war in der Sakristei miirrisch.
Nach der Messe erwartete mich ein karges Frithstiick mit amerikanischem
Kunstkdse. Doch hatte ich beim Knien, bei der Wandlung und beim Erheben
der Hostie den Eindruck: Da ist die Herrlichkeit Gottes. Ich sah nichts und horte
nichts, aber ich fiihlte mich plétzlich in eine andere Welt getragen, als ob aller
Glanz des Himmels und der Erde hier und jetzt gegenwartig wire. Etwas lief mir
in grofler Stirke den Riicken herauf oder herunter, wie ich es nie vorher erlebt
hatte. Es war sehr schon, wunderbar. Ich verlangte nichts mehr zu sehen oder
zu horen, denn hier war Anfang und Ende und alles versammelt. Natiirlich
hatte ich damals nicht diese Worte zur Hand. Spéter, im Nachsinnen, habe ich
mir langsam auf diese Weise das Erlebnis erzahlt.

Das Schwungrad

Einige Jahre spiter, es mag um 1965 gewesen sein, besuchte ich jeden Sonntag
um 10 Uhr eine Kirche in Recklinghausen. Der Weg war kurz, bald war er mir zu
kurz. Denn, so merkwiirdig es war, ich hatte angenehme Gefiihle auf dem Weg.
Es schien mir, als ob ich auf Wolken ginge, weshalb ich die Strecke zur Kirche
immer weiter ausdehnte. Am Ende war sie dreimal oder viermal ldnger als vor-
her. Keine Rede davon, als ware ich zur Kirche gedrangt worden. Eher wunder-
ten sich meine Eltern, mit welcher Leichtigkeit ich mich dahin bewegte.

Auch das Geschehen in der Kirche hatte es in sich. Ich meine damit, was mir
nebenbei geschah. Mehrere Wochen saf ich in der bis auf den letzten Platz ge-
fillten Kirche, und sah mit Schrecken, was passieren wird. Diesmal war es eine
Art von Stimme, die zu mir sprach: ,Du siehst die Kirche hier voll und besetzt
bis auf den letzten Platz. Viele stehen sogar. Aber es wird nicht dabei bleiben.
Die Kirche wird ganz leer werden. Was hier lauft, ist eine Maschine mit einem
grof3en Schwung, mit einem Rad, das vor langer Zeit in Bewegung gesetzt wor-
den ist, aber jetzt nur noch einfach lauft und lduft und bald ausldauft. Warum
der Schwung zu Ende kommen wird? Keiner weif3 es so recht, keiner weif§ auch,
warum die Maschine tiberhaupt lduft. Darum wird das Rad immer langsamer
werden, es wird stehenbleiben, weil die Leute mit ihrem Herzen nicht dabei
sind; weil sie nicht dabei sein konnen; weil ihnen die Welt mehr bedeutet als
Gott, obwohl sie aus Gewohnheit noch hier sind.” Hier horte ich zum ersten
Mal das Wort ,noch” in Bezug auf die Kirche.

Wer kann helfen? Ich schaute in der Kirchenbank umher, sah auf manchen
Hinterkopf und dachte: Warum nicht du oder du, warum setzt ihr das Rad der
Kirche nicht wieder in Schwung? Es miisste jemand sein, dachte ich, der es ver-
steht, den Glauben in Verbindung zu bringen. Ja, aber womit verbinden? Das
wurde mir nicht so recht klar.

276



Mystik

Als diese Art von mystischer Erhebung einige Wochen anhielt, bekam sie langsam
einen Inhalt. Ich war sehr jung und wusste nichts von Theologie, aber den Na-
men Thomas von Aquin hatte ich schon einmal gehort. Ja, es miisste ein Mensch
auftreten wie dieser, der den Glauben wieder plausibel macht, dann wiirde die Sa-
che wieder Schwung bekommen. Mehr war es eigentlich nicht ... Nach einigen
Wochen dachte ich, ich sollte nicht anderen Leuten die Pflicht auferlegen, son-
dern mir selbst, der Blick auf Hinterkdpfe wire eine blofle Ablenkung. Kein Opfer
und keine Leistung von anderen verlangen, sondern von sich selbst! Kam die
Stimme von aufden oder sprach sie in mir? Ich weif3 es nicht. Nur konnte ich das
Erlebnis nicht mehr vergessen.

,Nuchterne Trunkenheit"

Wiederum etwas spadter, um 1967, hatte ich ein weiteres Erlebnis dieser Art. Ich
war 18 oder 19 Jahre alt, hatte einen Fiihrerschein und das Auto meines Vaters.
Das machte mich beliebt unter meinen Bekannten, denn so konnten sie mit mir
durch die Gegend fahren. Eines Abends sollte es zur Vestlandhalle in Reckling-
hausen gehen, dort war ein Beat-Konzert angesagt. Ich zog also mit ein paar Leu-
ten in die riesige Halle ein, in der schon Hunderte in den harten oder weichen
Klangen der Musik standen und nach ihr tanzten. Lange habe ich es dort nicht
ausgehalten, der Larm war riesig, Gesprache gab es nur in kurzen Fetzen.

Nach ein paar Minuten war ich wieder draufien. Ich ging langsam zum Auto
zurlick, noch ganz benommen von dem Getdse. Ich setzte mich hinein, und mein
Blick fiel auf ein Neues Testament, das ich in den Wagen gelegt hatte. Ich schlug
das Buch auf und las: ,Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und
das Wort war Gott. Im Anfang war es bei Gott ...“ Weiter kam ich nicht, weiter
war es auch nicht notig. Es stromte die Klarheit in mich hinein und die Entgren-
zung, die Fiille, die vorhin vom Rausch der Musik versprochen war, die ich aber
im Rauch von Dunst und Bier nicht finden konnte. Viel spater horte ich die Kir-
chenviter von der sobria ebrietas sprechen, von der niichternen Trunkenheit des
Geistes, die im Gegensatz steht zur benebelten Trunkenheit der Welt. Hier hatte
ich den Unterschied erfahren.

Wiederum einige Jahre spater, im Dom zu Regensburg, wohl 1971: An einem
Sonntagmorgen wahrend des Hochamtes passierte es, als die Regensburger Dom-
spatzen ihre Hymnen sangen. Ich stand noch immer vor der Frage, Priester zu
werden oder nicht, mich in Beschlag nehmen zu lassen von Gott und der Kirche,
oder eben nicht. Aktuell studierte ich Mathematik und Physik. Da erhob sich das
Brausen des Chores zu einem solchen Jubelgesang, wie ich ihn nie vorher gehort
hatte. Wenn es so etwas Schones gibt, sprach ich zu mir oder sprach eine Stimme
in mir, dann kannst du dich ergeben und in den Dienst Gottes treten. Du musst
nichts mehr erstreben. Alles ist da, nichts kannst du mehr verpassen.

277



Kirche

Das Novum

Nach der Priesterweihe im Mai 1980 war ich dabei, meine Sachen zu packen und
aus dem Seminar in Miinster zu tragen. Gerade hatte ich eine Kiste in die Hand
genommen und ging die dufiere Treppe des Hauses hinunter, da traf es mich ganz
unerwartet wie ein Blitz, und eine Stimme in mir sprach: Es gibt das Novum.

Mehr war es nicht, und doch war es eine Erleuchtung. Diese Eingebung kam
nicht ganz so tiberraschend wie die Beispiele oben. Hier hatte ich gesucht, wuss-
te aber zundchst nichts zu finden. Der Unterschied ist deutlich: Mit dieser Einge-
bung musste ich nicht mehr mein Leben dndern, sie war eher die Bestatigung
meines Denk- und Lebensweges. Es gibt das Novum im Unterschied zur Novitit.
Die Novitit ist eine Neuigkeit der Zukunft, die ich jetzt schon kenne, wie den
Sonnenaufgang am morgigen Tag; die Uhrzeit steht in meinem Kalender. Das
Novum ist dagegen eine Neuigkeit, von der ich im Voraus nichts weif3, die ich
nicht berechnen kann und die sich dem Vorauswissen entzieht. Sie verweist, ob-
wohl mir das damals noch lange nicht klar war, auf so etwas wie Freiheit, auf die
Freiheit des Schopfers und der Geschopfe. Ohne diese Freiheit ist Theologie nicht
moglich. Das als Primizgeschenk von oben empfangen zu haben, diinkt mich
von ferne aus gesehen nicht tibel. Ich war tibrigens damals schon zufrieden, habe
mich bald hingesetzt und mit der Unterscheidung von Novum und Novitit eine
Doktorarbeit in Theologie gemacht.

Eine Deutung

Der zeitliche Abstand lédsst die subjektiven Erlebnisse ziemlich objektiv werden.
Sie alle entsprangen nicht meinem Willen, dennoch waren sie in mir geschehen.
Ich konnte sie nicht als fremd fortschicken. Sie waren meine Erlebnisse gewor-
den, ob ich wollte oder nicht; sie gehorten zu mir, obwohl ich sie nicht gesucht
hatte. Zunichst fand ich mich unter eine Pflicht gestellt: Du musst dein Leben
dndern, du musst es in einen anderen Dienst stellen, der nicht zu einer weltli-
chen Laufbahn fiihrt. Erfolg in der Welt war mir nicht versprochen worden, eher
das Gegenteil; erwarten sollte ich eine vollig leere Kirche.

Die Gestalt meines Lebens war mir unbekannt. Ich wollte Pilot oder Wissen-
schaftler oder Soldat werden. Tatsdchlich hat es mich zu den Offiziersanwértern
verschlagen. Aber ich bemerkte im Laufe des einen Jahres beim Militdr, wie sehr
dies eine Flucht war. Die Geschichte des Jona, der sich im Walfisch versteckt hat-
te, war mir nicht unbekannt. Ich wollte zunidchst nicht in den Dienst des Rufes
treten, der doch ziemlich eindeutig war. Es fiel mir schwer, ihm zu folgen, ob-
wohl er mir Leichtigkeit versprochen hatte. Ich musste nichts mehr erreichen im
Leben, was nicht schon da war, besagte er. Gibt es ein schoneres Versprechen?
Von der Angst des Lebens, das Gliick auf der Erde zu verpassen, war ich schon zu

278



Mystik

Anfang des Lebens befreit. Warum also fliehen vor dem Ruf? Das, was sich mir als
Herrlichkeit gezeigt hatte, konnte nur aus dem Ursprung der Wirklichkeit selber
stammen, es konnte gar nicht mehr verloren gehen. Ich habe sogar Phantasien
entwickelt, wie ich weiterleben kdonnte unter diesen mystischen Versprechen,
wenn ich duflerlich scheitern wiirde. Ich kdnnte das Studium vergeigen, oder die
Kirche konnte sich weigern, eine solche Berufung anzunehmen. An der Wahrheit
der Berufung wiirde sich nichts dndern, sie wiirde dann nur unter erschwerten
Bedingungen stattfinden, die dann doch nicht schwer wiren.

Die Aufgabe

Schlieflich sagte ich Ja: ,Ich stimme zu, ich lasse mich in Dienst nehmen.” Und
mit einem Schlag horten die mystischen Erfahrungen auf. Als ob Gott zu sich ge-
sprochen hitte: ,Ich habe ihn gerufen, jetzt hat er Ja gesagt, nun muss ich mich
nicht weiter zeigen, jetzt soll er die Aufgabe erfiillen, die ich ihm aufgetragen
habe.” Was soll das fiir eine Aufgabe sein?

Das wire dann das letzte Stiick Mystik, das sich mir 1980 gezeigt hat. Mit dem
Novum sollte ich gegen die Welt der Wissenschaft antreten, die nur Novitdten
kennen will. Soviel verstand ich schon. Die Novitdten garantieren der Wissen-
schaft das Wissen, wahrend das Novum eine Storung der Wissenschaft ist und
ihr eine Grenze zieht. Welche grofiere Wirklichkeit sich im Novum versteckt,
konnte ich damals noch nicht ahnen.

Mit der Zeit leuchtete mir der Ruf ein, und die Gestalt der Kirche schien mir
dazu passend zu sein. Aber ich machte mir einen Einwand. Das, was ich da er-
lebt hatte, sogar liber einige Jahre hin, waren doch alles Gefiihle, merkwiirdige
Zustdnde des Ich, die vor der kritischen Vernunft womoglich keinen Bestand ha-
ben. Und die kritischste Vernunft schien mir in der Wissenschaft zu Hause sein.
Die Naturwissenschaft war der harte Kern der Neuzeit, also musste ich mich vor
diesem harten Kern rechtfertigen. Der Name Auguste Comte wurde mir damals
bekannt. Er hatte im 19. Jh. mit seinem Drei-Stadien-Gesetz verkiindet, Religion
und Philosophie wiirden zu Ende kommen und vollig zugunsten der Wissen-
schaft abdanken. Kénnte Comte nicht rechthaben? Die Erfolge der Wissenschaft
hatten mich tief beeindruckt; besonders die Erfolge der Physik und der Kosmolo-
gie tiber die Jahrhunderte hin weckten meine Bewunderung. Das war meine Un-
ruhe. Litt ich unter Illusionen, die kein Fundament in der Wirklichkeit hatten,
die einfach von der Wissenschaft fortgespiilt werden, jetzt oder doch bald? Was
Philosophie, Soziologie oder Psychologie an Kritik zu bieten hatten, war mir alle-
samt ein zu weicher, ein zu subjektiver Stoff, der mit der Harte der Naturwissen-
schaft nicht konkurrieren konnte, auch wenn dieser Stoff oft mit dem Titel einer
kritischen Theorie geschmiickt war. Aus der blofien Subjektivitidt suchte ich ja
Anschluss an die Objektivitdt zu finden.

279



Kirche

Naturwissenschaft

Ich musste meine Erlebnisse priifen, ob sie vor der Vernunft bestehen konnen.
Ich setzte also mein Studium der Naturwissenschaften fort und schloss es bald
ab. Dann kam mir die Gestalt Albert Einsteins ndher, nicht allerdings als Vor-
bild, sondern als Gegenbild. Sein Wort von 1927 versetzte mich zuerst in Angst,
verhalf mir aber schliefdlich zum Durchbruch. Er sagte: ,Ich kann mir keinen
personlichen Gott denken, der die Handlungen der einzelnen Geschopfe direkt
beeinflusste oder iiber seine Kreaturen direkt zu Gericht safde. Ich kann es nicht,
trotzdem die mechanistische Kausalitdt von der modernen Wissenschaft bis zu
einem gewissen Grade in Zweifel gestellt wird.”

Mit klaren Worten benennt Einstein den Platz des neuzeitlichen Geisterkam-
pfes, auf den auch ich durch meine frithen Erlebnisse geschickt worden war.
Gibt es nur die mechanische Kausalitdt in der Natur? Oder zeigt sich in ihr der
personliche Gott? Einstein verkniipft diese Frage eng mit der Wissenschaft — ge-
meint ist die Physik. Und er tut recht daran, ich bin ganz einverstanden, damals
wie heute. Wenn in der Natur keine Freiheit denkbar ist, dann ist es aus, dann
ist der Mensch eine Maschine, und Gott ist auch eine Maschine. Einstein freute
sich an dieser Maschine, ich war entsetzt.

Gegen Einstein

Die Physik hatte zu Anfang des 20. Jahrhunderts mit der Quantentheorie begon-
nen, die vollige Kausalitdt der Natur in Frage zu stellen. Ich kdmpfte also mit
Einstein auf dem gleichen Platz, wenn auch gegen ihn, und ich hatte den Ein-
druck, diesen Kampf gewinnen zu konnen. Zu tun hatte ich weiter nichts. Ich
musste nur zusehen, wie er den Kampf gegen den wiirfelnden Gott langsam ver-
lor, was ein anderer Ausdruck fiir den personlichen Gott ist. Das dauerte wohl
100 Jahre lang. Am Ende des 20. Jahrhunderts, lange nach seinem Tode 1955,
war es dann vollig klar geworden, wie wenig die Naturauffassung Einsteins halt-
bar ist. Damit habe ich das Ende des Atheismus gesehen, der im Anfang der Neu-
zeit durch den ungeheuren Erfolg der Wissenschaft moglich geworden war und
den Comte so enthusiastisch gefeiert hatte. Ich habe das Ende nicht bewirkt,
aber ich war Zeuge, wie dieser Atheismus aus der Wissenschaft zu Ende gekom-
men ist.

Allerdings war das nur sein theoretisches Ende, nicht sein praktisches. Im
Grunde aber konnte ich zufrieden sein. Das grofie Rad der Kirche, dessen
Schwung ich hatte schwinden sehen, kann ihn wieder bekommen. Ja, es be-
kommt ihn schon, da die Quelle des Atheismus, die mechanische Kausalitat,
versiegt ist. Das dauert zwar seine Zeit, aber das war ja der doppelte Inhalt der
Berufung gewesen: Ich sollte sehen, wie die Verbindung des Glaubens mit der

280



Mystik

Wirklichkeit wiederhergestellt wird. Zugleich sollte ich sehen, wie dufierst lang-
sam dieses Ereignis in die breite Masse dringt, weshalb ich mein Leben lang die
leerer werdende Kirche ansehen muss. In der Wissenschaft hat der Atheismus
seine Quelle verloren, aber in den Kopfen wirkt er noch auf Jahrzehnte und
Jahrhunderte weiter! Wie der Unglaube viele Jahrhunderte gebraucht hat, um
ab dem 17. Jh. von oben nach unten zu sinken, so wird es viele, viele Jahre dau-
ern, bis auch der einfache Mensch das Wirken des personlichen Gottes in der
Natur wieder erspiirt. ,Erfolg ist keiner der Namen Gottes.”

Erweis der Echtheit

Aber es gab noch eine andere, eine praktische Seite. Ich hatte doch Gott auch
als leibhaftig gegenwirtig verspiirt und nicht blof8 im Kopf. Was sollte daraus
werden? Die Erfahrung Gottes war anders als bei meiner Mutter nicht aus der
Not geboren, sondern aus der Fiille. Zeigt sich der gleiche Gott einmal so und
einmal so? Vielleicht ist dies eine Losung: Meine Mutter hat die Not, etwa der
Kriegszeit, sehr existentiell erfahren und ich, von der Wissenschaft bedriangt,
mehr intellektuell. Die Bedrangnis im Intellekt wirkt eher wie eine Bereicherung
als die Bedridngnis in der Existenz des Lebens.

Ich hatte eine Gegenwart erfahren, die ja auch Jesus verkiindet hat. Es ist das
erste Wort, das er offentlich spricht: ,,Das Reich Gottes ist nahe.” Die allgegen-
wadrtige natiirliche Sorge des Menschen um sich selbst kann wegfallen. Mein Va-
ter und meine Mutter hatten die Schrecken des Krieges getragen, ich nicht. Des-
halb schien mir ein Opfer ganz angebracht zu sein, um mir die Realitdt der Er-
fillung leibhaft zu machen. Deshalb muteten mir auch die Bedingungen der
Kirche fiir ihren Dienst plausibel an, also die Evangelischen Rite, in einer gewis-
sen Form auch fiir Priester. Ich fand sie nicht unnattrlich, denn aus der Welt
oder der Natur sollte ich ja heraustreten. Das hatte ich in der Wissenschaft ge-
gen Einstein gelernt: Nicht alle Wirklichkeit ist Natur. Was in der Natur ist,
kann keine Dauer haben. Die Natur ist gerade die Quelle allen Ungliicks, das
Prinzip des Lebens lautet nach Darwin: Survival of the fittest. Die Natur ist der
Ursprung der Konkurrenz, die zum Tode fiihrt. Deshalb sollte das Leben eines
Menschen, der die Erlosung erfahren hat, nicht allein durch die Natur bestimmt
sein. Damit war ich mit dem Zolibat ausgesohnt.

Nicht eigentlich um Gutes in der Pastoral zu tun, wurde ich Priester, sondern
um mir die Echtheit meiner Mystik zu beweisen. Merkwiirdigerweise war ich
dann neben der Lehrtétigkeit immer in der Pastoral tédtig, obwohl sie nicht mein
Ziel war. Ich kann mich an keinen Sonntag erinnern, an dem ich nicht mit ei-
ner Pfarrgemeinde die hl. Messe gefeiert hitte, auch zweimal oder dreimal.
Merkwiirdiges Paradox!

281



Kirche

Kann man auch eine falsche Mystik erleben? Ich habe auf meine mystischen
Zustdnde nicht sofort gebaut. Das personliche Empfinden ist ein weicher Stoff,
ein zu weicher, um darauf sein Leben zu griinden. Auch scheint die mystische
Erfahrung nicht immer gleich zu sein. Mystik mag die Erfahrung Gottes sein,
aber wird Gott nicht sehr verschieden erfahren? Gott ist das, woran du dein
Herz gehdngt hast, sagt ein Sprichwort. Aber Einstein hatte sicher sein Herz an
etwas anderes gehdngt als ich. Einen Mystiker wiirde ich den groflen Physiker
schon nennen, denn den Grund der Wirklichkeit hat er sehr stark erlebt. Aber
es war wohl nicht der letzte Grund der Wirklichkeit, sondern nur der vorletzte.
Eben das hat die Physik gegen ihn entschieden. Gott ist nicht nur ein Naturge-
setz, wie Einstein es erfahren hat. Gott ist auch eine Person, wie ihn die Kirche
erfihrt, und damit ist seine Mystik unvollstandig.

282



