
1	 Zum Beispiel: E. Drewermann, Die Frage nach Maria im religionswissenschaftlichen Horizont: Die 
scheinbare „Grundlosigkeit“ der Mariologie, in: ZMR 66 (1982), 96–117.

2	 Vgl. K. Rahner, Maria. Mutter des Herrn: Theologische Betrachtungen (1956), in: ders., Sämtliche Werke. 
Bd. 9. Freiburg i. Br. 2004, 523.

3	 Ebd.

Dritte im Bunde
Maria in ihrer Funktion für den Glauben

Mariologie und Hagiologie sind nicht nur fromm, sondern haben eine Funktion 
für glaubendes Verstehen und Begreifen. Maria, Heilige und Glaubenszeugen ge-
ben dem Glauben eine Gestalt. Im Folgenden konzentriere ich mich zunächst 
auf die Gestalt Marias und skizziere eine Idee davon, wie man die Mütterlichkeit 
Marias heute verstehen könnte. Ich grenze mich von Ansätzen ab, die in Maria 
eine notwendige „Ergänzung“ des männlichen Prinzips Gottes durch ein weibli-
ches Prinzip sehen und werde auf diesen Aspekt nicht weiter eingehen.1

Für Karl Rahner ist das Erwähntwerden in der Bibel sowie im Glaubensbe-
kenntnis allein nicht ausreichend, damit Maria und Heilige eine Rolle für mei-
nen Glauben spielen. Es müsste sich um Figuren handeln, die nicht nur für die 
private Biografie Jesu notwendig sind2, sondern eine bleibende Bedeutung in ei-
ner Theologie vom Menschen haben. Für Rahner ist dies dadurch möglich, dass 
Gott selbst uns in seine Existenz hineingenommen hat. Gott ist nicht ein abs-
trakter Gott der Philosophen, er ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs und 
spricht sich in Jesus Christus in unsere Wirklichkeit hinein aus. Von Gott aus, 
so Rahner, „scheint mitten in dem Kreis des Glaubens und der Theologie von 
Gott das Antlitz eines Menschen auf“3. 

283

Maria

Jakob Mertesacker | Frankfurt

Dipl. theol., M. Sc., wiss. Mitarbeiter am Institut 
für Pastoralpsychologie und Spiritualität der Phil.-
Theol. Hochschule Sankt Georgen

mertesacker@st-georgen.de



4	 W. Bion, Lernen durch Erfahrung. Frankfurt/M. 62013, 52.
5	 Ebd.
6	 Ebd., 53.
7	 Bion bezeichnet diese Fähigkeit als rêverie (ebd., 83).

Neben dieser theologischen Begründung werde ich mithilfe einer spezifischen 
psychoanalytischen Theorie zeigen, dass wir auch in Erkenntnisprozessen auf 
Menschen angewiesen sind. Dabei gehe ich eher analog und assoziativ vor, also 
mehr psychoanalytisch, als philosophisch-analytisch.

Die Rolle der Mutter im Erkenntnisprozess

Nicht nur Gotteserkenntnis, sondern Erkenntnis allgemein bedarf stets eines 
Dritten. Der Mensch ist nicht in der Lage, neuartige Erfahrungen aus sich he-
raus zu begreifen und zu strukturieren. So sind wir stets darauf angewiesen, dass 
uns Worte und Strukturen gegeben werden, die unsere Erfahrung zu einer denk-
baren machen – vom Ding-an-sich zum Ding-für-uns. Der englische Psychoana-
lytiker Wilfred Bion (1897–1979) thematisiert dies in seiner metapsychologischen 
Theorie zur Entstehung des Denkens, die er sowohl theoretisch für den Säug-
ling, als auch aus der analytischen Erfahrung mit seinen Patient(inn)en herlei-
tet. Hat ein Säugling Hunger, Schmerzen oder ist ihm kalt, so kann er dies zu-
nächst noch nicht einordnen. Er ist nur einer unerträglichen Bedürfnisspannung 
von quälenden, unbestimmten Sinneseindrücken ausgeliefert. Bion bezeichnet 
diese als „Beta-Elemente“4. Als solche sind sie – ganz im Kantischen Sinne – Din
ge-an-sich und nicht für das Denken verfügbar: Sie sind „unverdaubare Fakten“5. 
Sie können nur ausgeschieden oder ausagiert werden und sind höchst bedroh-
lich: Der Säugling schreit „um sein Leben“. Erst in der adäquaten Beantwortung 
dieser Bedürfnisspannung durch eine enge Bezugsperson – in der Regel, aber 
nicht ausschließlich, die Mutter – kann diese Spannung differenziert werden. 
Den Vorgang der Differenzierung und Beantwortung bezeichnet Bion als „Alpha-
Funktion“. Diese wandelt die rohen Eindrücke in Alpha-Elemente um. Alpha-
Elemente sind „von der Alpha-Funktion verdaut und so für das Denken verfüg-
bar gemacht“6. Indem die Mutter aus ihrer Erfahrung im Umgang mit dem Kind 
und ihrer Fähigkeit zur Einfühlung7 dem Schreien des Kindes z.B. mit Füttern 
begegnet, gibt sie dieser unklaren Bedürfnisspannung die Bedeutung von Hun-
ger, macht sie denkbar und psychisch verdaubar. Sie stellt dem Kind eine „Ma-
trix“ zur Verfügung, in der die unbestimmte Sinneserfahrung einen Platz zum 
Beispiel als „Hunger“ findet – wobei freilich das Wort „Hunger“ noch nicht be-
kannt sein muss.

Gleiches gilt für Therapeut(inn)en, die Patient(inn)en für ihren Erregungszu-
stand z.B. den Namen „Angst“ anbieten und damit einen ersten Schritt in Rich-
tung Bewältigung vollziehen. Es gilt nicht mehr: Ich bin ein Gefühl, sondern 

284

Junge Theologie



8	 E. Krejci, Vorwort, in: W. Bion, Lernen durch Erfahrung, 15 [s. Anm. 4].
9	 C. Taylor, Die Formen des Religiösen in der Gegenwart. Frankfurt/M. 42013, 29.

ich habe ein Gefühl. Nach und nach können Kinder oder Patient(inn)en diese 
Alpha-Funktion verinnerlichen und somit Wissen, Erfahrung und Bewältigungs
kompetenz in ihrem Leben aufbauen. Zunächst ist das Kind auf einen Behälter 
(container) angewiesen, der diese Funktion erfüllt. Die Mutter nimmt die unbe-
stimmten Eindrücke auf und gibt sie benannt zurück. Erika Krejci schreibt in ih-
rem Vorwort zu Bions Buch Lernen durch Erfahrung: „Das Bezeichnen, das Na-
men-Geben, ist in der Genesis ein Teil des Schöpfungsgeschehens, das Gott den 
Menschen anvertraut hat.“8 Im Benennen und Bezeichnen unserer Empfindun-
gen entsteht eine Welt für uns.

Spezifisch für religiöse Erfahrungen wird dies durch den Soziologen Charles 
Taylor entfaltet. Er stellt für religiöse Erfahrung fest: „(...) die devotionale, prakti
sche und (falls vorhanden) sakramentale Lebensform benötigt irgendein Mini-
mum an Artikulation, worum es in ihr überhaupt geht: Einige aussageförmige 
Formulierungen – über Gott, die Schöpfung, Christus und dergleichen – sind 
unumgänglich. Genauso wie das religiöse Leben nicht von seinem kollektiven 
Ausdruck getrennt werden kann, so kann es nicht von einem Minimum an 
ausdrücklicher Formulierung abgeschnitten werden. Der Glaube, die Hoffnung 
richten sich auf irgendetwas.“9 Die Benennung einer religiösen Erfahrung ist 
notwendig, damit sie als religiöse Erfahrung erfahren wird. Die Benennung gibt 
einer unbestimmten Empfindung eine Richtung und macht sie, wie Bion sagen 
würde, vom Ding-an-sich zum Ding-für-uns. Sie wird denk- und ausdrückbar.

Grob verallgemeinert könnte man sagen: Eine zweistellige Relation, in der 
ich einem Etwas – einer Person, einem Sinneseindruck, einer Emotion – gegen-
überstehe, dies aber nicht benennen, unterscheiden und abgrenzen kann, liefert 
mich diesem Etwas absolut aus und ist potenziell bedrohlich. Ein Nichtbenen-
nenkönnen einer Emotion macht es unmöglich, sich von dieser Emotion zu dis-
tanzieren. Ich bin voll und ganz davon ergriffen und damit auch bedroht. Das 
Benennen und Begrenzen muss langsam erlernt werden und ist dem Menschen 
nicht von Anfang an mitgegeben. Zudem wird es immer wieder herausgefordert. 
Einer Beziehung einen Namen zu geben und sie als Feindschaft, Freundschaft 
oder Liebe zu benennen und damit verbundene Konzepte zur Verfügung zu ha-
ben, bringt Erleichterung mit sich. 

Maria als „matrix“ der Gotteserkenntnis

Im Folgenden nehme ich Maria besonders in den Blick. Ich gehe davon aus, dass 
die Evangelisten in Maria, die sie wahrscheinlich aus mündlichen Erzählungen 
kannten, eine Person gefunden haben, die die Gotteserfahrung der Evangelisten 

285

Maria



zu strukturieren vermochte. An drei biblischen Szenen lässt sich exemplarisch 
aufzeigen, wie die literarische Figur der Maria in der Heiligen Schrift als eine 
Person konturiert wird, die prototypisch Erfahrung mit der bedrohlichen Abso-
lutheit Gottes strukturiert und benennt. In dieser Funktion möchte ich sie als 
bleibende „Matrix“ bezeichnen, die auch heute Glaubenserfahrungen zu struk-
turieren und auszudrücken vermag.

„Mir geschehe, wie du es gesagt hast“ (Lk 1,38)
„Im freien – ihr von Gottes Gnade geschenkten – Jawort ihres Glaubens hat sie 
für uns den Sohn Gottes empfangen und ihm aus ihrem Schoß jenes irdische 
Dasein geschenkt, durch das er Glied des neuen Menschengeschlechtes und so 
sein Erlöser sein konnte (Mt 1,18–23; Lk 1,26–38).“10 Mit diesem Satz fasst K. 
Rahner die Bedeutsamkeit Marias für das Heilsgeschehen und die Bedeutung der 
„nicht bloß leiblichen“11 Jungfräulichkeit zusammen. Indem die heutige Theo-
logie die durch die Gnade geschenkte Freiheit als Ermöglichungsgrund des „Ja“ 
Marias bestimmt, definiert sie das Verhältnis von Mensch und Gott als eben ein 
von Freiheit geprägtes. Das dyadische, absolute Verhältnis von Mensch und 
Gott wird von einem Moment der Freiheit aufgebrochen zu einem Verhältnis in 
Freiheit, an dem autonome Individuen beteiligt sind.

„Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut“ (Lk 1,46–56)
Das Magnificat konturiert Maria in mehrfacher Hinsicht als Israelitin: An ihr 
nimmt sich der Herr seines Knechtes Israel an und tut Großes an ihr. Auch for
mal lassen sich Parallelen zu Hannahs Gesang (1 Sam 2) aufweisen. Die Glau-
benserfahrung der frühen Christ(inn)en wird an der Figur Marias als israelitisch 
benannt. Für den Evangelisten ist klar: Es ist der Gott Israels, der Maria die Er-
fahrung des Glaubens schenkt – und damit ein Bekenntnis des Schreibers, dass 
er seine religiöse Erfahrung in diesem Rahmen deutet. D. Böhler folgert daraus: 
„Christ sein heißt, sich dem messianischen heiligen Rest der Kinder Abrahams 
anzuschließen. Christ sein heißt, sich Maria, der Tochter Zion, anzuschließen.“12

„Was er euch sagt, das tut!“ (Joh 2,5)
Das Vertrauen Marias auf die Güte Gottes, das in ihrem Jawort zum Ausdruck 
kommt, wird von Johannes auf Christus hin ausgeweitet. Nach der harschen 
Abfuhr, die Jesus seiner Mutter auf der Hochzeitsfeier zu Kana scheinbar erteilt, 
fordert sie die Diener auf, zu tun, was er sagt. Maria „strukturiert“ das Verhältnis 
der Diener zu Jesus. Trotz der Abfuhr, die sie bekommt, fordert sie die Diener 

10	 K. Rahner, Maria, 518 [s. Anm. 2].
11	 Ebd.
12	 D. Böhler, Maria – Tochter Zion: Die Bedeutung der Mutter Jesu nach der Heiligen Schrift, in: GuL 78 

(2005), 411.

286

Junge Theologie



und damit die Leser(innen) zum Gehorsam auf. Damit bringt Maria ihr eigenes 
Vertrauen ins Spiel und fordert auf, es ihr gleich zu tun.

Schöpferische Vorbilder des Glaubens

An dieser Stelle bietet sich noch einmal der Rückblick auf Karl Rahner an: Die 
Mutterschaft Marias wäre nach Rahner eine mich nicht betreffende historische 
Tatsache – ein Faktum der Biografie des historischen Jesus –, wenn darin nicht 
eine allgemeine anthropologische Struktur zur Sprache käme. Rahner sieht dies 
vor allem darin: Der Glaube hat notwendig eine inkarnatorische Struktur, nicht 
nur Gott wird geglaubt, sondern auch die zur Annahme bereite und durch die 
Annahme des Wortes gerettete Kreatur.13 Indem der Mensch sich als bereit für 
die Aufnahme des Wortes bekennt, setzt er sich in ein Verhältnis zu Gott. Von 
diesem Gott glaubt er, dass er den Menschen dazu geschaffen hat, wesenhaft 
bereit für diese Aufnahme zu sein. In der biblischen Maria ist dies – so müsste 
man sagen – nicht nur symbolisch, sondern prototypisch verwirklicht. Die Per-
son ist zentral von der Auferstehung Christi zu verstehen: In der Erfahrung der 
Auferstehung erweist sich Jesus für die Jünger und Evangelisten als der Christus, 
dessen Selbstbeschreibung als sich bewahrheitet habend und dessen inkarnato-
rische Existenz als mit dem „Ja“ Marias beginnend dargestellt wird.

Maria verwirklicht dieses Vertrauen von Anfang an und zeichnet unter ho-
hem persönlichen Risiko ein Bild von Gott als vertrauenswürdig. Gleichzeitig 
schafft sie Vertrauen – beispielhaft in den Jüngern bei Joh 2. Exemplarisch und 
prototypisch habe ich dies für Maria gezeigt, jedoch ist dieses Prinzip nicht auf 
sie beschränkt, sondern gilt für alle Glaubenszeug(inn)en des Alten und Neuen 
Bundes, der Theologiegeschichte und der Gegenwart.

Personen, die vom Gewirktsein durch Gott überzeugt sind, halten prototy-
pisch Verhältnisbestimmungen des Glaubens in Form von Erzählungen, Über-
zeugungen und Benennungen bereit. Sie sind „schöpferische Vorbilder der je 
gerade fälligen Heiligkeit, die einer bestimmten Periode aufgegeben ist“14. Sie 
und auch die Kirche als Ganze bilden die Matrix für mein glaubendes Verste-
hen. In dieser Funktion sind sie Gegenstand meines Glaubens und meiner 
Frömmigkeit: Sie verweisen über sich hinaus auf die unendliche Liebe, die sie 
selbst als empfangene Liebe wahrgenommen haben.15 Für sie ist der Glaube die 

13	 K. Rahner / H. Vorgrimler, Art. Mariologie, in: Kleines Theologisches Wörterbuch. Freiburg i. Br. 
1978, 270.

14	 K. Rahner, Vom Geheimnis der Heiligkeit, der Heiligen und ihrer Verehrung (1966), in: ders., Sämtliche
	 Werke. Bd. 23. Freiburg i. Br. 2006, 73.
15	 Der Verweis über sich hinaus auf Gott selbst stellt für die Glaubenskongregation ein zentrales Echt-

heitskriterium für die Erscheinungen in Fatima dar. Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre, Die 
Botschaft von Fatima. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 147. Hrsg. v. Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2000.

287

Maria



Deutung für die Intuition, dass unendliche Liebe das Können und Vermögen 
des Geschaffenen übersteigt. Im Sinne einer solchen Matrix, eines Containers, 
einer vas spirituale16 ist es meines Erachtens möglich, die Figur Marias und die 
Kirche als „mütterlich“ für Gläubige aller Zeiten verstehen zu können.

16	 Anrufung der Lauretanischen Litanei, vgl. Gotteslob 566,5.

288

Junge Theologie


