Maria

Jakob Mertesacker | Frankfurt

Dipl. theol., M. Sc., wiss. Mitarbeiter am Institut
fiir Pastoralpsychologie und Spiritualitat der Phil.-
Theol. Hochschule Sankt Georgen

mertesacker@st-georgen.de

Dritte im Bunde

Maria in ihrer Funktion fiir den Glauben

Mariologie und Hagiologie sind nicht nur fromm, sondern haben eine Funktion
fir glaubendes Verstehen und Begreifen. Maria, Heilige und Glaubenszeugen ge-
ben dem Glauben eine Gestalt. Im Folgenden konzentriere ich mich zunédchst
auf die Gestalt Marias und skizziere eine Idee davon, wie man die Miitterlichkeit
Marias heute verstehen konnte. Ich grenze mich von Ansétzen ab, die in Maria
eine notwendige ,Ergdnzung” des mannlichen Prinzips Gottes durch ein weibli-
ches Prinzip sehen und werde auf diesen Aspekt nicht weiter eingehen.!

Fiir Karl Rahner ist das Erwdhntwerden in der Bibel sowie im Glaubensbe-
kenntnis allein nicht ausreichend, damit Maria und Heilige eine Rolle fiir mei-
nen Glauben spielen. Es miisste sich um Figuren handeln, die nicht nur fiir die
private Biografie Jesu notwendig sind? sondern eine bleibende Bedeutung in ei-
ner Theologie vom Menschen haben. Fiir Rahner ist dies dadurch moglich, dass
Gott selbst uns in seine Existenz hineingenommen hat. Gott ist nicht ein abs-
trakter Gott der Philosophen, er ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs und
spricht sich in Jesus Christus in unsere Wirklichkeit hinein aus. Von Gott aus,
so Rahner, ,scheint mitten in dem Kreis des Glaubens und der Theologie von
Gott das Antlitz eines Menschen auf”?.

1 Zum Beispiel: E. Drewermann, Die Frage nach Maria im religionswissenschaftlichen Horizont: Die
scheinbare ,,Grundlosigkeit” der Mariologie, in: ZMR 66 (1982), 96-117.

2 Vgl. K. Rahner, Maria. Mutter des Herrn: Theologische Betrachtungen (1956), in: ders., Samtliche Werke.
Bd. 9. Freiburg i. Br. 2004, 523.

3 Ebd.

283



Junge Theologie

Neben dieser theologischen Begriindung werde ich mithilfe einer spezifischen
psychoanalytischen Theorie zeigen, dass wir auch in Erkenntnisprozessen auf
Menschen angewiesen sind. Dabei gehe ich eher analog und assoziativ vor, also
mehr psychoanalytisch, als philosophisch-analytisch.

Die Rolle der Mutter im Erkenntnisprozess

Nicht nur Gotteserkenntnis, sondern Erkenntnis allgemein bedarf stets eines
Dritten. Der Mensch ist nicht in der Lage, neuartige Erfahrungen aus sich he-
raus zu begreifen und zu strukturieren. So sind wir stets darauf angewiesen, dass
uns Worte und Strukturen gegeben werden, die unsere Erfahrung zu einer denk-
baren machen - vom Ding-an-sich zum Ding-fiir-uns. Der englische Psychoana-
lytiker Wilfred Bion (1897-1979) thematisiert dies in seiner metapsychologischen
Theorie zur Entstehung des Denkens, die er sowohl theoretisch fiir den Sdug-
ling, als auch aus der analytischen Erfahrung mit seinen Patient(inn)en herlei-
tet. Hat ein Sdaugling Hunger, Schmerzen oder ist ihm kalt, so kann er dies zu-
néchst noch nicht einordnen. Er ist nur einer unertraglichen Bedtirfnisspannung
von quilenden, unbestimmten Sinneseindriicken ausgeliefert. Bion bezeichnet
diese als , Beta-Elemente”*. Als solche sind sie — ganz im Kantischen Sinne —Din-
ge-an-sich und nicht fiir das Denken verftigbar: Sie sind ,unverdaubare Fakten“>.
Sie konnen nur ausgeschieden oder ausagiert werden und sind hochst bedroh-
lich: Der Sdugling schreit ,,um sein Leben”. Erst in der addquaten Beantwortung
dieser Bediirfnisspannung durch eine enge Bezugsperson — in der Regel, aber
nicht ausschliefflich, die Mutter — kann diese Spannung differenziert werden.
Den Vorgang der Differenzierung und Beantwortung bezeichnet Bion als ,Alpha-
Funktion”. Diese wandelt die rohen Eindriicke in Alpha-Elemente um. Alpha-
Elemente sind ,, von der Alpha-Funktion verdaut und so fiir das Denken verfiig-
bar gemacht“¢. Indem die Mutter aus ihrer Erfahrung im Umgang mit dem Kind
und ihrer Fahigkeit zur Einfithlung” dem Schreien des Kindes z.B. mit Fiittern
begegnet, gibt sie dieser unklaren Bediirfnisspannung die Bedeutung von Hun-
ger, macht sie denkbar und psychisch verdaubar. Sie stellt dem Kind eine , Ma-
trix“ zur Verfiigung, in der die unbestimmte Sinneserfahrung einen Platz zum
Beispiel als ,Hunger” findet — wobei freilich das Wort ,Hunger” noch nicht be-
kannt sein muss.

Gleiches gilt fiir Therapeut(inn)en, die Patient(inn)en fiir ihren Erregungszu-
stand z.B. den Namen ,Angst” anbieten und damit einen ersten Schritt in Rich-
tung Bewiltigung vollziehen. Es gilt nicht mehr: Ich bin ein Gefiihl, sondern

W. Bion, Lernen durch Erfahrung. Frankfurt/M. °2013, 52.
Ebd.

Ebd., 53.

Bion bezeichnet diese Fahigkeit als réverie (ebd., 83).

N OO

284



Maria

ich habe ein Gefiihl. Nach und nach kénnen Kinder oder Patient(inn)en diese
Alpha-Funktion verinnerlichen und somit Wissen, Erfahrung und Bewdltigungs-
kompetenz in ihrem Leben aufbauen. Zunichst ist das Kind auf einen Behalter
(container) angewiesen, der diese Funktion erfiillt. Die Mutter nimmt die unbe-
stimmten Eindriicke auf und gibt sie benannt zuriick. Erika Krejci schreibt in ih-
rem Vorwort zu Bions Buch Lernen durch Erfahrung: ,,Das Bezeichnen, das Na-
men-Geben, ist in der Genesis ein Teil des Schopfungsgeschehens, das Gott den
Menschen anvertraut hat.”® Im Benennen und Bezeichnen unserer Empfindun-
gen entsteht eine Welt fiir uns.

Spezifisch fiir religiose Erfahrungen wird dies durch den Soziologen Charles
Taylor entfaltet. Er stellt fiir religiose Erfahrung fest: ,(...) die devotionale, prakti-
sche und (falls vorhanden) sakramentale Lebensform bendtigt irgendein Mini-
mum an Artikulation, worum es in ihr tiberhaupt geht: Einige aussageformige
Formulierungen - iiber Gott, die Schopfung, Christus und dergleichen - sind
unumgdnglich. Genauso wie das religiose Leben nicht von seinem kollektiven
Ausdruck getrennt werden kann, so kann es nicht von einem Minimum an
ausdriicklicher Formulierung abgeschnitten werden. Der Glaube, die Hoffnung
richten sich auf irgendetwas.” Die Benennung einer religiosen Erfahrung ist
notwendig, damit sie als religiose Erfahrung erfahren wird. Die Benennung gibt
einer unbestimmten Empfindung eine Richtung und macht sie, wie Bion sagen
wiirde, vom Ding-an-sich zum Ding-fiir-uns. Sie wird denk- und ausdriickbar.

Grob verallgemeinert konnte man sagen: Eine zweistellige Relation, in der
ich einem Etwas - einer Person, einem Sinneseindruck, einer Emotion — gegen-
iiberstehe, dies aber nicht benennen, unterscheiden und abgrenzen kann, liefert
mich diesem Etwas absolut aus und ist potenziell bedrohlich. Ein Nichtbenen-
nenkonnen einer Emotion macht es unmaoglich, sich von dieser Emotion zu dis-
tanzieren. Ich bin voll und ganz davon ergriffen und damit auch bedroht. Das
Benennen und Begrenzen muss langsam erlernt werden und ist dem Menschen
nicht von Anfang an mitgegeben. Zudem wird es immer wieder herausgefordert.
Einer Beziehung einen Namen zu geben und sie als Feindschaft, Freundschaft
oder Liebe zu benennen und damit verbundene Konzepte zur Verfiigung zu ha-
ben, bringt Erleichterung mit sich.

Maria als ,matrix“ der Gotteserkenntnis
Im Folgenden nehme ich Maria besonders in den Blick. Ich gehe davon aus, dass

die Evangelisten in Maria, die sie wahrscheinlich aus miindlichen Erzahlungen
kannten, eine Person gefunden haben, die die Gotteserfahrung der Evangelisten

Krejci, Vorwort, in: W. Bion, Lernen durch Erfahrung, 15 [s. Anm. 4].

8 E.
9 C. Taylor, Die Formen des Religiosen in der Gegenwart. Frankfurt/M. 42013, 29.

285



Junge Theologie

zu strukturieren vermochte. An drei biblischen Szenen lésst sich exemplarisch
aufzeigen, wie die literarische Figur der Maria in der Heiligen Schrift als eine
Person konturiert wird, die prototypisch Erfahrung mit der bedrohlichen Abso-
lutheit Gottes strukturiert und benennt. In dieser Funktion méchte ich sie als
bleibende ,Matrix“ bezeichnen, die auch heute Glaubenserfahrungen zu struk-
turieren und auszudriicken vermag.

,Mir geschehe, wie du es gesagt hast“ (Lk 1,38)

»Im freien — ihr von Gottes Gnade geschenkten — Jawort ihres Glaubens hat sie
fiir uns den Sohn Gottes empfangen und ihm aus ihrem Schof? jenes irdische
Dasein geschenkt, durch das er Glied des neuen Menschengeschlechtes und so
sein Erloser sein konnte (Mt 1,18-23; Lk 1,26-38).“1° Mit diesem Satz fasst K.
Rahner die Bedeutsamkeit Marias fiir das Heilsgeschehen und die Bedeutung der
,nicht blof leiblichen“!" Jungfraulichkeit zusammen. Indem die heutige Theo-
logie die durch die Gnade geschenkte Freiheit als Ermoglichungsgrund des ,Ja“
Marias bestimmt, definiert sie das Verhaltnis von Mensch und Gott als eben ein
von Freiheit gepragtes. Das dyadische, absolute Verhiltnis von Mensch und
Gott wird von einem Moment der Freiheit aufgebrochen zu einem Verhiltnis in
Freiheit, an dem autonome Individuen beteiligt sind.

,Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut” (Lk 1,46-56)

Das Magnificat konturiert Maria in mehrfacher Hinsicht als Israelitin: An ihr
nimmt sich der Herr seines Knechtes Israel an und tut Grof8es an ihr. Auch for-
mal lassen sich Parallelen zu Hannahs Gesang (1 Sam 2) aufweisen. Die Glau-
benserfahrung der frithen Christ(inn)en wird an der Figur Marias als israelitisch
benannt. Fiir den Evangelisten ist klar: Es ist der Gott Israels, der Maria die Er-
fahrung des Glaubens schenkt — und damit ein Bekenntnis des Schreibers, dass
er seine religiose Erfahrung in diesem Rahmen deutet. D. Bohler folgert daraus:
,Christ sein heifdt, sich dem messianischen heiligen Rest der Kinder Abrahams
anzuschlielen. Christ sein heif3t, sich Maria, der Tochter Zion, anzuschliefen.“!?

»Was er euch sagt, das tut!“ (Joh 2,5)

Das Vertrauen Marias auf die Giite Gottes, das in ihrem Jawort zum Ausdruck
kommt, wird von Johannes auf Christus hin ausgeweitet. Nach der harschen
Abfuhr, die Jesus seiner Mutter auf der Hochzeitsfeier zu Kana scheinbar erteilt,
fordert sie die Diener auf, zu tun, was er sagt. Maria ,strukturiert” das Verhdltnis
der Diener zu Jesus. Trotz der Abfuhr, die sie bekommt, fordert sie die Diener

10 K. Rahner, Maria, 518 [s. Anm. 2].

11 Ebd.

12 D. Bohler, Maria — Tochter Zion: Die Bedeutung der Mutter Jesu nach der Heiligen Schrift, in: GuL 78
(2005), 411.

286



Maria

und damit die Leser(innen) zum Gehorsam auf. Damit bringt Maria ihr eigenes
Vertrauen ins Spiel und fordert auf, es ihr gleich zu tun.

Schopferische Vorbilder des Glaubens

An dieser Stelle bietet sich noch einmal der Riickblick auf Karl Rahner an: Die
Mutterschaft Marias wire nach Rahner eine mich nicht betreffende historische
Tatsache - ein Faktum der Biografie des historischen Jesus —, wenn darin nicht
eine allgemeine anthropologische Struktur zur Sprache kdme. Rahner sieht dies
vor allem darin: Der Glaube hat notwendig eine inkarnatorische Struktur, nicht
nur Gott wird geglaubt, sondern auch die zur Annahme bereite und durch die
Annahme des Wortes gerettete Kreatur.!* Indem der Mensch sich als bereit fiir
die Aufnahme des Wortes bekennt, setzt er sich in ein Verhdltnis zu Gott. Von
diesem Gott glaubt er, dass er den Menschen dazu geschaffen hat, wesenhaft
bereit fiir diese Aufnahme zu sein. In der biblischen Maria ist dies — so miisste
man sagen — nicht nur symbolisch, sondern prototypisch verwirklicht. Die Per-
son ist zentral von der Auferstehung Christi zu verstehen: In der Erfahrung der
Auferstehung erweist sich Jesus fiir die Jiinger und Evangelisten als der Christus,
dessen Selbstbeschreibung als sich bewahrheitet habend und dessen inkarnato-
rische Existenz als mit dem ,Ja“ Marias beginnend dargestellt wird.

Maria verwirklicht dieses Vertrauen von Anfang an und zeichnet unter ho-
hem personlichen Risiko ein Bild von Gott als vertrauenswiirdig. Gleichzeitig
schafft sie Vertrauen — beispielhaft in den Jiingern bei Joh 2. Exemplarisch und
prototypisch habe ich dies fiir Maria gezeigt, jedoch ist dieses Prinzip nicht auf
sie beschriankt, sondern gilt fir alle Glaubenszeug(inn)en des Alten und Neuen
Bundes, der Theologiegeschichte und der Gegenwart.

Personen, die vom Gewirktsein durch Gott iiberzeugt sind, halten prototy-
pisch Verhiltnisbestimmungen des Glaubens in Form von Erzihlungen, Uber-
zeugungen und Benennungen bereit. Sie sind ,schopferische Vorbilder der je
gerade falligen Heiligkeit, die einer bestimmten Periode aufgegeben ist“'4. Sie
und auch die Kirche als Ganze bilden die Matrix fiir mein glaubendes Verste-
hen. In dieser Funktion sind sie Gegenstand meines Glaubens und meiner
Frommigkeit: Sie verweisen tiber sich hinaus auf die unendliche Liebe, die sie
selbst als empfangene Liebe wahrgenommen haben.' Fiir sie ist der Glaube die

13 K. Rahner / H. Vorgrimler, Art. Mariologie, in: Kleines Theologisches Worterbuch. Freiburg i. Br.
1978, 270.

14 K. Rahner, Vom Geheimnis der Heiligkeit, der Heiligen und ihrer Verehrung (1966), in: ders., Sdamtliche
Werke. Bd. 23. Freiburg i. Br. 2006, 73.

15 Der Verweis tiber sich hinaus auf Gott selbst stellt fiir die Glaubenskongregation ein zentrales Echt-
heitskriterium fiir die Erscheinungen in Fatima dar. Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Die
Botschaft von Fatima. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 147. Hrsg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2000.

287



Junge Theologie

Deutung fiir die Intuition, dass unendliche Liebe das Kdnnen und Vermodgen
des Geschaffenen tibersteigt. Im Sinne einer solchen Matrix, eines Containers,
einer vas spirituale'® ist es meines Erachtens moglich, die Figur Marias und die
Kirche als , miitterlich” fiir Glaubige aller Zeiten verstehen zu kdnnen.

16 Anrufung der Lauretanischen Litanei, vgl. Gotteslob 566,5.

288



