
Gebet und Liturgie anders (er)leben
Die rhythmo-mimopädagogische Rezitation nach Marcel Jousse SJ

Dass unsere Zivilisation eine Zivilisation des Buches sei, diese Aussage von Mar-
cel Jousse SJ (1886–1961) ist im Zeitalter elektronischer Datenträger bereits über-
holt. Die Weitergabe von Wissen und Traditionen erfolgt vielleicht nur noch für 
kurze Zeit in der Form des gedruckten Buches und erst recht nicht mehr im „Oral
stil“. Damit ist der besonders geformte Stil gemeint, der in einer Kultur mündli-
cher Tradition dazu dient, einen „Text“ (unabhängig vom Inhalt) als Kulturgut zu 
bewahren und zu tradieren. Diesen Begriff prägte Jousse im Titel seiner ersten Ver
öffentlichung: Le Style oral rythmique et mnémotechnique chez les verbo-moteurs, er-
schienen 1925 bei Beauchesne in Paris.

Doch bevor Marcel Jousse zu Beginn des 20. Jahrhunderts zum Gründer einer 
neuen Wissenschaft, der Anthropolinguistik, wurde, wuchs er erstmals in armseli-
gen Verhältnissen auf. Den entscheidenden Impuls, die mündliche Tradition zu 
erforschen, empfing Jousse von seiner Mutter. Sie konnte zwar kaum lesen und 
schreiben, wohl aber lange Texte auswendig rezitieren. Sie brachte ihrem Sohn 
die Sonntagsevangelien bei, indem sie diese im Dialekt auf eine einfache rhyth-
mische Melodie sang und ihn dabei hin und her wiegte. Der Pfarrvikar, der alle 
biblischen Sprachen (Hebräisch, Aramäisch, Latein und Griechisch) kannte, gab 
ihm später privat Unterricht; so erwarb Marcel Jousse bereits im Alter von 12 Jah-
ren solide Kenntnisse auf diesem Gebiet. Die Parallelismen der hebräischen Psal-
men erinnerten ihn an die rhythmisch balancierten Rezitationen seiner Mutter. 
Leben und Werk von Jousse fließen aus einer Quelle hervor. Ländliche Herkunft 
und akribische Arbeit an alten Texten gehören für ihn zusammen. Um die Wei-
tergabe von Tradition mit Rückgriff auf den gleichmäßigen „Wiegeschritt“, der 
der Memorisierung dient, geht es im Leben und Werk von Marcel Jousse. 

Reflexion

290

Clara-Elisabeth Vasseur | Eichstätt

geb. 1969, Dr. des., Buchautorin 
und freie Referentin

elisabeth.vasseur@ku.de



1	 C. Allione, La recherche des rythmes disparus, in: Cliniques méditerranéennes 75 (2007), 286.
2	 Ebd.
3	 G. Dalman, Palästinischer Diwan. Als Beitrag zur Volkskunde Palästinas. Leipzig 1901.
4	 In der jüdischen Zeitschrift Die Wahrheit, November 1934, 2, schrieb Felix Stössinger im Feuilleton 

„Vom französischen Judentum“ einen Bericht über dieses Institut, gegründet von einer „Nichtjü-
din“. Er erwähnt ausdrücklich den Jesuitenpater Marcel Jousse, Schöpfer der anthropologischen 
Linguistik, der das Verhältnis des Körperrhythmus zum Sprachstil in die Mitte seiner Studien ge-
rückt hat.

„Style oral“

Der Begriff Style oral bezieht sich nicht auf die normale mündliche Unterhaltung, 
sondern meint – wie bereits erwähnt – eine bestimmte Sprachform, die in weni-
gen Worten, also in einer Art „Formel“, Erfahrungen, Erzählungen und tiefgrün-
dige Weisheit zusammenfasst. Im Oralstil werden festgelegte Einheiten rhythmisch 
gesprochen tradiert. Deshalb ist der Mensch für Jousse ein „Verbo-moteur“, denn 
die Sprache ist vor allem ein motorisches Phänomen und hängt mit dem gesam-
ten Bewegungsapparat zusammen. Jousse war der Überzeugung, dass unserer auf 
das Buch fixierten Kultur eine entscheidende Dimension fehlt; sie ist gewisserma- 
ßen „amputiert“.1 In ihr pulsiert nicht mehr der explosive Rhythmus des Lebens 
als Träger von Tradition. Rhythmus entsteht durch die Wiederholung dreier Pha-
sen: Aufladen, Entladen und Ruhen. Er wird unterstrichen, wenn man z.B. in die 
Hände klatscht, eine Trommel schlägt oder auch nur mit dem Fuß die betonten 
Silben eines Satzes markiert. Weitere Elemente wie die Silbenlänge, die Höhe und 
Tiefe der Stimme und die Intensität verstärken den Rhythmus. Die Aufnahme 
und Wiedergabe des Lernstoffes erfolgen in einer Oralkultur stets in einer rhyth-
misierten Form.2 Das Gespür für den innewohnenden Rhythmus eines Textes ist 
Voraussetzung dafür, ihn richtig vorlesen zu können. Im Strom der mündlichen 
Tradition ist dieser Rhythmus Bestandteil der Überlieferung. Nicht nur der „Text“, 
d.h. das Gefüge von Sätzen, die zusammengehören wie Perlen einer Kette, ist fi-
xiert, sondern auch die Art und Weise, wie man ihn wiedergibt. 

Diese rhythmische und mnemotechnische Rezitation wurde in den 1920er-
Jahren von Jousse zusammen mit Gabrielle Desgrées-du-Lou, einer Musiklehre-
rin, erfolgreich wiederbelebt. Ausgehend von Originalmelodien aus Palästina, die 
von Gustav Dalman, Exeget und Palästinakenner, vor Ort sorgfältig gesammelt 
und 1901 veröffentlicht wurden3, vertonte Desgrées-du-Lou die Texte der Evan-
gelien. Jousse hatte diese zuvor neu ins Französische übersetzt. Die beiden grün-
deten in Paris ein eigenes Institut, um die „récitations rythmo-pédagogiques“ an 
angehende Lehrerinnen weiterzugeben.4 Beim ersten Kongress für Experimental-
psychologie (1929) ließ Jousse eine Gruppe von jungen Mädchen ein solches Re-
zitativ vortragen: das Gleichnis vom Mann, der sein Haus auf Sand gebaut hatte 
(Mt 7,24–29; Lk 6,47–49). Ein positiver Bericht, der im selben Jahr in einer deut-
schen Zeitschrift erschien, ging vor allem auf den wissenschaftlichen Aspekt der 

291

Marcel Jousse SJ



5	 A. Klebe-Brandt, Der 1. internationale Kongress für angewandte Psychologie in Paris, in: Nord und Süd. 
Monatsschrift für internationale Arbeit. 52. Jahrgang. Heft 7, juillet 1929, 643.

6	 A. Zali, La parole au risque de l’écriture, in: Catalogue de l’exposition Torah – Bible – Coran (Livres de 
Parole). Paris 2005, 29.

7	 Vgl. N. Bohnen, „Show, don’t tell!“, in: GuL 92 (2019), 393.
8	 Vgl. W. J. Ong, Oralität und Literalität. Die Technologisierung des Wortes. Wiesbaden 22016, 12 f.; 
	 W. H. Kelber, Tradition orale et écriture. Paris 1991, 7.
9	 Vgl. N. Bohnen, „Show, don’t tell!“, 393 [s. Anm. 7].
10	 „The Search for the single origin is incompatible with the oral-scribal dynamics of the early tradi-

tion. The notion of the one original reflects the experience of the print medium, a point made in 

Theorie des Gedächtnisses, die von Jousse vertreten wurde, ein. „Im Gegensatz 
zu den meisten übrigen Psychologen, die die einzelnen seelischen Funktionen 
voneinander und von der Gesamtheit des seelischen Wesens als solchem tren-
nen“, behauptet M. Jousse, „dass der ganze Körper, sein Bewegungssystem und 
sein rhythmisches Gefühl Träger des Gedächtnisses seien.“5 Diese Auffassung 
hat zentrale Bedeutung für die Wiederbelebung der Jousseschen Tradition. Diese 
Vorführungen von Bibelrezitativen hatten zunächst kein missionarisches oder 
pastorales Ziel, sondern dienten dazu, die für die damalige Zeit bahnbrechende 
„Psychologie des Gedächtnisses“ von Jousse zu illustrieren. Wenn der Anlass der 
Vorführung von Rezitativen zwar einem wissenschaftlichen Ziel diente, ist es 
nicht dabei geblieben. Es ging nicht um einen beliebigen Text, sondern um das 
Wort der Bibel, d.h. um eine neue Art und Weise, den heiligen Text zu tradieren.

Vom Leib zum Buch und zurück

Die Art, wie kanonische Texte schriftlich fixiert werden, unterliegt vielen Wand-
lungen. Von der scriptio continua in früheren Handschriften, die ohne sichtbare 
Trennung Buchstabe an Buchstabe, Wort an Wort fügt, bis zur „Bielefelder Bi-
bel“, die den Texten anhand einer eigenen Typographie für jede Gattung „eine 
Körpersprache“ geben will, findet man eine große Auswahl an Präsentationen 
der überlieferten und nun in alle Sprachen übersetzten Texte. Die für die Litur-
gie bestimmten Lektionare und Evangeliare bieten zwar leserfreundliche Typo-
graphien; aber den ursprünglichen Zugang zu einem rhythmisch-melodisch ge-
sprochenen Wort eröffnen sie nicht. Welch folgenreicher Schritt war es doch, 
das Wort Gottes, das wie Feuer brennt und lodert, „einzuzäunen“ und im be-
grenzten Raum des Buches bewahren zu wollen!6 Daraus ist zweifellos die groß-
artige Kultur des Buches entstanden. Doch die Gefahr ist groß, dass diese zu-
nächst mündlich tradierten Texte – „Geschichten wurden immer und immer 
wieder erzählt und aufgeführt. So wurde eine gewisse kanonische Form ge-
schliffen“7 – nur mehr durch die Brille der Schriftlichkeit betrachtet werden.8 
„Die Mündlichkeit ist also integraler Bestandteil des biblischen Stoffes.“9 Wir 
sind aber anders geprägt. Es führt dazu, dass wir, so Werner H. Kelber, auf der 
Suche nach dem „einen“ Original da, wo es mehrere Originale gibt10, weil es 

Reflexion

292



the second epigraph to this introduction. As long as texts remain actively involved in a performan-
ce process, each reactivation is authentically original. We have to think the – for us exceedingly 
difficult – concept of multiple originals, instead of the single reference point.“ W. H. Kelber, Im-
prints, Voiceprints, and Footprints of Memory. Collected Essays of Werner H. Kelber. Society of Biblical Li-
terature. Resources for Biblical Study. Nr. 73. Atlanta 2013, 5.

11	 M. Jousse, Les Outils gestuels de la mémoire dans le milieu ethnique palestinien. Le formulisme araméen 
des récits évangéliques, in: L’Éthnographie NS 30. Libraire orientaliste 1935, 1–20. 

12	 M. Jousse, Les Rabbis d’Israël. Les récitatifs rythmiques parallèles. Paris 1930. 

nicht eine, sondern mehrere Möglichkeiten gibt, das eine gehörte und wieder-
holte Wort schriftlich fixieren. Das zeigt M. Jousse in seiner Studie über den ara-
mäischen „Formulismus“, d.h. den Gebrauch von festgelegten Sprachformeln in 
den Evangelien11. Eine weitere Konsequenz der Buchform, die sich losgelöst von 
der mündlichen Tradition letztendlich durchgesetzt hat, ist die Abhängigkeit des 
Lektors bzw. der Lektorin vom schriftlichen Träger. Wer einen Text auswendig 
gelernt hat, darf vertrauen, dass er ihm wie von selbst über die Lippen kommt. 

Die rhythmo-mimopädagogische Rezitation, kurz „Bibelrezitativ“ genannt, 
macht es möglich, dass der heilige Text gewissermaßen von der ganzen rezitier-
enden Gemeinschaft vorgetragen wird. Wie soll man sich das vorstellen? Die 
Rezitation vollzieht sich in Verbindung mit grundlegenden Gesten und im glei-
chen Rhythmus. Dies schafft gewissermaßen von selbst Gemeinschaft. Jousse 
sprach von einer Rezitation im „Spiegel und Echo“, die durch ständige Wieder-
holung gelernt wird, bis der „Text“ in „Fleisch und Blut“ übergegangen ist. Wenn 
nur eine Person einen biblischen Text auf diese Art und Weise vorträgt, z.B. bei 
der Eucharistiefeier, kann man die Mitfeiernden in das Geschehen einbinden, 
indem man sie einlädt, den zugehörigen charakteristischen Wiegeschritt mitzu-
machen. Dieses leichte Wiegen oder Balancieren des Körpers von vorne nach 
hinten fungiert als wesentliche Stütze für das Gedächtnis und befreit zugleich 
von der Starrheit des bloßen Stehens. Es schafft, wie gesagt, Gemeinschaft und 
greift eine sehr ursprüngliche Form auf, den Menschen zu beruhigen. Welches 
Kind wurde nicht von seiner Mutter so besänftigt, indem es in ihren Armen ge-
wiegt wurde? Dieses Wiegen, Wippen oder Schaukeln ist wiederum nur mög-
lich, weil der Mensch ein Wesen mit zwei „Flügeltüren“ ist (M. Jousse).

Die Bilateralität des Körpers lässt Pole entstehen: oben und unten, vorne 
und hinten, rechts und links. Nach Jousse wurzelt in ihr der vielseitige und viel-
schichtige Parallelismus membrorum mündlicher Literatur.12 Jesus selbst lehrt be-
ten: „Vater unser im Himmel“ und „Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so 
auf Erden“. Im Vollzug der rhythmo-mimopädagogischen Rezitation des Vater-
unsers wird diese Dimension bewusster erlebt als beim bloßen Sprechen des Ge-
bets. In der Liturgie sind die Gesten nur noch in einer sehr reduzierten Form 
vorhanden. Beim „Mimodrama“ vom Brot und Wein – so nannte Jousse die Eu-
charistie – begleitet die Geste das Wort und begleitet das Wort die Geste. „Tut 
dies zu meinem Gedächtnis!“ (Lk 22,19) Wir haben es also mit einer Handlung 

293

Marcel Jousse SJ



13	 Vgl. etwa B. Gerhardsson, Memory and manuscript. Oral tradition and written transmission in Rabbinic 
Judaism and early Christianity. Lund 21964.

14	 M. Hengel, Die vier Evangelien und das eine Evangelium von Jesus Christus. Studien zu ihrer Sammlung 
und Entstehung. Tübingen 2008, VIII.

15	 „Die Worte Jesu zeichnen sich durch eine Fülle mnemotechnischer Eigenheiten aus, die den Schluß 
unumgänglich machen, daß es sich um bewußt behältlich geformte Stoffe handelt“ (R. Riesner, Je-
sus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien-Überlieferung. Tübingen 1981, 403).

zu tun, zu der, anders als bei der Lesung, bestimmte Gesten – Erheben von Hos-
tie und Kelch, Brechen des Brotes, Segnung – gehören. Bei der ganzheitlichen Re-
zitation wird jeder Text der Heiligen Schrift zu einem derartigen „Mimodrama“. 
Der Akzent liegt nicht so sehr auf dem inneren Empfinden als vielmehr auf dem 
objektiven Gehalt des Wortes, auf seinem Sinn und seiner Bedeutung im jeweili-
gen Kontext. So ist es nicht nötig, dass jedes Wort von einer Geste begleitet wird. 
Bei der rhythmo-pädagogischen Rezitation geht es niemals um ein bloßes „Gesti-
kulieren“, sondern um eine besonnene, ehrfürchtige und würdige Aneignung 
und Wiedergabe des Wortes Gottes nach einer Tradition, die von Marcel Jousse 
nicht erfunden, sondern wiederbelebt wurde. Sie reicht zurück in eine Zeit, in der 
die schriftliche Fixierung vor allem als Stütze für das Gedächtnis fungierte und 
nicht wie heute als Ersatz für das Gedächtnis.13

Merkmale mündlich komponierter Texte

M. Jousse, W. Kelber, M. Hengel und viele andere meinten, dass die Evangelisten 
„noch in einem mündlichen Traditionsstrom [stehen], der sich teilweise auch mit 
bereits verschriftlichter Überlieferung überschneidet“14. Demzufolge muss eine 
Übersetzung die mündliche Herkunft eines Textes aufbewahren. Es wären also 
Editionen des Neuen Testaments zu schaffen, in denen typische Satzkonstruktion 
(wie etwa der Parallelismus membrorum) wieder sichtbar wird – und zwar nicht nur 
in der Übersetzung, sondern auch in der Typographie. Die Texte sind nach dem 
Parataxenprinzip komponiert. Sie bestehen aus kurzen Sätzen, die paarweise – ge-
legentlich als Dreier- oder Vierer-Gruppe –  zusammengehören, mit der Präposi
tion „und“ verbunden. Sie könnten in einer entsprechenden „ausgleichenden Ty-
pographie“ (typographie compensatrice) aufgeschrieben werden, so wie M. Buber 
und F. Rosenzweig es für ihre „Verdeutschung“ der Schrift gemacht haben. Inner-
halb dieser Sätze fanden sich in den Originalsprachen einst etliche Klangwieder-
holungen oder Reime, die wiederum als Hilfe für die Memorisierung fungierten.15

Zur Verdeutlichung: Die deutsche Sprache liebt die Verdoppelung von Klän-
gen auch dort, wenn diese keinen unmittelbaren Sinn ergibt, etwa in Redensarten 
wie „mit Mann und Maus“, „mit Kind und Kegel“, „mit Ach und Krach“. Ein 
Wort ruft nach einem anderen, nur weil es so ähnlich klingt wie das erste. In ei-
ner mündlichen Tradition ist dieses Phänomen „Gang und Gäbe“, da der Klang 
bekanntermaßen dem Gedächtnis eine „Eselsbrücke“ bietet. Dabei geht es weni-

Reflexion

294



16	 Ebd., 394; 499.
17	 A. Spire, Plaisir poétique et plaisir musculaire. Essai sur l’évolution des techniques poétiques. Paris 1986.
18	 M. de Certeau, Une anthropologie du geste, in: Études n° 332/05 (1970), 770–773.
19	 Vgl. den Bericht über die „Bibel als Gesangbuch“ in einer schwedisch-lutherischen Gemeinde im 

18. Jh., URL: http://tidskriftenevangelium.se/gamla/bibeln-ar-en-sangbok/ (Stand: 01.06.2020): „Die 
Bibel war für einfache Leute eine Melodie, kein Buch. Es kam sogar vor, dass Kleinbauern, die nicht 
lesen konnten, den Pfarrer wegen Gesang-Fehler beim Domkapitel denunzierten.“ 

20	 M. Jousse, L’Anthropologie du geste. Paris 2008, 296; 302; 826; vgl. Mt 11,30.

ger um eine bloße Wiederholung des Klanges als vielmehr um einen Rhythmus, 
der sich in einer anderen Sprache nur schwer wiedergeben lässt. Die Musikalität 
der Sprache erfreut das Herz und macht die Schönheit und Besonderheit der 
Sprache der Dichter aus. Die Trennung zwischen „Poesie“ und „Prosa“ ist nur 
denkbar in einer schriftlich fixierten Literatur, nicht dagegen im Rahmen einer 
mündlichen Überlieferung, für die jeder Stoff so „geformt“ wird, dass er leicht 
memorisiert werden kann.16 Es geht weniger um eine Ästhetik des Wortes als 
um eine Pädagogik. Das Wort wird nicht zuletzt dadurch zur „frohen Botschaft“, 
dass es Freude bereitet, ein solches Wort rhythmisch zu empfangen und wieder-
zugeben. So gab der französische Schriftsteller André Spire seinem Buch den 
treffenden Titel: Plaisir poétique, plaisir musculaire.17 A. Spire räumt dem Ansatz 
von Marcel Jousse einen zentralen Platz ein, weil dieser als erster die drei anthro
pologischen Gesetze des „Rhythmo-Mimismus“, des „Bilateralismus“ und des 
„Formulismus“ formulierte, die sich aber alle in dem einen Gesetz des „Globa-
lismus“ wiederfinden. Damit meinte Jousse entgegen der Neoscholastik, dass 
der Mensch sich nicht als „Leib-Seele-Gefüge“ definieren lässt, sondern dass es 
niemals das eine ohne das andere geben kann. Den Anthropos definiert Jousse 
als ein „Gebilde aus Gesten“. In dieser neuartigen Anthropologie spielt die 
Rückkehr zur Geste als Quelle des Sprachvermögens des Menschen eine zentra-
le Rolle.18 

Wir sind heute weit entfernt von dieser Kultur. Am ehesten lebt sie noch im 
katholischen und evangelischen Liedgut oder in den Klöstern, insofern die Pra-
xis des Auswendiglernens noch gepflegt wird19. Zweifellos unterstützen Kantil-
lieren oder Psalmodieren das Gedächtnis. Im Unterschied zum Lied verlangt die 
rhythmische Rezitation den Einsatz des ganzen Leibes, da sie von einem Wiege-
schritt und von bestimmten Gesten begleitet wird. Ähnlich wie bei manchen 
Gospelchören begleitet die rhythmische Bewegung von vorne nach hinten oder 
von links nach rechts die Rezitation. Das Auswendiglernen wird durch den re-
gelmäßigen Rhythmus wesentlich unterstützt. Jousse nannte diese Technik das 
Tragen (portage) der Last (von unten nach oben) oder des Joches (seitliche Bewe-
gung)20. Zur Sprache gehören Ton, Stimme und Gebärde, Mimik und Gestik, die 
das Wort begleiten und die ganze Palette der Emotionen mittragen. 

295

Marcel Jousse SJ



21	 Für Aristoteles ist der Mensch ein geborener Nachahmer. Er lernt alles durch Nachahmung (mimesis 
bzw. imitatio) und dies bereitet ihm Freude. Vgl. Poetik, 1448b.

Die Bedeutung der Geste

Die Geste gibt die charakteristischen Züge einer Sache, Handlung oder Erzählung 
wieder. Jousse sprach von der „leiblich-manuellen Geste“ (geste corporel manuel): 
Körper und Hand sind beteiligt. So beschränkt sich die Artikulation des vom Atem 
getragenen Wortes nicht auf den Bereich der Lippen, der Zunge und des Kehle-
Rachen-Raums, sondern bezieht sich auf den ganzen Leib. Jousse begegnete wäh-
rend des ersten Weltkriegs Indianerstämmen in Nord-Amerika. Er lernte den In-
dianerhäuptling Oskomon kennen und Aka Zitkala-Sa, eine Indianerin, die im 
amerikanischen Schulsystem erzogen wurde. Die Sprache der Indianer ist reich 
an Gesten, und so können zwei Individuen aus unterschiedlichen Stämmen sich 
im wahrsten Sinne des Wortes mit Händen und Füßen verständigen und sich, so 
die Beobachtung von Jousse, problemlos stundenlang unterhalten.

Bei der späteren Arbeit an der Komposition von Bibelrezitativen konnte Jousse 
auf dieses Wissen zurückgreifen. So ist die Geste für Wahrheit z.B. eine Geste, die 
aus dieser Tradition kommt. Der Zeigefinger und der Mittelfinger werden zusam-
mengeführt und zeigen in gerader Richtung vor dem Mund. Das bedeutet, dass 
die wahre Rede zugleich auch „gerade“ und „eins“ ist –, im Gegensatz zur Lüge. 
Als Zeichen für die Lüge gehen Mittelfinger und Zeigefinger auseinander und zei-
gen nach links ein um 90 Grad gekipptes „V“. So geht die Lüge aus der gespalte-
nen Zunge hervor. Die Geste für „Kind“, die vor dem Körper ausgestreckte Hand, 
verweist auf eine Gestalt, die kleiner ist als der Erwachsene, oder die Geste für 
„Frau“, beide Handflächen seitlich an den Haaren gleitend, deutet die Geste einer 
Frau an, die ihre Haare kämmt, aber auch die Geste für die Sonne, die am Hori-
zont aufgeht; sie alle stammen aus dieser Tradition. Der „Be-griff“ wird auf den 
ursprünglichen „Griff“ (Greifen-Begreifen) zurückgeführt und erhält eine neue 
Plastizität. Man kann von einer „mimischen Sprache“ sprechen, die nicht mit der 
mimesis-imitatio des Aristoteles deckungsgleich ist.21

Anthropolinguistik 

Bei Jousse geht es nicht um bloße „Nachahmung“, sondern vielmehr um „Einver-
leiblichung“ (intussusception) der charakteristischen Gesten. Das ist für Jousse 
„Mimismus“. Für ihn ist der Mensch ein Empfänger, der das unendliche Spiel 
und Schauspiel des Universums auf motorische Weise – d.h. vor allem durch den 
Rhythmus – in sich aufnehmen kann. Alles ist Rhythmus im Weltall, Aufladung 
und Entladung von Energien, der Tanz von Gestirnen und Jahreszeiten, von 
Leben und Tod, und alles wird zum Rhythmus im Menschen: Herzschlag, Puls, 

Reflexion

296



22	 M. Jousse, L’Anthropologie du geste, 687 [s. Anm. 20].
23	 „Un mouvement est [bien] appris dès que le corps l’a compris.“ H. Bergson, Matière et mémoire. Essai 

sur la relation du corps à l’esprit. 94e éd. Paris 1985, 122.
24	 Vgl. C.-E. Vasseur / J. Bündgens, Spiritualität der Wahrnehmung. Einführung und Einübung. Freiburg 
	 i. Br. 22016.
25	 G. Bader, Psalterium affectuum palaestra. Prolegomena zu einer Theologie des Psalters. Tübingen 1996, 78.
26	 Zur Vertiefung: C.-E. Vasseur, Gottes Wort im Menschenleib – wie heute geistliche Identität stiften, 

bewahren und tradieren? Die Wiederentdeckung und Wiederbelebung der Oraltradition nach Marcel Jousse 
SJ (1886–1961), in: G. Meyer / M. Sorace / C.-E. Vasseur / J. Bündgens (Hrsg.), Identitätsbildung. 
Spiritualität der Wahrnehmung und die Krise der Moderne. Freiburg i. Br. 2018, 149–161.

Atem, Gehen, Stehen und Sitzen usw.22 Die Rhythmen eines Lebewesens sind 
nicht zweimal absolut identisch. Das macht den Unterschied zur Maschine aus. 
Für Jousse gibt es „unbewusste“ Gesten. Sie kommen durch die Kraft des mimi-
schen Vermögens zustande. In der Regel erlernt der Mensch eine neue Geste, 
wenn diese bewusst ausgeführt wird. Dieser Lernvorgang geht vom Bewussten 
zum Unbewussten, so dass eine erlernte Bewegung, etwa ein Tanzschritt, irgend-
wann so ausgeführt wird, dass sie von selbst abläuft. Man spricht im Französi-
schen vom savoir-faire und meint damit das Wissen um die richtige Ausführung 
einer Geste. Eine Bewegung gilt als erlernt, wenn der Leib sie „verstanden hat“, 
so der Philosoph Henri Bergson.23 Die Ausführung der Bewegung muss präzise 
genug sein, um nicht mit einer anderen Geste, die eine andere Bedeutung hat, 
verwechselt zu werden. Für Jousse ist die Geste und nicht zuerst das Wort der 
Träger von Sinn und Bedeutung. Die Sprache beginnt mit der Geste und so wird 
auch die Hermeneutik bei der Geste anfangen. Niemals geht es dabei um Insze-
nierung, sondern um ein Zurückfinden zu einem ganzheitlichen Umgang mit 
einem Wort, das vorwiegend mündlich und im „Oralstil“ tradiert wurde und 
das darum auch weiter von Mensch zu Mensch tradiert werden will. 

Dies ist auch der Sinn von Inkarnation. Es gilt: Verbum caro factum est und 
nicht: Verbum liber factum est (Und das Wort ist Fleisch geworden, und nicht: 
Und das Wort ist Buch geworden). Wer an diese mündliche Tradition anknü-
pfen will, wird an der ganzheitlichen Verankerung des Wortes im Leib und in 
der Geste nicht vorbeigehen können.24 Denn die „Produktion des Wortes ist 
leiblich, leiblich ist auch seine Rezeption. Leiblichkeit des Wortes zeigt sich in 
erster Linie als Oralität“ (G. Bader)25. Der Leib wird zum Ambo bzw. zum Buch, 
d.h. zum würdigen Träger eines lebendigen Wortes. Das Wort wird zur Nahrung 
im wortwörtlichen Sinne, da es in den „Mund“ genommen wird. Die auf diese 
Art und Weise erlernten Texte können nicht mehr vergessen werden, sie sind 
Teil des Selbst geworden. Deshalb trägt der hier vorgestellte Ansatz entschieden 
zum Erhalt und zur Förderung einer christlichen Identität bei.26 Christentum ist 
ja keine „Buchreligion“, sondern erwächst aus dem lebendigen Glauben an den 
Mensch gewordenen Sohn Gottes.

297

Marcel Jousse SJ


