Reflexion

Alexander Loffler SJ | Frankfurt

geb. 1972, Dr. theol., Lic. phil., Dozent fiir
Fundamentaltheologie an der Phil.-Theol.
Hochschule Sankt Georgen

aloeffler@sankt-georgen.de

Darf man spirituell fremdgehen?

Theologische Uberlegungen zur christlichen Zenpraxis

Es gibt Christ(inn)en, die mehr als nur eine — ihre christliche — Religion praktizie-
ren. Bei einer reprisentativen Umfrage der Bertelsmann Stiftung im Jahr 2013
stimmte fast ein Drittel (29%) der religiosen (!) Westdeutschen der Aussage zu:
»Ich greife fiir mich selbst auf Lehren verschiedener religioser Traditionen zuriick.”!
Schaut man in die Kursprogramme kirchlicher Bildungshduser und geistlicher
Zentren, dann ldsst sich erahnen, dass es mit dieser Aussage wohl seine Richtig-
keit hat. Denn selbst dort gibt es mittlerweile eine bunte Vielfalt an Angeboten zu
Spiritualitdtsformen, die aus den Traditionen des religiosen Ostens stammen. Bei
vielen dieser Christ(inn)en handelt es sich weder um kirchliche Randexistenzen
noch um Menschen mit einer sogenannten Patchwork-Religiositdt, sondern um
Frauen und Ménner aus dem Herzen der Kirche.>? Doch wie ist dieses Phanomen
traditionstibergreifender religioser Praxis theologisch einzuschitzen? Ist ein spiri-
tuelles Fremdgehen fiir Christ(inn)en tiberhaupt férderlich? Oder miisste man
nicht vielmehr vor ihm warnen, weil mit ihm eine Verwidsserung oder gar Entstel-
lung des Christlichen einhergeht? Was suchen Christ(inn)en in anderen Religionen?

Unerfullte spirituelle Sehnsucht

Zweifellos gibt es ganz unterschiedliche Griinde, weshalb sich Christ(inn)en einer
anderen spirituellen Tradition zuwenden. In vielen Féllen geschieht dies aber we-

1 D. Pollack / O. Miiller, Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiositit und Zusammenhalt in
Deutschland. Hrsg. v. d. Bertelsmann-Stiftung. Giitersloh 2013, 13.

2 Vgl. M. Seitlinger / J. Hocht-Stohr (Hrsg.), Wie Zen mein Christsein verdndert. Erfahrungen von Zen-
Lehrern. Freiburg i. Br. — Basel - Wien 2004. Vgl. auch A. Meuthrath, Wenn ChristInnen meditieren.
Eine empirische Untersuchung iiber ihre Glaubensvorstellungen und Glaubenspraxis. Miinster 2014, 212.

298



Christliche Zenpraxis

der aus blofler Neugier noch aus einer antikirchlichen Gesinnung heraus, son-
dern ist motiviert durch eine unerfillte spirituelle Sehnsucht. So schreibt etwa
Zensho Kopp, Leiter eines Zen-Zentrums in Wiesbaden: ,Viele ehrlich geistig
Suchende haben sich in unserer Zeit von der christlichen Kirche abgewandt. Sie
fanden dort nicht die Nahrung, die sie fiir ihr spirituelles Wachstum bendtigen.
Ein wesentlicher Grund hierfiir ist, dass Mystik in den Kirchen nur noch einen
antiquarischen Wert hat und den meisten Seelsorgern das, was zur Erweckung
echter Begeisterung fiir das Ewige unbedingte Voraussetzung ist, vollig abgeht.
Diese Voraussetzung ist aber nichts anderes als die aus dem mystischen Leben
und Erleben gewonnene ,Begeisterung fiir Gott’.”* Dass Kopp mit seiner Ein-
schiatzung nicht ganzlich falsch liegt, wird von offizieller katholischer Seite be-
stitigt. Bereits 1999 hielt das vom Pipstlichen Rat fiir den Interreligiosen Dialog
und dem Rat der Europdischen Bischofskonferenzen gemeinsam herausgegebe-
ne Papier Domus Aurea — Uber die Prisenz des Buddhismus in Europa selbstkritisch
fest, dass Zen praktizierende europdische Christ(inn)en davon angetrieben sind,
,nach einer Alternative zu dem zu suchen, was sie hadufig als sterilen Dogmatis-
mus erfahren. Oft fithlen sie, dass die Kirche tiberinstitutionalisiert sei und sich
auf eine unzeitgemafle und unverstidndliche Sprache stiitzt. Viele beklagen sich,
dass sie eine addquate Einfithrung in das personliche Gebet, in Meditation und
in die Erfahrung ganzheitlichen Heils vermissen.”* Mit Gundula Meyer, Zen-
Lehrerin und evangelische Pastorin im Ruhestand, konnte die hier diagnosti-
zierte Suche nach ganzheitlicher Erlosung wie folgt auf den Punkt gebracht wer-
den: ,Es ist ein Hunger nach Mitte, nach Sinn, nach einer Vision, einem neuen
Lebensstil (...). Viele wollen nicht mehr belehrt, angepredigt, gespeist werden,
sondern wollen die Eine Wirklichkeit, um die es geht, selbst erfahren, selbst
realisieren. Und genau das ist die grofde Sache des Zen-Weges.“*

Menschen im Westen wenden sich demnach dem Buddhismus zu, weil sie
mit ihm ,eine grofiere Kompetenz im Erfahrungswissen und im Wegwissen in
Verbindung bringen als mit dem Christentum”, denn im Unterschied zum Bud-
dhismus wird das Christentum, so Werner Hobsch weiter, ,von vielen Zeitge-
nossen als ein Religionssystem, weniger als ein Weg gesehen“. In Sachen Spiri-
tualitdt und spiritueller Lebensgestaltung wird deshalb selbst von tief in der
Kirche verwurzelten Christ(inn)en dem Buddhismus mehr zugetraut als dem
Christentum, weil letzterem nicht selten die fiir einen lebendigen Glauben so

3 Z.XKopp, Zen und die Wiedergeburt der christlichen Mystik. Ein Wegfiihrer zum wahren Selbst. Darmstadt
22011, 135.

4 Papstlicher Rat fiir den Interreligiosen Dialog / Rat der Europdischen Bischofskonferenzen, The
Domus Aurea Paper about the presence of Buddhism in Europe (1999), Nr. 6, zitiert nach der deutschen
Ubersetzung in E. Firlinger (Hrsg.), Der Dialog muss weitergehen. Ausgewiihlte vatikanische Dokumente
zum interreligiosen Dialog (1964-2008). Freiburg i. Br. 2009, 510-513, hier: 512.

5 G. Meyer, Orient und Okzident sind nicht mehr zu trennen, in: Meditation 25 (1999), 35-38, hier: 37.

6 W. Hobsch, Hereingekommen auf den Markt. Katholische Kirche und Buddhismus in Deutschland.
Paderborn 2013, 280.

299



Reflexion

wichtige Erfahrungsdimension abgeht. Mit Blick auf seine eigene traditionsiiber-
greifende Praxis bestdtigt dies auch der Jesuit und Zen-Lehrer Stefan Bauberger:
,Wie bei vielen ernsthaft Ubenden war mein Zugang [zum Zen] nicht einfach
unbeschwert, sondern er entsprang einer inneren Not, einer oft verzweifelten
Suche.” Bedenkenswert fiigt er hinzu: , Mystik gibt es nur an der Grenze, nicht
in der Mitte eines institutionalisierten und biirgerlichen Christentums."’

In einem ersten Schritt gilt es also zundchst wahrzunehmen und sich einzu-
gestehen, dass die christliche Zenpraxis nicht so sehr Ursache als vielmehr Symp-
tom einer Krise zu sein scheint. Sie bringt eine Not zum Ausdruck, fiir die die
Kirchen in erster Linie selbst in die Pflicht zu nehmen sind. Offenbar gibt es
Christ(inn)en, die ihrer Sehnsucht nach einer tragfihigen spirituellen Lebensge-
staltung mit dem von ihrer eigenen christlichen Tradition bereitgestellten Ins-
trumentar nicht ausreichend zu entsprechen vermogen und sich deshalb nach
auflerkirchlichen und aufierchristlichen Alternativen umschauen.®

Besondere spirituelle Grunddisposition

Der konkrete Ausloser fiir eine auferchristliche Suche nach spirituellen Alterna-
tiven muss nun aber nicht immer allein auf Seiten der Kirche und eines dort
ausgemachten Defizits liegen, sondern kann auch mit der spirituellen Grunddis-
position eines Menschen zusammenhédngen. Im ersten Kapitel seines Buches
Zen und Erleuchtung (2005) schildert der indische Jesuit und Zen-Lehrer AMA Sa-
my (eigentlich: Arul Maria Arokiasamy) auf bewegende Weise, wie er sich iiber
viele Jahre hinweg mit der von seinem Orden vorgegebenen gegenstdandlich-dis-
kursiven Gebetspraxis der Geistlichen Ubungen des heiligen Ignatius von Loyola
abmiihte, ohne dabei jemals zu jenem tiefen inneren Frieden gefunden zu ha-
ben, den er sich so sehr ersehnte. Die Wende brachte erst eine Begegnung mit
dem buddhistischen Zen-Meister Yamada Koun in Kamakura (Japan), dessen
Schiiler AMA Samy in der Folge dann wurde. Denn mit der objektfreien, nicht-
diskursiven Meditationsmethode des Zen, inklusive Koan-Schulung, sah sich
AMA Samy auf einmal auf einen geistlichen Weg gestellt, der mit seiner inneren
spirituellen Grunddisposition gdnzlich harmonierte und ihn nun endlich die
lang ersehnte Ganzheit und nicht-duale Verbundenheit mit aller Wirklichkeit
realisieren lief3.’

7 S. Bauberger, Zen und Christentum, in: M. Rotting / C. Hackbarth-Johnson (Hrsg.), Spiritualitit der
Zukunft. Suchbewegungen in einer multireligiosen Welt. Sankt Ottilien 2019, 157-164, hier: 157.

8 Dies wird durch einschldgige empirische Studien bestatigt. Vgl. etwa A. Meuthrath, Wenn
Christlnnen meditieren, 208 [s. Anm. 2].

9 Vgl. A. Samy, Zen und Erleuchtung. Zehn Meditationen eines Zen-Meisters. Berlin 2005, 26 ff.

300



Christliche Zenpraxis

Von einer ganz dhnlichen Erfahrung berichtet die frithere evangelische Pfarre-
rin und heutige Zen-Lehrerin Doris Z6lls. Z6lls, die im katholischen Oberbayern
in einer praktizierenden evangelischen Familie aufwuchs, hatte bereits als Kind
tiefe Einheitserlebnisse, mit denen aber weder sie noch sonst jemand in ihrem
familidren oder weiteren religiosen Umfeld etwas anzufangen wusste. Erst als
sie selbst als gestandene evangelische Pfarrerin dem Zen begegnete, war es ihr
moglich, ihre Erfahrungen zu verstehen und richtig einzuordnen. Vor allem
aber half ihr das Zen, ihr Gebets- und Glaubensleben auf eine andere Ebene zu
heben. Durch das Zen wurde ihr ndmlich bewusst, dass ihr bisheriges ,religioses
Leben immer eine Bitte war, die Welt, so wie sie ist, mdge anders sein“, denn
wenn auch ,im Vaterunser ,dein Wille geschehe’ gesprochen wurde, folgten bei
den Furbitten sogleich wieder die eigenen Wunschvorstellungen.“!° Das Zen er-
moglichte ihr nun, die Wirklichkeit so zu sehen und anzunehmen, wie sie ist,
und in aller Unbestidndigkeit des Daseins dennoch festen Grund und Halt zu
haben. Durch das lange, regungslose Sitzen in der Stille ist ihr zudem aufgegan-
gen, dass Beten nicht so sehr Reden als vielmehr Schweigen und vor allem Ho6-
ren ist. Doch das Zen fiihrte Z6lls noch einen Schritt weiter: ,Ich erfuhr, wenn
ich ganz das Horen bin, dass es dann kein Horen mehr gibt, kein Ich, das hort,
und es gibt auch nichts mehr, das gehort wird. Subjekt und Objekt werden eins.”
Fiir sie wurden damit die Worte Jesu ,Ich und der Vater sind eins’ konkret. ,Sie
waren nicht nur intellektuell nachvollziehbar, sondern erfahrbar.“!!

Unerwartete spirituelle Affizierung

Ein dritter wichtiger Grund, weshalb Christ(inn)en eine traditionsiibergreifende
religiose Praxis ausbilden, ist darin auszumachen, dass sie von einer anderen re-
ligiosen Tradition auf vollig unerwartete Weise spirituell affiziert werden. In be-
eindruckender Weise war dies bei Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898-1990)
und Henri Le Saux OSB (1910-1973) der Fall. Beide Ordensménner, die zu den
katholischen Pionieren der traditionsiibergreifenden religiosen Praxis zdhlen,
brachen urspriinglich aus einem explizit missionarischen Interesse in ein ande-
res religioses Umfeld auf, um dort — in Japan bzw. Indien — Christus zu verkiin-
digen, wurden dabei aber von der spirituellen Kraft des Zen bzw. des Advaita Ve-
danta derart unerwartet stark angezogen, dass sie ihr Christsein auf Dauer nur
noch unter Bezugnahme auf die jeweils neuentdeckte spirituelle Tradition ge-
winnbringend leben konnten. Als Enomiya-Lassalle sein erstes Sesshin unter der
Leitung eines buddhistischen Zen-Meisters absolvierte, tat er dies mit der Ab-
sicht, die japanische Kultur von innen heraus besser zu verstehen und so den

10 D. Zolls, Zen, ein Weg auch fiir Christen, in: H. Radeck (Hrsg.), Als Christ Buddhist? Auf der Suche nach
der eigenen Spiritualitit. Hofgeismar 2005, 63-71, hier: 66.
11 Ebd., 67.

301



Reflexion

christlichen Glauben effektiver verkiindigen zu kénnen. Doch schon bald mach-
te er die Entdeckung, dass das objektfreie, nicht-diskursive Zazen mit seiner Beto-
nung des Nicht-Anhaftens fiir ihn ein viel wirksameres Mittel zur Befreiung des
menschlichen Geistes aus seinen Anhédnglichkeiten sowie zur Ausrichtung der
Seele auf die mystische Vereinigung mit Gott verkorperte als das gegenstdndlich-
diskursive Gebet der ignatianischen Tradition.'> Aus dem urspriinglichen Chri-
stus-Verkiinder im asiatischen Osten wurde so mit der Zeit ein vielgefragter Missi-
onar fiir das Zen im christlichen Westen."

Ahnlich verhielt es sich bei Henri Le Saux (Swami Abhishiktananda). Als der
38-jahrige Benediktinermonch 1948 aus seinem Kloster in der Bretagne nach In-
dien aufbrach, da tat er dies in dem Bewusstsein, nicht nur einzelne Hindus, son-
dern ,den Hinduismus als Ganzen” bekehren zu wollen.'* Doch Le Saux war noch
kein halbes Jahr auf dem indischen Subkontinent, da kehrte sich dieses Vorhaben
vollig auf den Kopf. Denn im Nachklang einer Begegnung mit Ramana Maharshi
(1879-1950), dem ,,grof8en Seher” (maharshi) vom heiligen Berg Arunachala, wur-
de Le Saux eine derart starke Advaita-Erfahrung zuteil, dass er sich dazu entschied,
den Rest seines Lebens der Realisierung des vollen Erwachens zu widmen. Dazu
wihlt er den Weg der volligen Entsagung (sannyasa) und wird schliefflich sogar,
nach Initiation durch einen Guru, als Christ zugleich zum Hindu-Sannyasin. Da
Le Saux seit seinem ersten Erweckungserlebnis beide religiosen Welten zuneh-
mend gleichermaflen liebt, praktiziert und bewohnt, und auch keine von beiden
mehr gidnzlich abstreifen kann, akzeptiert er mit der Zeit seine spirituelle Doppel-
loyalitdt und versteht sich zunehmend als eine Form von interreligioser Briicken-
existenz.'s Der Benediktiner-Monch, der urspriinglich den ganzen Hinduismus zu
Christus fiihren wollte, ist selbst zum indischen Advaita bekehrt worden, und das
auf eine Art und Weise, dass er zum Vorbild vieler spirituell suchender Christ(in-
n)en im Kontext der christlichen Ashram-Bewegung werden konnte.

Eine Entstellung des Christlichen?

In den vorausgegangenen Beispielen und Zeugnissen ist deutlich geworden, dass
es ganz unterschiedliche, aber gut nachvollziehbare Griinde oder Umstdnde gibt,
warum es bei Christ(inn)en zur Ausbildung einer traditionstibergreifenden religi-
osen Praxis kommt. Doch wie ist dieses blof3e Faktum des spirituellen Fremdge-

12 Vgl. H. M. Enomiya-Lassalle, Zen — Weg zur Erleuchtung. Einfiihrung und Anleitung. Freiburg i. Br.
1987, 95.

13 Vgl. hierzu ausfiihrlich U. Baatz, Hugo M. Enomiya-Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten. Biogra-
phie. Ziirich 1998.

14 C. Hackbarth-Johnson, Henri Le Saux/Swami Abhishiktananda, in: R. Bernhardt / P. Schmidt-Leukel
(Hrsg.), Multiple religidse Identitit. Aus verschiedenen religiosen Traditionen schipfen. Ziirich 2008,
35-58, hier: 42.

15 Vgl. ebd., 49 f.

302



Christliche Zenpraxis

hens theologisch zu bewerten? Ware es eigentlich nicht doch besser zu unterlas-
sen, weil es zwangslaufig zu Konflikten mit dem christlichen Glauben fithren muss?
Oder liefie es sich auch positiv verstehen, vielleicht sogar theologisch plausibili-
sieren und rechtfertigen? Le Saux machte keinen Hehl daraus, dass die von ihm
gelebte religiose Doppelpraxis, die in seinem Fall sogar die Gestalt einer echten
Doppelzugehorigkeit annahm, mitunter von grofien inneren Spannungen beglei-
tet war, auch wenn diese sich im Laufe der Zeit wieder abschwéchten. Paradigma-
tisch steht dafiir der Eintrag in seinem Geistlichen Tagebuch vom 12. April 1957,
in dem er seine ganze Not zum Ausdruck bringt: ,Ich trdume oft vom Sterben,
denn es scheint, dass es fiir mich in diesem Leben keinen Ausweg gibt. Ich kann
weder Hindu und Christ zugleich sein, noch kann ich einfach blof§ Hindu oder
blofy Christ sein. Was also ist der Sinn meines Daseins?“!°

Andererseits muss man sich gerade mit Blick auf Le Saux und Enomiya-Lassal-
le die Frage stellen, ob hinter der grofien spirituellen Anziehungskraft, die nicht-
christliche Ostliche Traditionen auf Christ(inn)en ausiiben kénnen, nicht viel-
leicht sogar ein Wirken des Heiligen Geistes angenommen werden muss. Wenn
es tatsdachlich der Wille Gottes ist, dass alle Menschen gerettet werden (vgl. 1 Tim
2,4), miissen sie die Moglichkeit haben, sich mit ihm in irgendeiner Weise in Be-
ziehung zu setzen. Ldge es dann nicht nahe, davon auszugehen, dass Gott von
Beginn an auch jedem Volk und jeder Kultur die dazu entsprechenden Mittel und
Methoden zur Verfiigung stellte? Im Missionsdekret Ad gentes wird jedenfalls fest
damit gerechnet, dass auch die Gebets- und Meditationsformen nichttheistischer
religioser Traditionen einen tibernatiirlichen Ursprung haben kénnen, wenn dort
katholische Ordensgemeinschaften bei ihrer Missionstatigkeit explizit dazu auf-
gefordert werden, aufmerksam zu ,iiberlegen, wie aszetische und kontemplative
Traditionen, deren Samen schon vor der Predigt des Evangeliums manchmal von
Gott in alte Kulturen gelegt worden sind, in das christliche Ordensleben aufge-
nommen werden kdnnen” (AG 18, Herv. A. L.). Fiir Enomiya-Lassalle stand aufder
Frage, dass das Zen — als Werk der , besondere[n] Vorsehung Gottes“!” — einen je-
ner geistlichen , Reichtiimer” verkorpert, die ,der grof3ziigige Gott den Volkern
verteilt hat” (AG 11).

Dass auf dem Gebiet der traditionsiibergreifenden Praxis kirchlicherseits mehr
erlaubt und moglich als allgemein bekannt ist, ldsst ein Blick auf den sogenann-
ten Monastischen Interreligiosen Dialog erkennen. Dort wird namlich seit Jahr-
zehnten im Herzen der Kirche mit ausdriicklicher Genehmigung des Vatikans ge-

16 Abhishiktananda, Ascent to the Depth of the Heart. The Spiritual Diary (1948-1973) of Swami Abhishik-
tananda (Dom H. Le Saux). A Selection. Edited with introduction and notes by Raimon Panikkar.
English translation by D. Fleming and ]. Stuart. Delhi 1998, 203. Wie bereits angedeutet wird
Le Saux den Sinn seines Lebens zunehmend darin sehen, als (gottgewollte) Briickenexistenz
unterschiedliche religiose Welten miteinander zu verbinden.

17 H. M. Enomiya-Lassalle, Zen, 88 [s. Anm. 12].

303



Reflexion

nuines Zen praktiziert, und zwar als eine Form interreligioser Gastfreundschaft.'®
Bei dieser Form der Gastfreundschaft geht es darum, durch die Ubernahme ei-
ner fremden Gebets- oder Meditationsweise dem Gast — und mit ihm Gott - ei-
nen Platz im eigenen Herzen zu geben. Dies erfordert neben Mut vor allem De-
mut, weil der Gast nun mit seiner ganzen Fremdheit im eigenen Herzen wohnt
und man sich selbst als Gastgeber aus dem Zentrum zu nehmen hat. Doch ge-
nau darin, in der Selbst-Zurticknahme, treffen sich beide Wege in ihrem soterio-
logischen Grundanliegen, denn im Zen wie in der Nachfolge Jesu geht es we-
sentlich darum, durch den Tod des alten, selbstzentrierten Ich hindurch zu
einer neuen Weise des Menschseins zu finden (vgl. Phil 2,5-9; Lk 9,23 f.).

Wenn nunim Zen die Selbst-Zuriicknahme oder das Sich-selbst-Loslassen bzw.
Sich-selbst-Verlieren methodisch eingetlibt wird, um das eigene Zentrum immer
wieder von sich selbst freizurdumen und fiir etwas Groferes — das wahre Selbst —
Platz zu schaffen, dann muss das fiir — in Christus verwurzelte — Zen praktizie-
rende Christ(inn)en nicht, wie oft befiirchtet wird, die Auflosung des Selbst in
ein namenloses All bedeuten, denn wie es in einem Dokument des Monasti-
schen Interreligiosen Dialogs treffend dazu heifdt: ,Wer Christus (...) kennt, der
weif3, dass ,sich selbst zu verlieren’ in der Kontemplation, in welcher Form auch
immer, nichts anderes bedeutet, als sich vom Herrn ,ergreifen zulassen’.“!* In
dieser Linie hat jedenfalls auch Hans Waldenfels darauf hingewiesen, dass Chris-
tus ,nicht so sehr unser Gegeniiber sein, sondern vielmehr in uns selbst Gestalt
annehmen* will, wenn man tatsachlich ernst nehme, was Paulus den Galatern
schreibt: ,[N]icht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir” (Gal 2,20). Das
hiefle dann aber in der Konsequenz: , Erst wo zwischen Christus und dem an
ihn Glaubenden keine Differenz mehr bleibt, ist daher das Christsein vollkom-
men verwirklicht.“2°

Pilgernde Briickenexistenzen

Freilich stellt eine Alteritdt respektierende Form der christlichen Zenpraxis eine
Herausforderung fiir Christ(inn)en dar und verlangt eine sorgsame geistliche Be-
gleitung sowie Unterscheidung der Geister. Sie bietet ihnen als einzelnen und
der Kirche als ganzer aber auch die Moglichkeit, noch einmal ganz neue, bisher
weniger oder gar nicht beachtete Facetten des gottlichen Mysteriums (erfahrend)

18 Vgl. S. Tonini, Intermonastic Dialogue. Beginnings and Development, in: Pro Dialogo Bulletin Nr. 67, Jg.
23 (1988), 9-17. Vgl. auch C. Hoffmann, Von der Weitung des Herzens. Weisheit (prajna) und Liebe (ka-
runa) oder: Vom Weg des Monastischen und Interreligiosen Dialogs, in: B. Riedl / G. Schwadorf (Hrsg.),
Dialog leben (FS Werner Swen Hobsch). Norderstedt 2011, 137-144.

19 Commission Internationale pour le Dialogue Interreligieux Monastique, Contemplation et Dialogue
Interreligieux. Références et perspectives tirées de I'expériences des moines, in: Pro Dialogo Bulletin Nr. 84,
Jg. 28 (1993), 250-270, hier: 258.

20 H. Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen Buddhismus und Christentum.
Erw. u. aktualisierte Neuausgabe. Paderborn 2013, 220 f.

304



Christliche Zenpraxis

zu erschliefien und so noch tiefer in die verheiflene Fiille der Wahrheit (vgl. Joh
16,13) und der Katholizitdt hineinzuwachsen. Denn wie der frithere Generalse-
kretdr des Monastischen Interreligiosen Dialogs und Zen praktizierende Bene-
diktiner Pierre-Frangois de Béthune zurecht betont, helfen die 6stlichen Metho-
den, ,neue Wege der Erfahrung des Numinosen zu entdecken“?!. Zugleich liefe
sich auf diese Weise die christliche Zenpraxis als ein konkretes Beispiel dafiir
verstehen, wie der von den Konzilsvitern in Nostra aetate 2 ausgesprochenen
Mahnung (und nicht nur Empfehlung), dass Christ(inn)en die geistlichen Gtiter
und Werte der anderen Religionen anerkennen, wahren und sogar férdern sol-
len, speziell in Bezug auf den Buddhismus musterhaft entsprochen werden
konnte. Jedenfalls scheuen sich christliche Zen-Lehrende nicht davor, ihre Ar-
beit — die Unterweisung von Christ(inn)en im Zen - als eine explizite Umset-
zung dieser lehramtlichen Vorgabe zu verstehen.?

Vielleicht darf in der traditionsiibergreifenden Praxis — und damit dann auch
in einem (religiose Alteritdt und Integritat respektierenden) ,spirituellen Fremd-
gehen’ — nicht nur eine vom Lehramt akzeptierte und geforderte Gestalt des
Christseins, sondern sogar eine gottgeschenkte Form von Berufung gesehen
werden, kann sich doch dahinter ein Wirken des Heiligen Geistes verbergen.
Zweifellos wird es sich dabei ,um eine spezifische Berufung fiir ein paar Weni-
ge“?® handeln, aber doch um eine Berufung, die aufs Engste mit der Grundberu-
fung der Kirche verwoben ist, ndmlich , Zeichen und Werkzeug” einer weltweit
versohnten Menschheit zu sein (LG 1).>* Dem Grundanliegen des Monastischen
Interreligiosen Dialogs entsprechend, den Dialog als ,,Mission“ zu begreifen,
konnten ndmlich traditionsiibergreifend praktizierende Christ(inn)en der in
ihrem gottlichen Ursprung wie Ziel bereits geheimnishaft geeinten Menschheit
(vgl. NA 1) schon wihrend ihrer irdischen Pilgerschaft ein Gesicht der versohn-
ten Geschwisterlichkeit verleihen. Zugleich wéren sie aufgrund ihrer konkret ge-
lebten interreligiosen Existenz und Kompetenz wertvolle Mitarbeiter(innen) im
globalen Versohnungsdienst der Menschheit, der in besonderer Weise der Kir-
che beim Aufbau des Reiches Gottes in der Welt von heute anvertraut ist. Die
Konzilserklarung Nostra aetate 1dsst jedenfalls keinen Zweifel daran, dass Bud-
dhist(inn)en und Christ(inn)en langst schon im Dienst ein und derselben Macht
stehen, wenn in Nr. 2 den nichttheistischen Traditionen ,eine gewisse Erfassung
[perceptio] jener verborgenen Kraft” zugestanden wird, die Christ(inn)en , Vater”
nennen, und ihre religiosen Lehr- und Lebensweisen ,einen Strahl jener Wahr-
heit wiedergeben®, die sich in Jesus Christus in ihrer ganzen Fiille offenbart hat.

21 P.-F. de Béthune, Christian-Buddhist Dialogue as Spiritual Experience, in: Bulletin of Monastic Interreli-
gious Dialogue 52 (1995), 16-24, hier: 17.

22 Vgl. etwa R. E. Kennedy, Zen Gifts to Christians. New York 2000, 5.

23 P.-F. de Béthune, Christian-Buddhist Dialogue, 23 [s. Anm. 21].

24 So auch G. Goosen, Hyphenated Christians. Towards a Better Understanding of Dual Religious Belonging.
Bern 2011, 158.

305



Reflexion

Zen praktizierende Ordensleute oder Christ(inn)en im Allgemeinen wiren da-
mit dann am besten verstanden als pilgernde Briickenexistenzen, die religitse
Welten miteinander verbinden. Denn genau darin oder daraus, ndmlich Briicke
zu sein und unterschiedliche religiose Universen miteinander in Beziehung zu
setzen, gewinnen sie ihre eigentliche Identitdt, da sie wissen, dass keine der bei-
den Seiten oder Welten, zwischen denen sie sich bewegen, ihre wahre oder letz-
te Heimat ist oder sein wird. Ihre wahre Heimat liegt in der Tiefe beider Welten,
in jenem letzten Urgrund, der alle religiosen Welten transzendiert und sie doch
in ihrem Ursprung trigt, eint und zusammenhalt (vgl. NA 1).

306



