
1	 D. Pollack / O. Müller, Religionsmonitor. Verstehen was verbindet. Religiosität und Zusammenhalt in 
Deutschland. Hrsg. v. d. Bertelsmann-Stiftung. Gütersloh 2013, 13.

2	 Vgl. M. Seitlinger / J. Höcht-Stöhr (Hrsg.), Wie Zen mein Christsein verändert. Erfahrungen von Zen-
Lehrern. Freiburg i. Br. – Basel – Wien 2004. Vgl. auch A. Meuthrath, Wenn ChristInnen meditieren. 
Eine empirische Untersuchung über ihre Glaubensvorstellungen und Glaubenspraxis. Münster 2014, 212.

Darf man spirituell fremdgehen?
Theologische Überlegungen zur christlichen Zenpraxis

Es gibt Christ(inn)en, die mehr als nur eine – ihre christliche – Religion praktizie
ren. Bei einer repräsentativen Umfrage der Bertelsmann Stiftung im Jahr 2013 
stimmte fast ein Drittel (29%) der religiösen (!) Westdeutschen der Aussage zu: 
„Ich greife für mich selbst auf Lehren verschiedener religiöser Traditionen zurück.“1 
Schaut man in die Kursprogramme kirchlicher Bildungshäuser und geistlicher 
Zentren, dann lässt sich erahnen, dass es mit dieser Aussage wohl seine Richtig-
keit hat. Denn selbst dort gibt es mittlerweile eine bunte Vielfalt an Angeboten zu 
Spiritualitätsformen, die aus den Traditionen des religiösen Ostens stammen. Bei 
vielen dieser Christ(inn)en handelt es sich weder um kirchliche Randexistenzen 
noch um Menschen mit einer sogenannten Patchwork-Religiosität, sondern um 
Frauen und Männer aus dem Herzen der Kirche.2 Doch wie ist dieses Phänomen 
traditionsübergreifender religiöser Praxis theologisch einzuschätzen? Ist ein spiri-
tuelles Fremdgehen für Christ(inn)en überhaupt förderlich? Oder müsste man 
nicht vielmehr vor ihm warnen, weil mit ihm eine Verwässerung oder gar Entstel- 
lung des Christlichen einhergeht? Was suchen Christ(inn)en in anderen Religionen? 

Unerfüllte spirituelle Sehnsucht 

Zweifellos gibt es ganz unterschiedliche Gründe, weshalb sich Christ(inn)en einer 
anderen spirituellen Tradition zuwenden. In vielen Fällen geschieht dies aber we-

Alexander Löffler SJ | Frankfurt

geb. 1972, Dr. theol., Lic. phil., Dozent für 
Fundamentaltheologie an der Phil.-Theol. 
Hochschule Sankt Georgen

aloeffler@sankt-georgen.de

Reflexion

298



3	 Z. Kopp, Zen und die Wiedergeburt der christlichen Mystik. Ein Wegführer zum wahren Selbst. Darmstadt 
22011, 135. 

4	 Päpstlicher Rat für den Interreligiösen Dialog / Rat der Europäischen Bischofskonferenzen, The 
Domus Aurea Paper about the presence of Buddhism in Europe (1999), Nr. 6, zitiert nach der deutschen 
Übersetzung in E. Fürlinger (Hrsg.), Der Dialog muss weitergehen. Ausgewählte vatikanische Dokumente 
zum interreligiösen Dialog (1964–2008). Freiburg i. Br. 2009, 510–513, hier: 512.

5	 G. Meyer, Orient und Okzident sind nicht mehr zu trennen, in: Meditation 25 (1999), 35–38, hier: 37. 
6	 W. Höbsch, Hereingekommen auf den Markt. Katholische Kirche und Buddhismus in Deutschland. 

Paderborn 2013, 280.

der aus bloßer Neugier noch aus einer antikirchlichen Gesinnung heraus, son-
dern ist motiviert durch eine unerfüllte spirituelle Sehnsucht. So schreibt etwa 
Zensho Kopp, Leiter eines Zen-Zentrums in Wiesbaden: „Viele ehrlich geistig 
Suchende haben sich in unserer Zeit von der christlichen Kirche abgewandt. Sie 
fanden dort nicht die Nahrung, die sie für ihr spirituelles Wachstum benötigen. 
Ein wesentlicher Grund hierfür ist, dass Mystik in den Kirchen nur noch einen 
antiquarischen Wert hat und den meisten Seelsorgern das, was zur Erweckung 
echter Begeisterung für das Ewige unbedingte Voraussetzung ist, völlig abgeht. 
Diese Voraussetzung ist aber nichts anderes als die aus dem mystischen Leben 
und Erleben gewonnene ‚Begeisterung für Gott‘.“3 Dass Kopp mit seiner Ein-
schätzung nicht gänzlich falsch liegt, wird von offizieller katholischer Seite be-
stätigt. Bereits 1999 hielt das vom Päpstlichen Rat für den Interreligiösen Dialog 
und dem Rat der Europäischen Bischofskonferenzen gemeinsam herausgegebe-
ne Papier Domus Aurea – Über die Präsenz des Buddhismus in Europa selbstkritisch 
fest, dass Zen praktizierende europäische Christ(inn)en davon angetrieben sind, 
„nach einer Alternative zu dem zu suchen, was sie häufig als sterilen Dogmatis-
mus erfahren. Oft fühlen sie, dass die Kirche überinstitutionalisiert sei und sich 
auf eine unzeitgemäße und unverständliche Sprache stützt. Viele beklagen sich, 
dass sie eine adäquate Einführung in das persönliche Gebet, in Meditation und 
in die Erfahrung ganzheitlichen Heils vermissen.“4 Mit Gundula Meyer, Zen-
Lehrerin und evangelische Pastorin im Ruhestand, könnte die hier diagnosti-
zierte Suche nach ganzheitlicher Erlösung wie folgt auf den Punkt gebracht wer-
den: „Es ist ein Hunger nach Mitte, nach Sinn, nach einer Vision, einem neuen 
Lebensstil (…). Viele wollen nicht mehr belehrt, angepredigt, gespeist werden, 
sondern wollen die Eine Wirklichkeit, um die es geht, selbst erfahren, selbst 
realisieren. Und genau das ist die große Sache des Zen-Weges.“5

Menschen im Westen wenden sich demnach dem Buddhismus zu, weil sie 
mit ihm „eine größere Kompetenz im Erfahrungswissen und im Wegwissen in 
Verbindung bringen als mit dem Christentum“, denn im Unterschied zum Bud-
dhismus wird das Christentum, so Werner Höbsch weiter, „von vielen Zeitge-
nossen als ein Religionssystem, weniger als ein Weg gesehen“6. In Sachen Spiri-
tualität und spiritueller Lebensgestaltung wird deshalb selbst von tief in der 
Kirche verwurzelten Christ(inn)en dem Buddhismus mehr zugetraut als dem 
Christentum, weil letzterem nicht selten die für einen lebendigen Glauben so 

299

Christliche Zenpraxis



7	 S. Bauberger, Zen und Christentum, in: M. Rötting / C. Hackbarth-Johnson (Hrsg.), Spiritualität der 
Zukunft. Suchbewegungen in einer multireligiösen Welt. Sankt Ottilien 2019, 157–164, hier: 157.

8	 Dies wird durch einschlägige empirische Studien bestätigt. Vgl. etwa A. Meuthrath, Wenn 
ChristInnen meditieren, 208 [s. Anm. 2].

9	 Vgl. A. Samy, Zen und Erleuchtung. Zehn Meditationen eines Zen-Meisters. Berlin 2005, 26 ff. 

wichtige Erfahrungsdimension abgeht. Mit Blick auf seine eigene traditionsüber-
greifende Praxis bestätigt dies auch der Jesuit und Zen-Lehrer Stefan Bauberger: 
„Wie bei vielen ernsthaft Übenden war mein Zugang [zum Zen] nicht einfach 
unbeschwert, sondern er entsprang einer inneren Not, einer oft verzweifelten 
Suche.“ Bedenkenswert fügt er hinzu: „Mystik gibt es nur an der Grenze, nicht 
in der Mitte eines institutionalisierten und bürgerlichen Christentums.“7

In einem ersten Schritt gilt es also zunächst wahrzunehmen und sich einzu-
gestehen, dass die christliche Zenpraxis nicht so sehr Ursache als vielmehr Symp
tom einer Krise zu sein scheint. Sie bringt eine Not zum Ausdruck, für die die 
Kirchen in erster Linie selbst in die Pflicht zu nehmen sind. Offenbar gibt es 
Christ(inn)en, die ihrer Sehnsucht nach einer tragfähigen spirituellen Lebensge-
staltung mit dem von ihrer eigenen christlichen Tradition bereitgestellten Ins-
trumentar nicht ausreichend zu entsprechen vermögen und sich deshalb nach 
außerkirchlichen und außerchristlichen Alternativen umschauen.8

Besondere spirituelle Grunddisposition

Der konkrete Auslöser für eine außerchristliche Suche nach spirituellen Alterna-
tiven muss nun aber nicht immer allein auf Seiten der Kirche und eines dort 
ausgemachten Defizits liegen, sondern kann auch mit der spirituellen Grunddis-
position eines Menschen zusammenhängen. Im ersten Kapitel seines Buches 
Zen und Erleuchtung (2005) schildert der indische Jesuit und Zen-Lehrer AMA Sa-
my (eigentlich: Arul Maria Arokiasamy) auf bewegende Weise, wie er sich über 
viele Jahre hinweg mit der von seinem Orden vorgegebenen gegenständlich-dis-
kursiven Gebetspraxis der Geistlichen Übungen des heiligen Ignatius von Loyola 
abmühte, ohne dabei jemals zu jenem tiefen inneren Frieden gefunden zu ha-
ben, den er sich so sehr ersehnte. Die Wende brachte erst eine Begegnung mit 
dem buddhistischen Zen-Meister Yamada Koun in Kamakura (Japan), dessen 
Schüler AMA Samy in der Folge dann wurde. Denn mit der objektfreien, nicht-
diskursiven Meditationsmethode des Zen, inklusive Koan-Schulung, sah sich 
AMA Samy auf einmal auf einen geistlichen Weg gestellt, der mit seiner inneren 
spirituellen Grunddisposition gänzlich harmonierte und ihn nun endlich die 
lang ersehnte Ganzheit und nicht-duale Verbundenheit mit aller Wirklichkeit 
realisieren ließ.9 

Reflexion

300



10	 D. Zölls, Zen, ein Weg auch für Christen, in: H. Radeck (Hrsg.), Als Christ Buddhist? Auf der Suche nach 
der eigenen Spiritualität. Hofgeismar 2005, 63–71, hier: 66.

11	 Ebd., 67.

Von einer ganz ähnlichen Erfahrung berichtet die frühere evangelische Pfarre
rin und heutige Zen-Lehrerin Doris Zölls. Zölls, die im katholischen Oberbayern 
in einer praktizierenden evangelischen Familie aufwuchs, hatte bereits als Kind 
tiefe Einheitserlebnisse, mit denen aber weder sie noch sonst jemand in ihrem 
familiären oder weiteren religiösen Umfeld etwas anzufangen wusste. Erst als 
sie selbst als gestandene evangelische Pfarrerin dem Zen begegnete, war es ihr 
möglich, ihre Erfahrungen zu verstehen und richtig einzuordnen. Vor allem 
aber half ihr das Zen, ihr Gebets- und Glaubensleben auf eine andere Ebene zu 
heben. Durch das Zen wurde ihr nämlich bewusst, dass ihr bisheriges „religiöses 
Leben immer eine Bitte war, die Welt, so wie sie ist, möge anders sein“, denn 
wenn auch „im Vaterunser ‚dein Wille geschehe‘ gesprochen wurde, folgten bei 
den Fürbitten sogleich wieder die eigenen Wunschvorstellungen.“10 Das Zen er-
möglichte ihr nun, die Wirklichkeit so zu sehen und anzunehmen, wie sie ist, 
und in aller Unbeständigkeit des Daseins dennoch festen Grund und Halt zu 
haben. Durch das lange, regungslose Sitzen in der Stille ist ihr zudem aufgegan-
gen, dass Beten nicht so sehr Reden als vielmehr Schweigen und vor allem Hö-
ren ist. Doch das Zen führte Zölls noch einen Schritt weiter: „Ich erfuhr, wenn 
ich ganz das Hören bin, dass es dann kein Hören mehr gibt, kein Ich, das hört, 
und es gibt auch nichts mehr, das gehört wird. Subjekt und Objekt werden eins.“ 
Für sie wurden damit die Worte Jesu ‚Ich und der Vater sind eins‘ konkret. „Sie 
waren nicht nur intellektuell nachvollziehbar, sondern erfahrbar.“11

Unerwartete spirituelle Affizierung 

Ein dritter wichtiger Grund, weshalb Christ(inn)en eine traditionsübergreifende 
religiöse Praxis ausbilden, ist darin auszumachen, dass sie von einer anderen re-
ligiösen Tradition auf völlig unerwartete Weise spirituell affiziert werden. In be-
eindruckender Weise war dies bei Hugo Makibi Enomiya-Lassalle SJ (1898–1990) 
und Henri Le Saux OSB (1910–1973) der Fall. Beide Ordensmänner, die zu den 
katholischen Pionieren der traditionsübergreifenden religiösen Praxis zählen, 
brachen ursprünglich aus einem explizit missionarischen Interesse in ein ande
res religiöses Umfeld auf, um dort – in Japan bzw. Indien – Christus zu verkün-
digen, wurden dabei aber von der spirituellen Kraft des Zen bzw. des Advaita Ve-
danta derart unerwartet stark angezogen, dass sie ihr Christsein auf Dauer nur 
noch unter Bezugnahme auf die jeweils neuentdeckte spirituelle Tradition ge-
winnbringend leben konnten. Als Enomiya-Lassalle sein erstes Sesshin unter der 
Leitung eines buddhistischen Zen-Meisters absolvierte, tat er dies mit der Ab-
sicht, die japanische Kultur von innen heraus besser zu verstehen und so den 

301

Christliche Zenpraxis



12	 Vgl. H. M. Enomiya-Lassalle, Zen – Weg zur Erleuchtung. Einführung und Anleitung. Freiburg i. Br. 
1987, 95. 

13	 Vgl. hierzu ausführlich U. Baatz, Hugo M. Enomiya-Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten. Biogra-
phie. Zürich 1998.

14	 C. Hackbarth-Johnson, Henri Le Saux/Swami Abhishiktananda, in: R. Bernhardt / P. Schmidt-Leukel 
(Hrsg.), Multiple religiöse Identität. Aus verschiedenen religiösen Traditionen schöpfen. Zürich 2008, 
35–58, hier: 42.

15	 Vgl. ebd., 49 f. 

christlichen Glauben effektiver verkündigen zu können. Doch schon bald mach
te er die Entdeckung, dass das objektfreie, nicht-diskursive Zazen mit seiner Beto-
nung des Nicht-Anhaftens für ihn ein viel wirksameres Mittel zur Befreiung des 
menschlichen Geistes aus seinen Anhänglichkeiten sowie zur Ausrichtung der 
Seele auf die mystische Vereinigung mit Gott verkörperte als das gegenständlich-
diskursive Gebet der ignatianischen Tradition.12 Aus dem ursprünglichen Chri-
stus-Verkünder im asiatischen Osten wurde so mit der Zeit ein vielgefragter Missi-
onar für das Zen im christlichen Westen.13

Ähnlich verhielt es sich bei Henri Le Saux (Swami Abhishiktananda). Als der 
38-jährige Benediktinermönch 1948 aus seinem Kloster in der Bretagne nach In-
dien aufbrach, da tat er dies in dem Bewusstsein, nicht nur einzelne Hindus, son-
dern „den Hinduismus als Ganzen“ bekehren zu wollen.14 Doch Le Saux war noch 
kein halbes Jahr auf dem indischen Subkontinent, da kehrte sich dieses Vorhaben 
völlig auf den Kopf. Denn im Nachklang einer Begegnung mit Ramana Maharshi 
(1879–1950), dem „großen Seher“ (maharshi) vom heiligen Berg Arunāchala, wur-
de Le Saux eine derart starke Advaita-Erfahrung zuteil, dass er sich dazu entschied, 
den Rest seines Lebens der Realisierung des vollen Erwachens zu widmen. Dazu 
wählt er den Weg der völligen Entsagung (sannyasa) und wird schließlich sogar, 
nach Initiation durch einen Guru, als Christ zugleich zum Hindu-Sannyasin. Da 
Le Saux seit seinem ersten Erweckungserlebnis beide religiösen Welten zuneh-
mend gleichermaßen liebt, praktiziert und bewohnt, und auch keine von beiden 
mehr gänzlich abstreifen kann, akzeptiert er mit der Zeit seine spirituelle Doppel-
loyalität und versteht sich zunehmend als eine Form von interreligiöser Brücken
existenz.15 Der Benediktiner-Mönch, der ursprünglich den ganzen Hinduismus zu 
Christus führen wollte, ist selbst zum indischen Advaita bekehrt worden, und das 
auf eine Art und Weise, dass er zum Vorbild vieler spirituell suchender Christ(in-
n)en im Kontext der christlichen Ashram-Bewegung werden konnte. 

Eine Entstellung des Christlichen?

In den vorausgegangenen Beispielen und Zeugnissen ist deutlich geworden, dass 
es ganz unterschiedliche, aber gut nachvollziehbare Gründe oder Umstände gibt, 
warum es bei Christ(inn)en zur Ausbildung einer traditionsübergreifenden religi-
ösen Praxis kommt. Doch wie ist dieses bloße Faktum des spirituellen Fremdge-

Reflexion

302



16	 Abhishiktananda, Ascent to the Depth of the Heart. The Spiritual Diary (1948–1973) of Swami Abhishik-
tananda (Dom H. Le Saux). A Selection. Edited with introduction and notes by Raimon Panikkar. 
English translation by D. Fleming and J. Stuart. Delhi 1998, 203. Wie bereits angedeutet wird 
Le Saux den Sinn seines Lebens zunehmend darin sehen, als (gottgewollte) Brückenexistenz 
unterschiedliche religiöse Welten miteinander zu verbinden.

17	 H. M. Enomiya-Lassalle, Zen, 88 [s. Anm. 12].

hens theologisch zu bewerten? Wäre es eigentlich nicht doch besser zu unterlas-
sen, weil es zwangsläufig zu Konflikten mit dem christlichen Glauben führen muss? 
Oder ließe es sich auch positiv verstehen, vielleicht sogar theologisch plausibili-
sieren und rechtfertigen? Le Saux machte keinen Hehl daraus, dass die von ihm 
gelebte religiöse Doppelpraxis, die in seinem Fall sogar die Gestalt einer echten 
Doppelzugehörigkeit annahm, mitunter von großen inneren Spannungen beglei-
tet war, auch wenn diese sich im Laufe der Zeit wieder abschwächten. Paradigma-
tisch steht dafür der Eintrag in seinem Geistlichen Tagebuch vom 12. April 1957, 
in dem er seine ganze Not zum Ausdruck bringt: „Ich träume oft vom Sterben, 
denn es scheint, dass es für mich in diesem Leben keinen Ausweg gibt. Ich kann 
weder Hindu und Christ zugleich sein, noch kann ich einfach bloß Hindu oder 
bloß Christ sein. Was also ist der Sinn meines Daseins?“16

Andererseits muss man sich gerade mit Blick auf Le Saux und Enomiya-Lassal-
le die Frage stellen, ob hinter der großen spirituellen Anziehungskraft, die nicht-
christliche östliche Traditionen auf Christ(inn)en ausüben können, nicht viel-
leicht sogar ein Wirken des Heiligen Geistes angenommen werden muss. Wenn 
es tatsächlich der Wille Gottes ist, dass alle Menschen gerettet werden (vgl. 1 Tim 
2,4), müssen sie die Möglichkeit haben, sich mit ihm in irgendeiner Weise in Be-
ziehung zu setzen. Läge es dann nicht nahe, davon auszugehen, dass Gott von 
Beginn an auch jedem Volk und jeder Kultur die dazu entsprechenden Mittel und 
Methoden zur Verfügung stellte? Im Missionsdekret Ad gentes wird jedenfalls fest 
damit gerechnet, dass auch die Gebets- und Meditationsformen nichttheistischer 
religiöser Traditionen einen übernatürlichen Ursprung haben können, wenn dort 
katholische Ordensgemeinschaften bei ihrer Missionstätigkeit explizit dazu auf-
gefordert werden, aufmerksam zu „überlegen, wie aszetische und kontemplative 
Traditionen, deren Samen schon vor der Predigt des Evangeliums manchmal von 
Gott in alte Kulturen gelegt worden sind, in das christliche Ordensleben aufge-
nommen werden können“ (AG 18, Herv. A. L.). Für Enomiya-Lassalle stand außer 
Frage, dass das Zen – als Werk der „besondere[n] Vorsehung Gottes“17 – einen je-
ner geistlichen „Reichtümer“ verkörpert, die „der großzügige Gott den Völkern 
verteilt hat“ (AG 11). 

Dass auf dem Gebiet der traditionsübergreifenden Praxis kirchlicherseits mehr 
erlaubt und möglich als allgemein bekannt ist, lässt ein Blick auf den sogenann-
ten Monastischen Interreligiösen Dialog erkennen. Dort wird nämlich seit Jahr-
zehnten im Herzen der Kirche mit ausdrücklicher Genehmigung des Vatikans ge-

303

Christliche Zenpraxis



18	 Vgl. S. Tonini, Intermonastic Dialogue. Beginnings and Development, in: Pro Dialogo Bulletin Nr. 67, Jg. 
23 (1988), 9–17. Vgl. auch C. Hoffmann, Von der Weitung des Herzens. Weisheit (prajna) und Liebe (ka-
runa) oder: Vom Weg des Monastischen und Interreligiösen Dialogs, in: B. Riedl / G. Schwadorf (Hrsg.), 
Dialog leben (FS Werner Swen Höbsch). Norderstedt 2011, 137–144. 

19	 Commission Internationale pour le Dialogue Interreligieux Monastique, Contemplation et Dialogue 
Interreligieux. Références et perspectives tirées de l’expériences des moines, in: Pro Dialogo Bulletin Nr. 84, 
Jg. 28 (1993), 250–270, hier: 258.

20	 H. Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen Buddhismus und Christentum. 
Erw. u. aktualisierte Neuausgabe. Paderborn 2013, 220 f.   

nuines Zen praktiziert, und zwar als eine Form interreligiöser Gastfreundschaft.18 
Bei dieser Form der Gastfreundschaft geht es darum, durch die Übernahme ei-
ner fremden Gebets- oder Meditationsweise dem Gast – und mit ihm Gott – ei-
nen Platz im eigenen Herzen zu geben. Dies erfordert neben Mut vor allem De-
mut, weil der Gast nun mit seiner ganzen Fremdheit im eigenen Herzen wohnt 
und man sich selbst als Gastgeber aus dem Zentrum zu nehmen hat. Doch ge-
nau darin, in der Selbst-Zurücknahme, treffen sich beide Wege in ihrem soterio-
logischen Grundanliegen, denn im Zen wie in der Nachfolge Jesu geht es we-
sentlich darum, durch den Tod des alten, selbstzentrierten Ich hindurch zu 
einer neuen Weise des Menschseins zu finden (vgl. Phil 2,5–9; Lk 9,23 f.). 

Wenn nun im Zen die Selbst-Zurücknahme oder das Sich-selbst-Loslassen bzw. 
Sich-selbst-Verlieren methodisch eingeübt wird, um das eigene Zentrum immer 
wieder von sich selbst freizuräumen und für etwas Größeres – das wahre Selbst – 
Platz zu schaffen, dann muss das für – in Christus verwurzelte – Zen praktizie-
rende Christ(inn)en nicht, wie oft befürchtet wird, die Auflösung des Selbst in 
ein namenloses All bedeuten, denn wie es in einem Dokument des Monasti
schen Interreligiösen Dialogs treffend dazu heißt: „Wer Christus (…) kennt, der 
weiß, dass ‚sich selbst zu verlieren‘ in der Kontemplation, in welcher Form auch 
immer, nichts anderes bedeutet, als sich vom Herrn ‚ergreifen zu lassen‘.“19 In 
dieser Linie hat jedenfalls auch Hans Waldenfels darauf hingewiesen, dass Chris
tus „nicht so sehr unser Gegenüber sein, sondern vielmehr in uns selbst Gestalt 
annehmen“ will, wenn man tatsächlich ernst nehme, was Paulus den Galatern 
schreibt: „[N]icht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2,20). Das 
hieße dann aber in der Konsequenz: „Erst wo zwischen Christus und dem an 
ihn Glaubenden keine Differenz mehr bleibt, ist daher das Christsein vollkom-
men verwirklicht.“20

Pilgernde Brückenexistenzen

Freilich stellt eine Alterität respektierende Form der christlichen Zenpraxis eine 
Herausforderung für Christ(inn)en dar und verlangt eine sorgsame geistliche Be-
gleitung sowie Unterscheidung der Geister. Sie bietet ihnen als einzelnen und 
der Kirche als ganzer aber auch die Möglichkeit, noch einmal ganz neue, bisher 
weniger oder gar nicht beachtete Facetten des göttlichen Mysteriums (erfahrend) 

Reflexion

304



21	 P.-F. de Béthune, Christian-Buddhist Dialogue as Spiritual Experience, in: Bulletin of Monastic Interreli-
gious Dialogue 52 (1995), 16–24, hier: 17.

22	 Vgl. etwa R. E. Kennedy, Zen Gifts to Christians. New York 2000, 5. 
23	 P.-F. de Béthune, Christian-Buddhist Dialogue, 23 [s. Anm. 21].
24	 So auch G. Goosen, Hyphenated Christians. Towards a Better Understanding of Dual Religious Belonging. 

Bern 2011, 158. 

zu erschließen und so noch tiefer in die verheißene Fülle der Wahrheit (vgl. Joh 
16,13) und der Katholizität hineinzuwachsen. Denn wie der frühere Generalse-
kretär des Monastischen Interreligiösen Dialogs und Zen praktizierende Bene-
diktiner Pierre-François de Béthune zurecht betont, helfen die östlichen Metho-
den, „neue Wege der Erfahrung des Numinosen zu entdecken“21. Zugleich ließe 
sich auf diese Weise die christliche Zenpraxis als ein konkretes Beispiel dafür 
verstehen, wie der von den Konzilsvätern in Nostra aetate 2 ausgesprochenen 
Mahnung (und nicht nur Empfehlung), dass Christ(inn)en die geistlichen Güter 
und Werte der anderen Religionen anerkennen, wahren und sogar fördern sol-
len, speziell in Bezug auf den Buddhismus musterhaft entsprochen werden 
könnte. Jedenfalls scheuen sich christliche Zen-Lehrende nicht davor, ihre Ar-
beit – die Unterweisung von Christ(inn)en im Zen – als eine explizite Umset-
zung dieser lehramtlichen Vorgabe zu verstehen.22

Vielleicht darf in der traditionsübergreifenden Praxis – und damit dann auch 
in einem (religiöse Alterität und Integrität respektierenden) ‚spirituellen Fremd-
gehen‘ – nicht nur eine vom Lehramt akzeptierte und geförderte Gestalt des 
Christseins, sondern sogar eine gottgeschenkte Form von Berufung gesehen 
werden, kann sich doch dahinter ein Wirken des Heiligen Geistes verbergen. 
Zweifellos wird es sich dabei „um eine spezifische Berufung für ein paar Weni-
ge“23 handeln, aber doch um eine Berufung, die aufs Engste mit der Grundberu-
fung der Kirche verwoben ist, nämlich „Zeichen und Werkzeug“ einer weltweit 
versöhnten Menschheit zu sein (LG 1).24 Dem Grundanliegen des Monastischen 
Interreligiösen Dialogs entsprechend, den Dialog als „Mission“ zu begreifen, 
könnten nämlich traditionsübergreifend praktizierende Christ(inn)en der in 
ihrem göttlichen Ursprung wie Ziel bereits geheimnishaft geeinten Menschheit 
(vgl. NA 1) schon während ihrer irdischen Pilgerschaft ein Gesicht der versöhn-
ten Geschwisterlichkeit verleihen. Zugleich wären sie aufgrund ihrer konkret ge-
lebten interreligiösen Existenz und Kompetenz wertvolle Mitarbeiter(innen) im 
globalen Versöhnungsdienst der Menschheit, der in besonderer Weise der Kir-
che beim Aufbau des Reiches Gottes in der Welt von heute anvertraut ist. Die 
Konzilserklärung Nostra aetate lässt jedenfalls keinen Zweifel daran, dass Bud-
dhist(inn)en und Christ(inn)en längst schon im Dienst ein und derselben Macht 
stehen, wenn in Nr. 2 den nichttheistischen Traditionen „eine gewisse Erfassung 
[perceptio] jener verborgenen Kraft“ zugestanden wird, die Christ(inn)en „Vater“ 
nennen, und ihre religiösen Lehr- und Lebensweisen „einen Strahl jener Wahr-
heit wiedergeben“, die sich in Jesus Christus in ihrer ganzen Fülle offenbart hat. 

305

Christliche Zenpraxis



Zen praktizierende Ordensleute oder Christ(inn)en im Allgemeinen wären da-
mit dann am besten verstanden als pilgernde Brückenexistenzen, die religiöse 
Welten miteinander verbinden. Denn genau darin oder daraus, nämlich Brücke 
zu sein und unterschiedliche religiöse Universen miteinander in Beziehung zu 
setzen, gewinnen sie ihre eigentliche Identität, da sie wissen, dass keine der bei-
den Seiten oder Welten, zwischen denen sie sich bewegen, ihre wahre oder letz-
te Heimat ist oder sein wird. Ihre wahre Heimat liegt in der Tiefe beider Welten, 
in jenem letzten Urgrund, der alle religiösen Welten transzendiert und sie doch 
in ihrem Ursprung trägt, eint und zusammenhält (vgl. NA 1). 

Reflexion

306


