
1	 K. Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: A. Raffelt (Hrsg.), Karl Rahner in Erinnerung 
(Freiburger Akademieschriften, Bd. 8). Düsseldorf 1994, 134–148, hier: 136.

Ein Stab ist (k)ein Stab
Negative Theologie und Zen im Dialog

Auf der Tagung der Katholischen Akademie des Erzbistums Freiburg anlässlich 
seines 80. Geburtstags (11./12.02.1984) hielt Karl Rahner sechs Wochen vor sei-
nem Tod einen Vortrag, in dem er ganz grundlegende und prinzipielle „Erfah-
rungen eines katholischen Theologen“ – so der Vortragstitel – fazitartig zusam-
menfasst. Als erste dieser Reflexionen nennt er die theologische Grundüberzeu-
gung, dass theologische Aussagen immer nur als analoge Aussagen zu verstehen 
sind. Theologische Aussagen sind ihrem Gegenstand gegenüber prinzipiell un-
angemessener, als sie ihm angemessen sind. Diese Einsicht in die fundamentale, 
je größere Invalidität positiver theologischer Aussagen bedeutet, dass die mit ih-
nen getätigte begrifflich-inhaltliche Affirmation immer wieder zugleich verneint, 
d.h. ihre Positivität stets auch wieder zurückgenommen werden muss. Obwohl 
dies eine Selbstverständlichkeit für jede Theologie sei, werde diese Analogieregel 
des IV. Laterankonzils (1215) doch in der Praxis theologischen Sprechens zu sel-
ten berücksichtigt. Rahner plädiert deshalb dafür, die „unheimliche Schwebe 
zwischen Ja und Nein als den wahren und einzig festen Punkt unseres Erken-
nens aus[zu]halten und so unsere Aussagen immer auch hineinfallen [zu] lassen 
in die schweigende Unbegreiflichkeit Gottes selber“1.

Theologie darf dies jedoch nicht einfach als selbstverständlich mitgedacht 
übergehen und dadurch letztlich missachten, sondern muss dies wirklich ernst 
nehmen. Das bedeutet aber nicht, das rationale und wissenschaftliche Nachden-
ken über Gott bzw. über unser Sprechen von Gott aufzugeben – das wäre Funda-
mentalismus. Vielmehr geht es im Sinne dieser sog. „Negativen Theologie“ um 

Alexander Schmitt | Bamberg

geb. 1988, wiss. Mitarbeiter und Lehrbeauf-
tragter am Lehrstuhl für Fundamentaltheo
logie und Dogmatik an der Otto-Friedrich-
Universität Bamberg

alexander.schmitt@uni-bamberg.de

307

Zen und Negative Theologie



das ständige Bewusstsein und besonders die grundlegende Praxis der Negation 
der Positivität theologischer Aussagen in der ständigen „unheimliche[n] Schwe-
be zwischen Ja und Nein“.

Wie könnte jedoch eine solche Haltung, ein solcher dialektischer, analoger 
Modus dicendi aussehen? Ein Blick in Philosophie und besonders Praxis des Zen-
Buddhismus ermöglicht kreative Impulse für ein erneuertes Verständnis der 
theologischen Analogielehre bzw. Negativen Theologie und trägt auf seine Wei-
se zugleich zu einem interreligiösen Dialog bei.

Zen: Primat von Erfahrung und Praxis

Als Lehre betrachtet stellt „Zen“ die Lehre bzw. Reflexion einer Erfahrung dar. 
Im Grunde ist Zen aber keine Lehre, sondern die bestimmte Erfahrung selbst bzw. 
die Praxis, die zu dieser Erfahrung hinführen soll. Erfahrung entzieht sich aber 
letztlich jeder begrifflichen Fixierung und kann nur praktiziert bzw. erfahren 
werden. Zur Erläuterung führt der deutsche Zen-Lehrer Karlfried Dürckheim ei-
ne der für den Zen so typischen Meister-Schüler-Erzählungen an: „Ein berühm
ter Meister des Zen-Buddhismus, befragt nach dem Wesen des Zen, verweigerte 
zunächst jede Antwort. Er sagte: Was Zen sei, entzöge sich doch jedem Begriff. 
So könne man über ihn auch nichts sagen. Doch weiter zum Sprechen genötigt 
meinte er nur: ‚Eine Beschreibung dessen, was Zen ist, unterscheidet sich vom 
wirklichen Zen ebenso, wie eine Aussage darüber, wie es tut, wenn man seinen 
Finger in kochendes Wasser steckt, von der Erfahrung, die man macht, wenn 
man es wirklich tut.“2

Zen und das Sprechen über Zen verhalten sich also zueinander wie Erfah-
rung und das bloße Sprechen über eine Erfahrung, als Versuch einer Annähe-
rung an diese. Die damit einhergehende Problematik bzw. Gefahr der Verwechs-
lung, d.h. mangelnde Unterscheidung beider Ebenen voneinander, wird schon 
am Versuch dieses Aufsatzes deutlich, begrifflich-konzeptuell über Zen sprechen 
zu wollen, ohne die eigentliche Erfahrung vermitteln zu können bzw. zu wollen.

Will man die im Zen zu machende Erfahrung umschreiben, lässt sich mit 
Dürckheim formulieren: „Zen zielt auf nichts anderes als auf die Befreiung des 
Menschen aus der Not der Entfremdung und auf seine Wiederverankerung im 
Sein.“3 Die Entfremdung resultiert aus einem dualistischen Weltverhältnis, im 
Zuge dessen sich der Mensch von seinem eigentlichen Sein abkoppelt und sich 
zur Welt sowie seinem Sein gegenüber (z.B. durch Kategorien, Begriffe, Konzep-
te, Vorstellungen) vermittelt positioniert. Man setzt sich als cartesianisches Sub-
jekt der Welt Ich-bezogen gegenüber und verliert die eigentliche Einheit mit sei-

2	 K. Dürckheim, Einführung in den Zen-Buddhismus. Live-Mitschnitt eines Vortrages, URL: https://
www.youtube.com/watch?v=rREHkb5Su8Y (Stand: 01.06.2020), 3:49–4:30 min.

3	 Ebd., 3:34–3:45 min.

Reflexion

308



4	 M. von Brück, Zen. Geschichte und Praxis (Beck Wissen, Bd. 2344). München 32016, 16.
5	 P. Kapleau, Die drei Pfeiler des Zen. Lehre – Übung – Erleuchtung. Neuausgabe. München 2012, 464.
6	 Ebd., 464 f.
7	 D. T. Suzuki, Die große Befreiung. Einführung in den Zen-Buddhismus. München – Wien 131988, 49.
8	 Vgl. ebd., 49–63; K. Dürckheim, Einführung, 0:00–6:00 min [s. Anm. 2].
9	 K. Arifuku, Deutsche Philosophie und Zen-Buddhismus. Komparative Studien. Berlin 1999, 25.
10	 Ebd., 26.
11	 Vgl. ebd., 25 f.

nem ursprünglichen Sein. Das eigene Sein sowie die Welt werden zu einem Er- 
kenntnisobjekt gemacht – die Beziehung des Menschen zum Leben und zum Sein 
verliert ihre Unmittelbarkeit, wodurch sich der Mensch von beidem entfremdet. 
Davon möchte Zen befreien, präziser: Zen ist der Prozess der ständigen Befrei-
ung davon. Diese grundlegende Einsicht ist in der Praxis weniger abstrakt, als 
es diese Erläuterung suggeriert. Sie lässt sich mit Hilfe eines berühmten Kōans 
sehr konkret und alltagsnah beschreiben: „Ein Meister wurde gefragt, was Zen 
sei. Er antwortete: ‚Wenn ich esse, esse ich; wenn ich sitze, sitze ich; wenn ich 
gehe, gehe ich.‘ Darauf entgegneten verwundert die Fragenden: ‚Das tun wir 
doch täglich auch!‘ Darauf der Meister: ‚Nein, wenn ihr eßt, steht ihr schon auf; 
wenn ihr sitzt, geht ihr schon (…).‘“4

Zen: „Nicht-Wissen“ als Wahrheit

Diese anti-dualistische, befreiende Erfahrung wird als satori („Erleuchtung“; der 
zen-buddhistische Zentralbegriff zur Bezeichnung des grundsätzlich neuen Welt
verhältnisses, das durch die Zen-Praxis erreicht worden soll) bezeichnet, worin 
sich kenshō (die „Selbst-Wesensschau“5 des Menschen, das „Öffnen des Geisti-
gen-Auges [sic!], das Erwachen zum eigenen Wahren-Wesen [sic!]“6) ereignet. 
Die Emanzipation vom Ich-bezogenen und dualistischen Denken ermöglicht 
wirkliche Freiheit. Dieser praxis- bzw. erfahrungskonstitutive und anti-dualisti-
sche Wesenszug des Zen macht es in dieser Hinsicht zum „Gegenteil von Logik“7 
als begrifflich-theoretischem philosophischem System und Lehre.8

Wahre Wirklichkeit und „Wahrheit“ bestehen in der Sicht des Zen-Buddhis-
mus also nicht in korrekter Lehre oder Wissen – diese wären wieder Ausdruck 
einer dualistischen Denkweise –, sondern im Überschreiten von Wissen auf ein 
„Über-Wissen“ bzw. „Nicht-Wissen“9 hin, d.h. in der Praxis der reinen, achtsa-
men Wahrnehmung, im „Wissen der Leerheit“10. Damit ist jedoch kein Wahr-
nehmen im gegenständlichen Sinn, sondern ein Gewahrwerden des Seins ge-
meint, das nicht-dualistische, absichtslose und achtsame Sein im jeweils gegen- 
wärtigen Moment: Essen, wenn man isst; gehen, wenn man geht; stehen, wenn 
man steht. Dies zielt auf ständige Überwindung eines dualistischen Welt-Be-
wusstseins und -verhältnisses ab.11 Insofern ist diese Praxis zugleich Aktivität 
und Nicht-Aktivität, Wahrnehmen und Nicht-Wahrnehmen. Deshalb beginnt 

309

Zen und Negative Theologie



der/die Zen-Übende erst, satori zu realisieren, wenn er/sie nicht nach satori strebt, 
weil dieses Streben einen Ich-bezogenen Dualismus zwischen sich und der Er-
leuchtung konstruiert.

Wie sieht diese für den Zen konstitutive Praxis nun konkret aus? Die Haupt-
praxis besteht im Zazen („Sitz-Zen“), also der typischen formalen Sitzmeditation 
mit dem Ziel von satori bzw. kenshō. Unterscheiden lässt sich Zazen dahingehend, 
ob es verbal oder non-verbal praktiziert wird. Folgende Formen sind bedeutsam12: 
–	 non-verbal: shikantaza („nur sitzen“; Schwerpunkt in der Sōtō-Schule); ānāpā-

na-sati („bewusste Achtsamkeit auf den Atem“); weitere Formen, z.B. kinhin 
(Gehmeditation), samu (meditatives Arbeiten; „Zen im Alltag“);

–	 verbal: Verwendung von kōan, das besonders für die Rinzai-Schule prägend ist.

Für unsere Fragestellung sind im Folgenden Überlegungen zum kōan relevant, weil 
dort die anti-dualistische, entobjektivierende Zen-Praxis ihren verbalen Ausdruck 
findet und daher für das analoge theologische Sprechen anschlussfähig ist.

„kōan“ als Verbalisierung der Zen-Praxis

Bei kōan handelt es sich um künstliche didaktische Methoden als Meditationsob-
jekt für das Zazen (konkret: Fragen, Dialoge, Erzählungen, Aussagen), um die 
übende Person aus ihrem dualistischen und Ich-bezogenen Denken heraus zum 
Zen-Bewusstsein zu führen. Kōans entziehen sich durch ihre rational nicht aufzu-
lösende Formulierungsweise einer diskursiven Lösung durch den Verstand. „Ge-
löst“ werden können sie nur mit Hilfe „eine[r] tieferliegende[n] Schicht des Geis-
tes“13. Für D. T. Suzuki stellen Kōans „gleichzeitig eine Verschlechterung und eine 
Verbesserung“14 dar, weil sie Hilfsmittel und Vermittlungen für die Unmittelbar-
keit einer Erfahrung darstellen. Denn im Grunde müsse das Zen „aus der inneren 
Lebendigkeit eines Menschen“15 hervorgehen. Deshalb ist die Existenz des Kōan-
Systems (die systematische Sammlung und Verwendung von Kōans) an sich schon 
ein (praktisch notwendiger) Widerspruch zum Zen, da es die Lebendigkeit und 
Freiheit des Zen entgegen der eigenen Grundprinzipien intellektualisiert und fi-
xiert.16 Der nachfolgende kurze Text zeigt beispielhaft, wie sich Kōans einem un-
mittelbaren, intellektuellen Verstehen entziehen: „Chao-chou machte sich auf, 
Pao-shou zu besuchen. Pao-shou, der ihn zufällig kommen sah, wandte sich ab. 

12	 Vgl. S. Nagatomo, Japanese Zen Buddhist Philosophy, in: Stanford Encyclopedia of Philosophy (2019), 
URL: https://plato.stanford.edu/entries/japanese-zen/ (Stand: 01.06.2020); P. Kapleau, Pfeiler, 27–53 
[s. Anm. 5].

13	 P. Kapleau, Pfeiler, 453 [s. Anm. 5].
14	 D. T. Suzuki, Befreiung, 142 [s. Anm. 7].
15	 Ebd., 143.
16	 Vgl. ebd., 142–155.

Reflexion

310



17	 R. McCandless / N. Senzaki (Hrsg.), Die hundert Zen-Koans der „Eisernen Flöte“. Zürich 1964, 105.
18	 Vgl. M. von Brück, Zen, 96–98 [s. Anm. 4].
19	 P. Kapleau, Pfeiler, 113 [s. Anm. 5].

Chao-chou breitete seine Matte, die er bei sich trug, aus, um sich kniend vor 
Pao-shou zu verbeugen, aber Pao-shou erhob sich sofort und begab sich in sein 
Zimmer. Chao-chou hob die Matte auf und entfernte sich.“17

Ziel der Arbeit mit Kōans ist demnach die Verbalisierung bzw. verbalisierende 
Praxis der Ablösung vom dualistischen, objektivierenden Denken hin zum Be-
wusstsein, zur Erfahrung des ganzheitlichen Seins, der inhärenten „Buddha-Na-
tur“ in jedem Menschen bzw. Lebewesen.18 Kōans nehmen auf ihre eigene Weise 
eine Erfahrung bzw. Einsicht ernst, die auch für die christliche Theologie prä-
gend ist: Wir müssen über den Gegenstand unseres Glaubens sprechen und die-
sen (uns selbst sowie anderen Menschen) kommunizieren (und zwar auf eine ra-
tionale, zumindest grundsätzlich zugängliche Weise, weil der Mensch ein ratio-
nales Wesen ist). Dies ist aber im Wissen zu tun, den Gegenstand damit nicht 
adäquat ausdrücken zu können, ihn noch nicht einmal wirklich zu einem Er
kenntnisgegenstand der gegebenen Welt machen zu können. Dazu tätigen Kōans 
eine positive Aussage oder affirmieren in Form einer Frage einen begrifflichen 
Gegenstand – aber nur, um die Positivität der getätigten Aussage bzw. Frage so-
fort wieder zurückzunehmen und dem erkennenden Zugriff zu entziehen, wie 
es das berühmte Kōan „Mu“ illustriert: „Ein Mönch fragte Jōshū in allem Ernst: 
‚Hat ein Hund Buddha-Wesen oder nicht?‘ Jōshū versetzte: ‚Mu!‘“19

Auch wenn eine verständliche Kommentierung dieser Texte wie ein Selbstwi-
derspruch zur geschilderten Intention wirkt, kennt der Zen-Buddhismus eine 
lange Tradition des Kommentierens von Kōans. Die Frage des Mönches im Kōan 
„Mu“ zielt nicht nur auf eine eindeutige Antwort auf die Frage ab, sondern setzt 
im Zuge des Fragens zugleich mehrere Kategorien, über die eine objektive, außer
halb des eigenen Vollzugs liegende Antwort erwartet wird: Haben, Nicht-Haben, 
Buddha-Wesen, Hund. Auch wenn die Antwort „Mu!“ („Mu“ bedeutet „nein, 
nicht, Nichts“) wie eine direkte Antwort auf die Frage wirkt, legt sich die Ver-
mutung nahe, das konzeptuelle Fragen selbst wird von Jōshū für nichtig erklärt. 
„Mu!“ verbalisiert, was Chao-chou und Pao-shou in obigem Kōan mit ihrem 
Weggehen vollziehen und was die nachfolgenden Kōans ebenfalls durch das 
kommentarlose Weggehen bzw. Zerbrechen oder Wegwerfen des Stabes tun – 
Negation der Affirmation bzw. Negation der Affirmativität der konzeptuellen 
positiven Aussage selbst.

Kōans stellen damit eine spezifische Form performativer Rede dar, insofern 
sie im Zuge ihres Ausdrucks ihre entobjektivierende und anti-dualistische Inten-
tion über die Negation der Positivität ihres eigenen Inhalts realisieren: „Zen 

311

Zen und Negative Theologie



20	 M. von Brück, Zen, 95 [s. Anm. 4].
21	 Vgl. D. T. Suzuki, Zen and Japanese Culture. Princeton – Oxford 2010, 5–8.
22	 Vgl. D. T. Suzuki, Befreiung, 156 [s. Anm. 7].
23	 D. T. Suzuki, Zen, 7 [s. Anm. 21].
24	 Ebd.

macht dabei keinen Unterschied zwischen Meditationspraxis und der im Kōan 
verdichteten Rhetorik, d.h. die paradoxe Sprache wird selbst zum Werkzeug des 
sich von Begriffen befreienden Bewusstseins.“20

Kōans sind also keine Rätsel, deren „Rätselhaftigkeit“ durch rationales Nach-
denken aufzulösen ist. Sie wollen vielmehr zum Zen-Bewusstsein führen, d.h. 
sie sind in ihrer „Geheimnishaftigkeit“ ernst zu nehmen.21

Ein Stab ist (k)ein Stab

Mit Hilfe der Metapher des Stabes lassen sich diese Grundprinzipien nochmals 
anschaulich erläutern. Viele Zen-Meister trugen aus praktischen Gründen auf 
ihrer Wanderschaft einen Stab mit sich. Als die Meister in späterer Zeit nicht 
mehr auf Wanderschaft gingen, avancierte der Stab zu einem Zeichen religiöser 
Würde. Aus diesem Grund ist er im Zen ein beliebtes und alltagsnahes Motiv 
zur Veranschaulichung und taucht in Kōans auf22: „Ein Zen-Meister zeigte sei-
nen Stab vor seiner Gemeinschaft und erklärte: ‚Man bezeichnet ihn nicht als 
Stab. Wie würdet ihr ihn bezeichnen?‘ Jemand kommt aus dem Publikum, 
nimmt dem Meister seinen Stab weg, zerbricht ihn und wirft ihn weg. Dies ist 
das Ergebnis der unvernünftigen Aussage des Meisters. Ein anderer Meister hält 
seinen Stab hoch und sagt: ‚Wenn ihr einen Stab habt, gebe ich euch meinen; 
wenn ihr keinen habt, nehme ich ihn euch weg.‘ Dies hat nichts Rationales an 
sich. Wieder ein anderer Meister hielt einmal diesen Vortrag: ‚Wenn du weißt, 
was dieser Stab ist, weißt du alles und hast das Studium des Zen beendet.‘ Ohne 
weitere Bemerkung verließ er die Halle.“23

Darin kommt eine zentrale Einsicht zum Ausdruck: Wer bestimmen will, was 
der Stab ist, wo er sich befindet oder wofür er gut ist, verfehlt ihn. Die einzig 
gangbare Möglichkeit, auf die Affirmation der positiven Aussage zu reagieren, 
besteht darin, sie zu negieren und wieder zurückzunehmen, d.h. den Stab (und 
zugleich die mit ihm verbundenen konzeptuellen Kategorien und Bestimmun-
gen) von sich zu werfen, zu zerbrechen oder selbst wegzugehen. Eine positive 
begrifflich-konzeptuelle Bestimmung trennt Wort/Rede bzw. das Ich von der be-
sprochenen Sache, ja dieser Vorgang macht Ich und Sache erst dualistisch zum 
Erkenntnisobjekt und verfehlt sie dadurch fundamental: „Aus diesem Grund ist 
ein Stab ein Stab und zugleich kein Stab oder ist ein Stab gerade deshalb ein 
Stab, weil er kein Stab ist.“24

Reflexion

312



25	 Ebd.

Kōans verhelfen dem Zen-Übenden zur Einsicht, dass es nicht die gegenständli-
chen und somit „toten“ Worte des begrifflich-konzeptuellen Denkens sind, die 
die wahre Wirklichkeit ausmachen, sondern die lebendigen, aktiven „Worte“ des 
praktischen Bewusstseins, d.h. die Praxis der Losgelöstheit von allen konzeptuel-
len und objektivierenden Schemata im anti-dualistischen, achtsamen Bewusst-
sein der „Leerheit“ – die Buddha-Natur. Daher besagt ein Sprichwort der Zen-
Meister: „Examine the living words and not the dead ones.“25 

Negative Theologie und Zen im Dialog

Auch wenn die „Negative Theologie“ im Christentum immer wieder zum Gegen-
stand theologischer Reflexion gemacht wird, erfährt sie doch in der konkreten 
Praxis theologischen Sprechens keine allzu große Berücksichtigung. Dagegen stellt 
die Negation von Positivität im Zen-Buddhismus ein zentrales theoretisches und 
praktisches Moment dar. Zwar bestehen zwischen Zen-Buddhismus und Christen-
tum entscheidende anthropologische Unterschiede (z.B. was die Vorstellungen 
von Individualität und Personalität des Menschen betrifft). Trotzdem ruft die Pra-
xis der Verbalisierung im Zen ins Bewusstsein, wie wichtig es ist, die Positivität 
theologischer Aussagen immer wieder zurückzunehmen, d.h. die je größere Un-
angemessenheit positiver Aussagen durch deren jeweilige Negation einzugeste-
hen. Die Kōan-Praxis des Zen bringt diese Einsicht nicht nur zum Ausdruck, son-
dern vollzieht sie zugleich performativ. Einerseits lässt sich dadurch das Bewusst-
sein bzw. die Meinung verhindern, mit dem Erkenntnisgegenstand des theologi-
schen Sprechens die gemeinte Sache überhaupt angemessen reflektieren und als 
solche überhaupt adressieren zu können. So bleibt das Bewusstsein Gottes als ei-
nes letztlich nicht aufzulösenden Geheimnisses (im nicht-fundamentalistischen 
Sinne) bestehen. Trotz dieser Einschränkungen werden Kōans verwendet. Dies 
weist auf die Indispensabilität sowie die Notwendigkeit positiver Aussagen hin. 
Andererseits wird dadurch betont, dass der Zugang zur Wirklichkeit (und im theo-
logischen Sinn: zu Gott) in letzter Konsequenz nur als praktisch-existentieller 
Selbstvollzug möglich ist, den alle theoretischen Reflexionen nur defizitär be-
schreiben oder nachvollziehen können. Gerade die christliche Mystik ist der Ver-
such, eine genuin christliche Praxis für diese Weise des Welt- und Gottesverhält-
nisses zu finden und einzuüben. Unter anderem in diesem Feld erfährt die Medi-
tationspraxis des Zen-Buddhismus bereits seit einigen Jahrzehnten eine lebendige 
Rezeption. Besonders Jesuiten wie H. Enomiya-Lassalle, H. Dumoulin oder N. 
Brantschen haben sich um einen intensiven Dialog mit dem Zen-Buddhismus be-
müht und dessen Praxis für eine christliche Spiritualität und deren Theologie 
fruchtbar gemacht.

313

Zen und Negative Theologie



26	 Vgl. S. Bauberger, Der Weg zum Herzensgrund. Zen und die Spiritualität der Exerzitien (Ignatianische 
Impulse, Bd. 42). Würzburg 2010, 41–45.

Welchen Gewinn erzielt der Dialog mit der zen-buddhistischen Kōan-Praxis für 
die Negative Theologie des Christentums? Kōans stellen einen sprachlichen Ver
such dar, nicht nur neben der Affirmation einer positiven Aussage deren Nega-
tion auszudrücken, sondern auch das vermeintliche Objekt der Erkenntnis dem 
erkennenden Zugriff zu entziehen. Sie verhindern die Täuschung des Subjekts 
über die Validität seiner Aussage, erinnern an die prinzipielle Begrenzung der 
philosophisch-theologischen Sprache und relativieren die Reichweite theologi-
scher Erkenntnis. Weil sich die Gesamtheit der Kōans nicht zu gemeinsamen in-
haltlichen Überzeugungen abstrahieren lassen, sondern sie sich teilweise sogar 
notwendig „widersprechen“, ermutigen sie auch zur Vielfalt theologischer Aussa-
gen, wie sie in den biblischen Texten zu finden sind. Diese lassen sich ebenfalls 
nicht vereinheitlichen oder harmonisieren.

Appell zur Negativen Theologie

Über Gott zu sprechen, heißt zugleich, ihn als Wirklichkeit zu denken, die dem 
Sprecher gegenübersteht und die von der Position des Sprechers aus bestimmt 
wird. Diese Positionierung, so unausweichlich sie für den Sprecher auch ist, ver
stellt auch den Zugang zum Geheimnis Gottes und entfernt ihn damit. Das spre
chende Ich muss in jedem Akt theologischen Aussagens immer wieder zurückge
nommen werden, um nicht die Offenheit für das und die Unverfügbarkeit des 
göttlichen Geheimnisses zu verstellen. Begriffe wie „Himmel“, „Erlösung“ oder 
„Gott“ stellen sich, sobald sie getätigt und so unvermeidbar (hier im wertenden 
Sinne positiv wie negativ) sie auch sind, als Extrapolationen innerweltlicher Ka-
tegorien dar und verfehlen damit die Universalität der gemeinten „Sache“.26

Der kreative Impuls des Zen – verbal und non-verbal – erinnert eine christli-
che Theologie an sehr grundlegende Aspekte, die auch die eigene Tradition kennt: 
der Primat der Praxis vor der Theorie, der Primat des Hörens vor dem Sprechen. 
Theologie kann dabei eine große Hilfe sein und darf als Unternehmen nicht aus-
gelassen werden. Sie muss sich in ihrem Sprechen ihrer eigenen prinzipiellen 
Grenzen aber bewusst sein und ihre Aussagen im Sinne der Negativen Theologie 
auch immer wieder zurücknehmen. Theologie bewusst in dieser unheimlichen 
Schwebe zwischen Ja und Nein zu betreiben; und vielmehr noch: die dualistische 
Affirmation dieser Schwebe selbst in Frage zu stellen; und letztlich: die Affirmati-
vität jeder theologischen Aussagen in Zweifel zu ziehen, heißt, vom Zen-Buddhis-
mus zu lernen.

Reflexion

314



In letzter Konsequenz ist die Negative Theologie nicht als intellektualistischer, 
bloß skeptizistischer Gestus, sondern als ein ethisches Projekt zu verstehen, das 
jeden epistemischen Ermächtigungsakt zu Gunsten der je größeren Andersheit 
von Gott, Welt und Mensch verwirft, ohne sich dabei der generellen Notwendig
keit theologischen Sprechens zu entziehen. Der/Die Andere wird bei einem sol-
chen negativen Sprechen als unverfügbares Geheimnis in seiner/ihrer Anders-
heit belassen, dadurch wirklich ernst genommen und gerade nicht für die eige-
nen Zwecke herrschaftlich vereinnahmt. Er/Sie darf letzten Endes überhaupt 
nicht vollständig verstanden werden, will man ihm/ihr keine Gewalt antun. Die 
Negative Theologie ist die diesem ethischen Projekt angemessene theologische 
Redeweise.

315

Zen und Negative Theologie


