
*	 Erschienen in: Christus, Nr. 13 (1996), 518–537. Übersetzt von Andreas Falkner SJ. Der zweite Teil 
erscheint in GuL 4|2020. 

	 P. Dr. Andreas Falkner SJ (geb. 1934) ist am 8. April 2020 in München verstorben. P. Falkner stamm-
te aus dem Ötztal (Tirol), trat 1953 in den Jesuitenorden ein, wurde 1965 zum Priester geweiht, er- 

	 warb 1968 in Doktorat in Kirchengeschichte und versah verschiedene Dienste im Orden und in der 
Seelsorge. GEIST & LEBEN verdankt P. Falkner eine Reihe von Übersetzungen geistlicher Texte aus 
der frühen Schaffensperiode von Michel de Certeau SJ, vornehmlich aus der Zeitschrift Christus. 
Wir werden seine erfrischend-kernige Ötztaler Art vermissen und bitten ihn um seine Fürsprache!

1	 Mgr C. Moeller, L’Église dans le monde d’aujourd‘hui. Genève, 16. juillet 1966. Doc. Cath., 4. septem-
bre 1966, c. 1487.

2	 Gaudium et spes, 91,2 (Anm. d. Übers.: Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils werden, 
wenn Texte wiederzugeben sind, zitiert nach URL: http://www.vatican.va/archive/index_ge.htm).

Vom Beteiligen zum Unterscheiden (Teil I)*

Aufgabe der Christen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Dem Konzil verdankt man die immer dringender gewordenen Direktiven, die 
eine Beteiligung am gesellschaftlichen Leben mit expliziter christlicher Erfahrung in 
Verbindung bringen. In diesen Entwicklungen, die einer „Öffnung der katholi-
schen Kirche zur Welt“ entsprechen oder in denen man „ein neues Zeitalter“, 
„einen neuen kairos des kirchlichen Bewusstseins“1 gesehen hat, können wir 
den Aufruf zu einer Neu-Bekehrung im Bereich unseres Verständnisses von den 
Bezügen der Politik und des Glaubens, der Handlung und der Lehre oder den 
beiden „Ordnungen“ „des Zeitlichen“ und „des Geistlichen“ sehen, die einst 
aufgrund einer Sichtweise unterschieden wurden, die heute zu revidieren ist.

Auch wenn man „von Fragen, die einer unaufhörlichen Entwicklung“ un-
terworfen sind, handelt (für uns die wichtigsten: die von heute), versteht sich 
diese Lehre immer noch „allgemein“ und ist darauf bedacht, dass sie „befolgt 
und entwickelt“2 werde. Man muss also festlegen, auf welche Weise dieser Fort-
schritt zu verstehen und zu untersuchen ist, nicht nur „im Sinne“ des Konzils, 
sondern auch „nach“ dem Konzil. Die Beziehungen zwischen dem Ereignis und 

Michel de Certeau SJ | Paris

1925–1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

318

Lektüre



3	 Mgr C. Moeller, L’Église, c. 1495 [s. Anm. 1].
4	 Zu diesem zweifachen Aspekt der Frage vgl. M. Montuclard, Conscience religieuse et démocratie. Paris  

1965, 201–207.
5	 Zur Wichtigkeit und dem Sinn der praxis Ecclesiae (Weise, konkret Kirche zu sein) als theologischem 

Ort vgl. die Hinweise von H. de Lavalette, in: Études, septembre 1966, 258–269.

dem Ergebnis des Zweiten Vatikanischen Konzils verpflichten uns überdies, die
sen Punkt zu präzisieren. Wir haben die Tatsache ernst zu nehmen, dass die 
Kirche „sich nicht mehr als eine sieht, die der Welt gegenüber, sondern in ihr im 
Heute steht“3. Im Gegensatz zu Theorien der „Tadellosigkeit“ im Bereich der 
Lehre und zu alten Verteidigungsreflexen nimmt der Stil christlichen Handelns 
und Denkens von nun an die Gestalt des Unterscheidens an, die von Beteili-
gung abhängig ist. Muss man aber dann sich nicht fragen, in welchen Punkten 
und Bereichen die dargelegte Lehre mehr ist als eine bloße Variante eines uni-
versalen Themas von heute oder besser als eine Behauptung, der nirgendwo der 
tatsächliche Prozess der Erfahrung entspricht? In der ersten Hinsicht wäre das 
ein Gemeinplatz der modernen Kultur; in der zweiten würde die dargelegte Leh-
re sich in dem Maße, als sich die Bande zu den Gläubigen und zum tatsächli-
chen Verhalten von Christen lockern, als eine Ideologie4 herausstellen. Im ers-
ten Fall käme eine aktuelle Erwiderung, im anderen eine Abstraktion zustande. 

Mitten im Konzil wurde diese Spannung zwischen Öffnung zur Welt und 
dogmatischer Entwicklung angesprochen, ja zu verstehen gegeben, dass das 
Zweite Vatikanische Konzil selbst in sie verwickelt sei. Es wurde festgestellt, dass 
das Konzil mehr und mehr das Geheimnis der Kirche in Abhängigkeit von einer 
menschlichen Solidarität auszudrücken hatte. So konnte deutlicher fassbar wer-
den, dass das Konzil sich wirklich dafür einsetzt, den christlichen Glauben auf 
eine Weise auszudrücken, für die Schwierigkeiten belastend, Einfälle bereichernd 
sind, die zum Aufbruch passen und dem mentalen Vermögen dieser Zeit ange-
messen sind. Wenn sich die Lehre des Konzils selbst in eine situationsabhängige 
Analyse von Abhängigkeiten und partikulären Verpflichtungen einlässt, setzt sie 
den Vollzug voraus, den sie definiert; sie ist ebenso das Zeugnis wie die Theorie 
einer Praxis5. Das Konzil beschreibt also eine Erfahrung, die auch die unsere ist 
und dies noch mehr werden muss; von uns erwartet es eine Entwicklung, deren 
Typ es schon charakterisiert.

Da ist schon das geboten, woraus Christen lernen, wie sie von ihrem Glau-
ben in Zusammenhängen, in die sie hineingestellt sind, Rechenschaft geben 
können. Und sie vollziehen es auf drei Weisen, die durch das Konzil schon an-
gedeutet sind. Erstens müssen sie ihre eigene, mitunter abweichende Sendung 
in Abhängigkeit von gemeinsamen menschlichen Herausforderungen deutlich 
machen. Zweitens haben sie selbst zu einer Lehre des Konzils Stellung zu bezie-
hen, in der sie aufgrund ihrer Erfahrung eine „evangelische“ Proklamation und 
historische Bestimmungen aussagen dürfen, ein Zeichen Gottes und eine weite-

319

Beteiligen und Unterscheiden



6	 Gaudium et spes, 76,1. Vgl. ebd., 43,1: Das Konzil ermahnt die Christen, „eifrig und treu ihre Aufga-
ben hier auf Erden zu erfüllen und sich durch den Geist des Evangeliums leiten zu lassen“.

7	 Vgl. die Konstitution Humanae salutis vom 25. Dezember 1961, in: Documents conciliaires, t. VI. Paris 
1966, 14. 

re Stufe in einer Entwicklung, in deren Verlauf es unmöglich ist, zu Gott, zur 
Kirche oder zum Menschen zu sagen: „Du, bleib da.“ Schließlich müssen sie in 
einer unaufhörlichen Gegenüberstellung ihrer Initiativen und der Glaubens-Tra-
dition im Konzilsgeschehen selbst den Stil des Zeugnisses zur Kenntnis nehmen, 
den sie mit ihrem Wort und in allen menschlichen Risiken zu geben versuchen.

Die Prüfung von Beziehungen zwischen der Lehre und der Situation des Kon-
zils scheint uns sowohl die Freiheit des Christen im politischen Handeln als 
auch die Weise zu erhellen, wie er in diesem Geschehen „durch sein christliches 
Bewusstsein“6 geführt ist. Sprache der Kirche und Sprache dieser Zeit, die Lehre 
des Konzils ist exemplarisch, ohne aufzuhören, selbst partikulär zu sein. Wir 
können darauf zurückkommen und darin entdecken, wie eine Beteiligung an 
den gegenwärtigen Aufgaben dazu führt, „die Wahrheit zu tun“ und dafür in 
neuer, aber verlässlicher Gestalt Rechenschaft zu geben.

Für eine christliche Unterscheidung menschlicher Aufgaben

„Der kleine Same“, den 1959 Johannes XXIII. „mit zittriger Hand und klopfen-
dem Herzen ausgebracht hatte“7, hat seither nicht zu wachsen aufgehört. Das 
war eine ganz einfache und sinnvolle, aber wesentliche Frage. Eine „pastorale“ 
Sorge, sagte der Papst: Wie soll in unserer Zeit die Beziehung zwischen der Neu-
artigkeit der Welt und dem „aggiornamento“ der Kirche aussehen? Dem galt 
seine Achtsamkeit, sein planendes Denken und sein Glaube. Er brachte sich in 
dieses Wachsen der beiden Neuerungen ein. Da berief er das Konzil, da sollte 
sich die gesamte Kirche versammeln und zu „Zeichen der Zeit“ erwachen, um 
sich von neuem zu ihrer eigenen Erneuerung zu bekehren. Das Bewusstsein, das 
Johannes XXIII. von dieser Beziehung oder von diesem Kontrast hatte, begann 
nach allen Seiten seine Logik zu entwickeln, um mit der Zeit in allen Analysen 
einer Situation der Welt und in der Welt hell zu leuchten. Der noch unsicher 
wirkende Ruf des Wächters begann Bewegung auszulösen.

In der Tat, mit einem Mal konnte man im Geschehen des Konzils zwei sich 
ergänzende, aber im Stil verschiedene Richtungen unterscheiden. Die eine reka-
pituliert, bestätigt, weitet die Arbeit, die seit Jahren der Ekklesiologie gewidmet 
ist, zur Liturgie hin, zur Offenbarung, zur Schriftauslegung durch die Tradition 
usw. aus. Diesen Arbeiten, die schließlich in eine Art Evidenz einmündeten, ent-
sprechen die am meisten ausgereiften und gehaltvollsten Texte. Sie betreffen 
vor allem die inneren Strukturen des Lebens der Kirche. Sie führen eine Periode 
ihrer Geschichte zu Ende; sie setzen hinter eine Etappe der dogmatischen Ent-

320

Lektüre



wicklung den Punkt. Die andere Richtung ist auf die neuen Probleme ausgerich-
tet, die in der unmittelbaren Vorbereitung nicht sonderlich erhellt wurden. Die 
Texte dazu sind hastiger, weniger zusammenhängend, vielleicht auch deswegen, 
weil sie die aktuellen Probleme berühren. Entstanden sind sie auf Drängen von 
außen, wurden aber doch sehr bald als grundlegend für den Glauben verstanden, 
weil sie den Menschen im Blick haben. Auf diesen Vorposten der Überlegungen 
des Konzils, da wo das Gewicht der Gegenwart tastendes Vorangehen, Beschei-
denheit und das Zusammenwirken in der Untersuchung auferlegt, finden wir 
ohne Zweifel das, was das Konzil an Zukunft eröffnet und uns dafür zusammen-
ruft. Darin erkennen wir auch, gemessen an den ersteren Texten, Orientierun-
gen, die dank eines schärferen Bewusstseins für noch nicht angesagte Aufgaben 
in eine andere Richtung zeigen, und, um Beispiele zu nennen, wahrnehmbare 
Differenzen in den Kapiteln, in denen die Problemfelder der Missionen, der ein-
zelnen Kirchen oder des Laienapostolats behandelt werden. Zur Bestätigung der 
vorausgegangenen Arbeit kommt die Hinwendung auf eine zu unternehmende 
Arbeit hinzu. Verstärkt ist eine Bewegung wahrzunehmen, die von einer aner-
kannten Entwicklung zu einer angezielten Entwicklung, von einer gegebenen 
Theologie zu einer notwendigen Unterscheidung mit nicht absehbarem Aus-
gang führt.

Da ein Glaubensverständnis die Väter des Konzils veranlasst, in der aktuellen 
Realität eine „Gegenwart“ des „verborgenen“8 Gottes zu erahnen, bieten die 
Konstitutionen und Dekrete, die von ihrer gemeinsamen Arbeit Zeugnis geben, 
eine Reihe von Analysen der großen zeitgenössischen Probleme. Doch Ziel die-
ser Texte ist es nicht, uns zusammenzufassen oder vor Augen zu führen, was wir 
sonst und besser über die Kultur, über die Waffengattungen, die Demographie 
oder die Sexualität lernen können. „In solchen Bereichen, sagt uns Mgr Vilnet, 
muss die Kirche darauf achten, sich zu informieren, mit all denen im Gespräch 
sein, die zuständig sind.“9 In dieser Hinsicht haben wir keinen Bedarf an Kon-
zilsdefinitionen, um Phänomene wie Sozialisation, Verstädterung oder Massen-
Medien zu entdecken. Das Geschehen selbst und dessen wissenschaftliche Ana-
lyse führt uns die Bedeutung oder die Verwobenheit dieser Umbrüche vor Augen. 
Es wäre also falsch, von religiösen Texten ein solches Wissen von den Realitäten 
zu erwarten, das uns ein Überprüfen ersparte; es wäre kindisch, wollten wir uns 
bei uns einsperren, um da Dokumente zu lesen, die uns von der Existenz der 
Bäume vor unserem Fenster erzählten, wo doch diese Texte es empfehlen, unse-
re Türen zu öffnen, um draußen das zu lernen, was vor sich geht, und uns in die 
harten Auseinandersetzungen der Menschen einbeziehen zu lassen10.

8	 Lumen gentium, 2,17; vgl. Ad gentes, 9; 11.
9	 Documents conciliaires, t. III, 23 [s. Anm. 7].
10	 Vgl. Gaudium et spes, 29,4; 57,1 usw.

321

Beteiligen und Unterscheiden



11	 Documents conciliaires, t. III, 29 [s. Anm. 7].

Das Konzil will uns weder einen Spiegel der zeitgenössischen Welt noch einen 
kleinen Katechismus zu den großen Problemen von heute anbieten. Zunächst 
wollte es sich informieren. Unter dieser Voraussetzung misst sich die Bedeutung 
seines Exposés schlicht an der Qualität der Information. Die Bischöfe, die Gau-
dium et spes vorlegen, sind sich übrigens des „Risikos“ sehr bewusst, das darin 
besteht, „in einem ähnlichen Fall in leichtfertige Verallgemeinerungen, in ab-
strakte Formeln oder in billige Beteuerungen guten Willens auszuweichen“11.

Doch warum diese Analysen in den Konzilsdokumenten? Insbesondere hier 
ist die Antwort eigentlich kirchlich und „enthüllend“. Die „neue Sicht“ seiner 
Bestimmung, die der Mensch sich zuweist, das allgemeine Bewusstsein von 
Dringlichkeiten, die aus Machtverhältnissen und einem bisher undenkbaren 
Austausch hervorgegangen sind, überhaupt alles das, was Paul VI. unter dem 
Ausdruck des „neuen Humanismus“ zusammenfasst, zeigen der Kirche die Gren-
zen, in denen sie sich äußern und sich zu Gott bekehren soll. Die menschliche 
Verfasstheit, wie sie heute gelebt wird, ist die unerwartete, aber unausweichliche 
Form einer Frage an Christen zu ihrem Glauben und ihrem Handeln. Die grund-
legenden Fragen des Menschen zum Leben, zum Tod und zur Sprache, hinsicht-
lich Geburtenkontrolle, Krieg und Kultur greift die Kirche auf und kann nicht 
darauf verzichten, sie „sich zu eigen“ zu machen, ohne sich selbst zu verleug-
nen. Sie muss sie leben und sie denken als Probleme des Menschen und Pro-
bleme des Glaubens. Darauf weist uns das Konzil hin, wenn es eine christliche 
Lektüre der zeitgenössischen Erfahrung macht. Diese Art, sich in unsere Zeit einzu-
finden, um in ihr die Zeichen und Erwartungen Gottes zu erkennen, ist genau 
die Art, in der die Kirche heute die Offenbarung des Menschen und Gottes an-
kündigt.

Die Offenbarung ist nie eine pure Gegebenheit, noch weniger ein vergange-
nes Ereignis. Sie war und bleibt ein Ereignis. Die Einfälle des Menschen hören 
nicht auf, dafür der Ort zu sein; sie helfen der Kirche, es allmählich wieder zu 
lernen, was sie sagt, was sie glaubt; was Grundlage dafür ist, dass sie Sakrament 
des Bundes Gottes mit den Menschen, der historischen Genese des Menschen 
und des Kommens Christi in Geist und Wahrheit ist. Anders gesagt, ohne Unter-
lass muss die Kirche in der Welt das entdecken, wofür sie Zeugnis ablegt, immer 
hat sie mit den Menschen zu suchen, was sie sie lehrt; nie hat sie ein definitives 
Eigentum an der Wahrheit erworben; immer werden ihr diese Besitzungen ent-
wunden im Namen dessen, was sie glaubt und was sie lebt. Gott hört nicht auf, 
sie ins Exil jenseits von sich selbst zu schicken durch die Begegnungen und die 
Verbundenheit mit denen, die zunächst aus der Spur geraten, sich dann erinnern 
und das erneuern, was sie schon „in Erinnerung“ als Zeichen des ewigen Bundes 
gemacht hat.

322

Lektüre



Beteiligen: Von der Praxis zur Theorie

Die Beziehung zur Welt ist für die Kirche die historische, aber doch überraschen-
de, paradoxe Weise ihrer Beziehung zu Gott. Das Konzil bringt es mit einem 
Thema zum Ausdruck, dessen Bedeutung im chronologischen Verlauf seiner Do-
kumente wächst bis dahin, dass es als Sorge oder Kennung bestimmend wird: 
die „Beteiligung“. Im Unterschied zu den zentralen Begriffen in der Theologie 
des Zweiten Vatikanischen Konzils (Volk Gottes, das WORT als Schöpfer und Er-
leuchter, der Mensch – Bild Gottes) ist dieses kennzeichnende Thema nicht di-
rekt aus einer Schrifttradition oder dogmatischen Überlieferung abgeleitet. Es 
repräsentiert nicht mehr einen unmittelbaren Bezug zu den Ansprüchen des 
modernen Bewusstseins, wie das für andere zentrale Ideen (Würde, Freiheit, Ver-
antwortlichkeit, Gemeinschaft usw.) zutrifft. Es siedelt sich zwischen diesen bei-
den Einteilungen der Konzilssprache an; es weist zugleich auf Verbindung und 
Distanz hin. Es bezeichnet diese Verquickung allerdings als ein offenes Problem. 
Indem das eine auf das andere bezogen wird, nämlich die Glaubensüberlieferung 
auf die Realität der Welt, das Geheimnis der Kirche auf die menschliche Lage, 
die christliche Sendung auf die zeitliche Aufgabe, bezeichnet es zugleich einen 
Tatbestand, eine Herausforderung und eine Frage. Einen Tatbestand, denn so 
oder so ist die Kirche an der gegenwärtigen Welt beteiligt. Eine Herausforderung, 
weil sie daran sich zu beteiligen empfiehlt und es auch tut. Eine Frage, da dieses 
Beteiligen der Ort von Gegensätzen ist: Sie ist Berufung und Zugeständnis; sie 
beteuert ein Ideal, von dem ohne Unterlass durch die Wirklichkeit der christli
chen Religion abgewichen wird, sie schließt aber auch die Abwege ein, die der 
Rückgriff auf den Glauben unablässig ausbessern muss. Das ist also die Achse ei-
ner internen Bewegung zur gegenwärtigen Situation der Kirche in der Welt.

Es darf also nicht erstaunen, dass das Beteiligen darauf hinausläuft, alle Re-
flexionsbereiche des Konzils zu organisieren: Es betrifft die Beziehungen inner-
halb religiöser Orden, das Zusammenarbeiten der Menschen (Christen oder 
Nichtchristen) in den gegenwärtigen Aufgaben und auch die Beziehungen der 
Kirche zur Welt oder zu den Gesellschaften und Staaten. Es bringt also eine kon-
krete Struktur in allen Bereichen mit sich, löst eine universelle Dynamik aus. 
Aber überall, wo es Eingang findet, sind Spannungen festzustellen, die den drei 
Aspekten seines Handelns entsprechen: allenthalben eine tatsächliche Situation 
im Bewusstwerden des Gegenwärtigen; ein Programm, das darauf abzielt, eine 
Zukunft zu konstruieren; ein Gesetz des Handelns, von dem abhängig man die 
Tradition neu interpretieren und eine Theologie der Praxis erarbeiten muss.

Die Veränderung (zuerst ganz praktisch), die das Beteiligen in die Mitte der 
Perspektiven des Konzils eingetragen hat (dessen Bedeutung für die zugestande-
ne Anpassung im Grunde nur ein Aspekt ist), wirft tausend Fragen auf; in den 
kommenden Jahren wird es Aufgabe der Christen sein, dessen Konsequenzen 

323

Beteiligen und Unterscheiden



12	 Mgr C. Moeller, L’Église, c. 1504 [s. Anm. 1].
13	 Lumen gentium, 1,1; Ad Gentes, 10; Gaudium et spes, 3,1. Vgl. J. L. Witte, L‘Église, sacramentum unita-

tis du cosmos et du genre humain, in: L‘Église de Vaticanum II. Paris 1966, t. II, 457–492.

deutlich zu machen, indem seine praktischen Implikationen umgesetzt werden. 
Auf jeden Fall ist es nötig, dessen wesentliche Bewegung hervortreten zu lassen: 
eine intellektuelle Bekehrung im Bezug der Theorie zur Praxis; noch grundle-
gender, eine geistliche Bekehrung, die sich in der Weise, wie eine Beziehung zu 
den anderen und zu sich selbst gelebt wird, Ausdruck verschafft.

Es wird nicht ausdrücklich behauptet, dass die Bedeutung, die der Tatsache 
und der Dringlichkeit des Beteiligens zugewiesen wird, die Beziehung der Theo-
rie zur Praxis im Denken der Christen verändert. Einmal weil – wir haben schon 
daran erinnert – die Texte des Konzils eine Geschichte beschreiben und weil die 
Analyse dieses Ablaufes nicht methodologisch gemacht wurde: Man hat vor al-
lem auf eine Entwicklung im Inhalt von Texten und, was wesentlich ist, auf den 
Übergang der Ekklesiologie zur Anthropologie hingewiesen, „die die Periode 
nach dem Konzil mehr und mehr kennzeichnen wird“12. So hatte das Konzil 
nicht die Aufgabe, die Theologie dieses Vorganges deutlich zu machen, wohl 
aber hatte es eine überlieferte und für den Glauben heute unverzichtbare Lehre 
zu erarbeiten, an die die Christen von nun an sich in der vom Zweiten Vatikani-
schen Konzil vorgegebenen Richtung halten sollten. Sieht man das unter dem 
Vorzeichen des Beteiligens, leuchtet aus dieser Perspektive keine lehrreiche Ver-
gangenheit auf, das ist ganz offensichtlich, wohl aber verpflichtet es dazu, den 
Sinn auf eine neue Weise zu suchen, von bekannten menschlichen Situationen 
und von Initiativen auszugehen, die darauf Antworten geben. So gesehen ist 
diese Perspektive totalitär, aber auch logisch; sie schließt eine Haltung ein, die 
sich nur auf das Ganze ausweiten kann; sie ist von kollektivem und spirituellem 
Drängen getragen, wofür das Konzil Ausdruck und Garant geworden ist, gerade 
da, wo es dem Drängen Rechtfertigungen an die Hand gab, die dem Typ von 
Problemen, die es zu stellen verstand, nur einigermaßen angemessen waren.

Diese Bekehrung kann man mit einem Wort charakterisieren: Wenn Einsätze 
aus einer Doktrin abgeleitet werden, wird die Praxis zu einem „theologischen Ort“ 
und definiert das Element, in dem und in Abhängigkeit von dem es eine lehr-
mäßige Erhellung hergibt. Zum Beispiel hat man sagen können, und das Konzil 
hat es in Lumen gentium feierlich erklärt, dass die Kirche sacramentum unitatis ist, 
in Christus „gebunden an die gesamte Menschheitsgeschichte und an den Men-
schen in seiner Einheit und Totalität“13. Das ist Gegenstand des Glaubens, eines 
Glaubens, der gleichzeitig im Namen der göttlichen Einzigkeit die Einheit des 
Menschengeschlechtes und die sakramentale Natur der Kirche aufgrund der Be-
ziehung zu dieser Einheit behauptet.

324

Lektüre



Die Tatsachen, was sagen denn sie? So lautet die Frage, die das Konzil sich stellt. 
Ein „pastorales“ Problem, wenn man so will: ein Problem der Praxis. Das ist es 
also – wie soll man die Weise, eine „Glaubenswahrheit“ zu erfassen und umzu-
setzen, gestalten? Denn die Institutionen und die christlichen Formulierungen 
bleiben in der Tat in der modernen Zivilisation den Pionieren und den Exkom
munizierten reichlich fremd. Nachgewiesenermaßen gibt es am Beteiligen ei
nen Mangel. Die erste Geste des Konzils besteht darin, überall eine „weltweite 
Gesamtheit“ der Beziehungen und der Güter voranzutreiben14. Eine Reaktion, 
die in der Ordnung des Quantitativen anzusiedeln ist, aber doch die Bedingung 
einer qualitativen Vertiefung enthält, eines Verständnisses, das den Glauben 
durch das Einbeziehen der Erfahrung bereichern wird. Ein bedeutend größeres 
Beteiligen an den gegenwärtigen Herausforderungen verlangt eine vertiefte Ein
sicht in die Sendung und das „Geheimnis Mensch“. Mit den Vätern des Konzils 
ist also festzustellen, dass „eine Gesellschaft industriellen Typs (…) radikal die 
Ansichten und die weltlichen Lebensbedingungen in der Gesellschaft umformt“15. 
Wenn ein neuer Typ des Austausches eine Veränderung im Denken nach sich 
zieht, soll man da nicht zulassen, was an Gleichartigem in der ganzen Gesell-
schaft, die Kirche inbegriffen, abläuft und was an einbeziehendem Ausweiten 
von umsichtigem Wahrnehmen und christlichem Zusammenarbeiten im Gange 
ist, und auch die Glaubenserfahrung und ihren Ausdruck „umgestalten“ muss?

Die Praxis ist hier auf unverblümt geprüfte Verhältnisse abgestimmt; sie ver-
pflichtet, das Paradox von Kirche als sacramentum unitatis anders in den Blick 
zu nehmen. Die Partikularität, die historischen Fixierungen und die sozialen 
Behauptungen des Christentums, aber auch das „Loslassen“, das von Christen 
verlangt wird, lassen es nicht mehr zu, dem Bemühen den Vorrang zu geben, 
das seine Rechtfertigungen aus dem Rückgriff auf die Definition bezieht, um eine 
Solidarität des Rechts aufrechtzuerhalten. Vielmehr soll man jene Anstrengung 
fördern, die nach dem Sinn der Bewegung sucht, die durch diese räumlichen und 
geistigen Abstände hervorgerufen wurde. Zeichen einer Entfremdung der christ-
lichen Institutionen von der zeitgenössischen Zivilisation – sind sie nicht auch 
Zeichen einer inneren Teilung? Das, was die Kirche von den anderen trennt, das 
trennt sie von sich selbst. Die Natur ihrer wirksamen Beziehungen wird als Kon-
stante ins Spiel gebracht.

Man beginnt, besser zu begreifen, was mit Ausdrücken wie „Sakrament“ ge-
meint ist, aber man begreift es unterschiedlich, als wäre das Leben der Kirche 
mit dem beschäftigt, was sie noch nicht kennt, weil sie gebunden ist an das, was 
sie sagt, an das, was sie nicht versteht. Man versteht ein bisschen besser, aber 

14	 „Mehr und mehr einen weltweiten Umfang“ von für das Gemeinwohl unverzichtbaren Bedingun-
gen (Gaudium et spes, 26,1); Ausweitung der Kultur zu allen (ebd., 9,2); Ausweitung der Sendung zu 
den fernsten Ländern oder zu den am meisten Entrechteten (ebd., 21,5); usw.

15	 Gaudium et spes, 6,2. Hervorhebung von de Certeau. Vgl. ebd., 7,1 f.

325

Beteiligen und Unterscheiden



auf eine neue Weise das, was mit „Einheit“ des Menschengeschlechtes gemeint 
ist und was das „Sakramentale“ dieser Einheit dank der Kirche bedeutet, wenn 
das Erstere als die überall anzutreffende Entwicklung von „Beziehungen“ und 
„Austausch“ empfunden wird, so wie es Gaudium et spes versteht, während das 
Zweite ein Über-sich-hinaus-Wachsen meint, wofür Kirche ohne Unterlass sich 
selbst hinter sich lassen soll, um immer wieder sie selbst zu werden. Aus der Pra-
xis hervorgegangen, wird der Gedanke dynamisch und belebend. Das ist nur ein 
Beispiel (das als solches Präzisionen verlangte). Doch zumindest legt es eine in-
tellektuelle Bekehrung des Handelns nahe, die durch eine mit Bedacht gewählte 
Perspektive auf der Ebene des Beteiligens zu Stande gekommen ist.

326

Lektüre


