Lektiire

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986,
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Vom Beteiligen zum Unterscheiden (Teil I}

Aufgabe der Christen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Dem Konzil verdankt man die immer dringender gewordenen Direktiven, die
eine Beteiligung am gesellschaftlichen Leben mit expliziter christlicher Erfahrung in
Verbindung bringen. In diesen Entwicklungen, die einer ,Offnung der katholi-
schen Kirche zur Welt” entsprechen oder in denen man ,ein neues Zeitalter”,
“1 gesehen hat, konnen wir
den Aufruf zu einer Neu-Bekehrung im Bereich unseres Verstindnisses von den
Beziigen der Politik und des Glaubens, der Handlung und der Lehre oder den
beiden ,Ordnungen” ,des Zeitlichen” und , des Geistlichen” sehen, die einst
aufgrund einer Sichtweise unterschieden wurden, die heute zu revidieren ist.
Auch wenn man ,von Fragen, die einer unaufhdorlichen Entwicklung” un-
terworfen sind, handelt (fiir uns die wichtigsten: die von heute), versteht sich
diese Lehre immer noch ,allgemein” und ist darauf bedacht, dass sie ,befolgt
und entwickelt“? werde. Man muss also festlegen, auf welche Weise dieser Fort-
schritt zu verstehen und zu untersuchen ist, nicht nur ,im Sinne” des Konzils,
sondern auch ,nach” dem Konzil. Die Beziehungen zwischen dem Ereignis und

,einen neuen kairos des kirchlichen Bewusstseins

*  Erschienen in: Christus, Nr. 13 (1996), 518-537. Ubersetzt von Andreas Falkner SJ. Der zweite Teil
erscheint in GuL 4|2020.
P. Dr. Andreas Falkner SJ (geb. 1934) ist am 8. April 2020 in Miinchen verstorben. P. Falkner stamm-
te aus dem Otztal (Tirol), trat 1953 in den Jesuitenorden ein, wurde 1965 zum Priester geweiht, er-
warb 1968 in Doktorat in Kirchengeschichte und versah verschiedene Dienste im Orden und in der
Seelsorge. GEIST & LEBEN verdankt P. Falkner eine Reihe von Ubersetzungen geistlicher Texte aus
der frithen Schaffensperiode von Michel de Certeau SJ, vornehmlich aus der Zeitschrift Christus.
Wir werden seine erfrischend-kernige Otztaler Art vermissen und bitten ihn um seine Fiirsprache!

1 Mgr C. Moeller, L'Eglise dans le monde d’aujourd’hui. Genéve, 16. juillet 1966. Doc. Cath., 4. septem-
bre 1966, c. 1487.

2 Gaudium et spes, 91,2 (Anm. d. Ubers.: Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils werden,
wenn Texte wiederzugeben sind, zitiert nach URL: http://www.vatican.va/archive/index_ge.htm).

318




Beteiligen und Unterscheiden

dem Ergebnis des Zweiten Vatikanischen Konzils verpflichten uns tiberdies, die-
sen Punkt zu prézisieren. Wir haben die Tatsache ernst zu nehmen, dass die
Kirche ,sich nicht mehr als eine sieht, die der Welt gegeniiber, sondern in ihr im
Heute steht”3. Im Gegensatz zu Theorien der ,Tadellosigkeit” im Bereich der
Lehre und zu alten Verteidigungsreflexen nimmt der Stil christlichen Handelns
und Denkens von nun an die Gestalt des Unterscheidens an, die von Beteili-
gung abhdngig ist. Muss man aber dann sich nicht fragen, in welchen Punkten
und Bereichen die dargelegte Lehre mehr ist als eine blofie Variante eines uni-
versalen Themas von heute oder besser als eine Behauptung, der nirgendwo der
tatsdchliche Prozess der Erfahrung entspricht? In der ersten Hinsicht wire das
ein Gemeinplatz der modernen Kultur; in der zweiten wiirde die dargelegte Leh-
re sich in dem Mafle, als sich die Bande zu den Gldubigen und zum tatsichli-
chen Verhalten von Christen lockern, als eine Ideologie* herausstellen. Im ers-
ten Fall kime eine aktuelle Erwiderung, im anderen eine Abstraktion zustande.

Mitten im Konzil wurde diese Spannung zwischen Offnung zur Welt und
dogmatischer Entwicklung angesprochen, ja zu verstehen gegeben, dass das
Zweite Vatikanische Konzil selbst in sie verwickelt sei. Es wurde festgestellt, dass
das Konzil mehr und mehr das Geheimnis der Kirche in Abhdngigkeit von einer
menschlichen Solidaritdt auszudriicken hatte. So konnte deutlicher fassbar wer-
den, dass das Konzil sich wirklich dafiir einsetzt, den christlichen Glauben auf
eine Weise auszudriicken, fiir die Schwierigkeiten belastend, Einfdlle bereichernd
sind, die zum Aufbruch passen und dem mentalen Vermogen dieser Zeit ange-
messen sind. Wenn sich die Lehre des Konzils selbst in eine situationsabhédngige
Analyse von Abhidngigkeiten und partikuldren Verpflichtungen einldsst, setzt sie
den Vollzug voraus, den sie definiert; sie ist ebenso das Zeugnis wie die Theorie
einer Praxis®. Das Konzil beschreibt also eine Erfahrung, die auch die unsere ist
und dies noch mehr werden muss; von uns erwartet es eine Entwicklung, deren
Typ es schon charakterisiert.

Da ist schon das geboten, woraus Christen lernen, wie sie von ihrem Glau-
ben in Zusammenhidngen, in die sie hineingestellt sind, Rechenschaft geben
konnen. Und sie vollziehen es auf drei Weisen, die durch das Konzil schon an-
gedeutet sind. Erstens miissen sie ihre eigene, mitunter abweichende Sendung
in Abhdngigkeit von gemeinsamen menschlichen Herausforderungen deutlich
machen. Zweitens haben sie selbst zu einer Lehre des Konzils Stellung zu bezie-
hen, in der sie aufgrund ihrer Erfahrung eine ,evangelische” Proklamation und
historische Bestimmungen aussagen diirfen, ein Zeichen Gottes und eine weite-

3 Mgr C. Moeller, L'’Eglise, c. 1495 [s. Anm. 1].

4 Zu diesem zweifachen Aspekt der Frage vgl. M. Montuclard, Conscience religieuse et démocratie. Paris
1965, 201-207.

5 Zur Wichtigkeit und dem Sinn der praxis Ecclesiae (Weise, konkret Kirche zu sein) als theologischem
Ort vgl. die Hinweise von H. de Lavalette, in: Etudes, septembre 1966, 258-269.

319



Lektiire

re Stufe in einer Entwicklung, in deren Verlauf es unmdoglich ist, zu Gott, zur
Kirche oder zum Menschen zu sagen: , Du, bleib da.” Schliefdlich miissen sie in
einer unaufhorlichen Gegeniiberstellung ihrer Initiativen und der Glaubens-Tra-
dition im Konzilsgeschehen selbst den Stil des Zeugnisses zur Kenntnis nehmen,
den sie mit ihrem Wort und in allen menschlichen Risiken zu geben versuchen.

Die Priifung von Beziehungen zwischen der Lehre und der Situation des Kon-
zils scheint uns sowohl die Freiheit des Christen im politischen Handeln als
auch die Weise zu erhellen, wie er in diesem Geschehen , durch sein christliches
Bewusstsein“® gefiihrt ist. Sprache der Kirche und Sprache dieser Zeit, die Lehre
des Konzils ist exemplarisch, ohne aufzuhoren, selbst partikuldr zu sein. Wir
konnen darauf zuriickkommen und darin entdecken, wie eine Beteiligung an
den gegenwartigen Aufgaben dazu fiihrt, , die Wahrheit zu tun” und dafir in
neuer, aber verldsslicher Gestalt Rechenschaft zu geben.

Fur eine christliche Unterscheidung menschlicher Aufgaben

»Der kleine Same*“, den 1959 Johannes XXIII. , mit zittriger Hand und klopfen-
dem Herzen ausgebracht hatte”’, hat seither nicht zu wachsen aufgehort. Das
war eine ganz einfache und sinnvolle, aber wesentliche Frage. Eine , pastorale”
Sorge, sagte der Papst: Wie soll in unserer Zeit die Beziehung zwischen der Neu-
artigkeit der Welt und dem , aggiornamento” der Kirche aussehen? Dem galt
seine Achtsamkeit, sein planendes Denken und sein Glaube. Er brachte sich in
dieses Wachsen der beiden Neuerungen ein. Da berief er das Konzil, da sollte
sich die gesamte Kirche versammeln und zu ,Zeichen der Zeit” erwachen, um
sich von neuem zu ihrer eigenen Erneuerung zu bekehren. Das Bewusstsein, das
Johannes XXIII. von dieser Beziehung oder von diesem Kontrast hatte, begann
nach allen Seiten seine Logik zu entwickeln, um mit der Zeit in allen Analysen
einer Situation der Welt und in der Welt hell zu leuchten. Der noch unsicher
wirkende Ruf des Wichters begann Bewegung auszuldsen.

In der Tat, mit einem Mal konnte man im Geschehen des Konzils zwei sich
ergdanzende, aber im Stil verschiedene Richtungen unterscheiden. Die eine reka-
pituliert, bestdtigt, weitet die Arbeit, die seit Jahren der Ekklesiologie gewidmet
ist, zur Liturgie hin, zur Offenbarung, zur Schriftauslegung durch die Tradition
usw. aus. Diesen Arbeiten, die schlie8lich in eine Art Evidenz einmiindeten, ent-
sprechen die am meisten ausgereiften und gehaltvollsten Texte. Sie betreffen
vor allem die inneren Strukturen des Lebens der Kirche. Sie fithren eine Periode
ihrer Geschichte zu Ende; sie setzen hinter eine Etappe der dogmatischen Ent-

6 Gaudium et spes, 76,1. Vgl. ebd., 43,1: Das Konzil ermahnt die Christen, ,eifrig und treu ihre Aufga-
ben hier auf Erden zu erfiillen und sich durch den Geist des Evangeliums leiten zu lassen”.

7 Vgl. die Konstitution Humanae salutis vom 25. Dezember 1961, in: Documents conciliaires, t. VI. Paris
1966, 14.

320



Beteiligen und Unterscheiden

wicklung den Punkt. Die andere Richtung ist auf die neuen Probleme ausgerich-
tet, die in der unmittelbaren Vorbereitung nicht sonderlich erhellt wurden. Die
Texte dazu sind hastiger, weniger zusammenhédngend, vielleicht auch deswegen,
weil sie die aktuellen Probleme beriihren. Entstanden sind sie auf Drdngen von
auflen, wurden aber doch sehr bald als grundlegend fiir den Glauben verstanden,
weil sie den Menschen im Blick haben. Auf diesen Vorposten der Uberlegungen
des Konzils, da wo das Gewicht der Gegenwart tastendes Vorangehen, Beschei-
denheit und das Zusammenwirken in der Untersuchung auferlegt, finden wir
ohne Zweifel das, was das Konzil an Zukunft er6ffnet und uns dafiir zusammen-
ruft. Darin erkennen wir auch, gemessen an den ersteren Texten, Orientierun-
gen, die dank eines schirferen Bewusstseins fiir noch nicht angesagte Aufgaben
in eine andere Richtung zeigen, und, um Beispiele zu nennen, wahrnehmbare
Differenzen in den Kapiteln, in denen die Problemfelder der Missionen, der ein-
zelnen Kirchen oder des Laienapostolats behandelt werden. Zur Bestdtigung der
vorausgegangenen Arbeit kommt die Hinwendung auf eine zu unternehmende
Arbeit hinzu. Verstdrkt ist eine Bewegung wahrzunehmen, die von einer aner-
kannten Entwicklung zu einer angezielten Entwicklung, von einer gegebenen
Theologie zu einer notwendigen Unterscheidung mit nicht absehbarem Aus-
gang fihrt.

Da ein Glaubensverstindnis die Viter des Konzils veranlasst, in der aktuellen
Realitdt eine ,Gegenwart” des ,verborgenen”“® Gottes zu erahnen, bieten die
Konstitutionen und Dekrete, die von ihrer gemeinsamen Arbeit Zeugnis geben,
eine Reihe von Analysen der grofien zeitgendssischen Probleme. Doch Ziel die-
ser Texte ist es nicht, uns zusammenzufassen oder vor Augen zu fiihren, was wir
sonst und besser iiber die Kultur, tiber die Waffengattungen, die Demographie
oder die Sexualitdt lernen konnen. ,In solchen Bereichen, sagt uns Mgr Vilnet,
muss die Kirche darauf achten, sich zu informieren, mit all denen im Gespriach
sein, die zustdndig sind.”? In dieser Hinsicht haben wir keinen Bedarf an Kon-
zilsdefinitionen, um Phdanomene wie Sozialisation, Verstidterung oder Massen-
Medien zu entdecken. Das Geschehen selbst und dessen wissenschaftliche Ana-
lyse fiihrt uns die Bedeutung oder die Verwobenheit dieser Umbriiche vor Augen.
Es wire also falsch, von religiosen Texten ein solches Wissen von den Realitdten
zu erwarten, das uns ein Uberpriifen ersparte; es wire kindisch, wollten wir uns
bei uns einsperren, um da Dokumente zu lesen, die uns von der Existenz der
Baume vor unserem Fenster erzihlten, wo doch diese Texte es empfehlen, unse-
re Tiren zu 6ffnen, um drauflen das zu lernen, was vor sich geht, und uns in die
harten Auseinandersetzungen der Menschen einbeziehen zu lassen'®.

8 Lumen gentium, 2,17; vgl. Ad gentes, 9; 11.
9 Documents conciliaires, t. III, 23 [s. Anm. 7].
10 Vgl. Gaudium et spes, 29,4; 57,1 usw.

321



Lektiire

Das Konzil will uns weder einen Spiegel der zeitgendssischen Welt noch einen
kleinen Katechismus zu den grof3en Problemen von heute anbieten. Zunéachst
wollte es sich informieren. Unter dieser Voraussetzung misst sich die Bedeutung
seines Exposés schlicht an der Qualitédt der Information. Die Bischofe, die Gau-
dium et spes vorlegen, sind sich tibrigens des ,Risikos“ sehr bewusst, das darin
besteht, ,in einem dhnlichen Fall in leichtfertige Verallgemeinerungen, in ab-
strakte Formeln oder in billige Beteuerungen guten Willens auszuweichen“!!.

Doch warum diese Analysen in den Konzilsdokumenten? Insbesondere hier
ist die Antwort eigentlich kirchlich und ,enthiillend”. Die ,neue Sicht” seiner
Bestimmung, die der Mensch sich zuweist, das allgemeine Bewusstsein von
Dringlichkeiten, die aus Machtverhidltnissen und einem bisher undenkbaren
Austausch hervorgegangen sind, tiberhaupt alles das, was Paul VI. unter dem
Ausdruck des ,neuen Humanismus” zusammenfasst, zeigen der Kirche die Gren-
zen, in denen sie sich dufiern und sich zu Gott bekehren soll. Die menschliche
Verfasstheit, wie sie heute gelebt wird, ist die unerwartete, aber unausweichliche
Form einer Frage an Christen zu ihrem Glauben und ihrem Handeln. Die grund-
legenden Fragen des Menschen zum Leben, zum Tod und zur Sprache, hinsicht-
lich Geburtenkontrolle, Krieg und Kultur greift die Kirche auf und kann nicht
darauf verzichten, sie ,sich zu eigen” zu machen, ohne sich selbst zu verleug-
nen. Sie muss sie leben und sie denken als Probleme des Menschen und Pro-
bleme des Glaubens. Darauf weist uns das Konzil hin, wenn es eine christliche
Lektiire der zeitgendssischen Erfahrung macht. Diese Art, sich in unsere Zeit einzu-
finden, um in ihr die Zeichen und Erwartungen Gottes zu erkennen, ist genau
die Art, in der die Kirche heute die Offenbarung des Menschen und Gottes an-
kiindigt.

Die Offenbarung ist nie eine pure Gegebenheit, noch weniger ein vergange-
nes Ereignis. Sie war und bleibt ein Ereignis. Die Einfélle des Menschen horen
nicht auf, dafiir der Ort zu sein; sie helfen der Kirche, es allmahlich wieder zu
lernen, was sie sagt, was sie glaubt; was Grundlage dafiir ist, dass sie Sakrament
des Bundes Gottes mit den Menschen, der historischen Genese des Menschen
und des Kommens Christi in Geist und Wahrheit ist. Anders gesagt, ohne Unter-
lass muss die Kirche in der Welt das entdecken, wofiir sie Zeugnis ablegt, immer
hat sie mit den Menschen zu suchen, was sie sie lehrt; nie hat sie ein definitives
Eigentum an der Wahrheit erworben; immer werden ihr diese Besitzungen ent-
wunden im Namen dessen, was sie glaubt und was sie lebt. Gott hort nicht auf,
sie ins Exil jenseits von sich selbst zu schicken durch die Begegnungen und die
Verbundenheit mit denen, die zunédchst aus der Spur geraten, sich dann erinnern
und das erneuern, was sie schon ,in Erinnerung” als Zeichen des ewigen Bundes
gemacht hat.

11 Documents conciliaires, t. 111, 29 [s. Anm. 7].

322



Beteiligen und Unterscheiden

Beteiligen: Von der Praxis zur Theorie

Die Beziehung zur Welt ist fiir die Kirche die historische, aber doch iiberraschen-
de, paradoxe Weise ihrer Beziehung zu Gott. Das Konzil bringt es mit einem
Thema zum Ausdruck, dessen Bedeutung im chronologischen Verlauf seiner Do-
kumente wichst bis dahin, dass es als Sorge oder Kennung bestimmend wird:
die ,Beteiligung”. Im Unterschied zu den zentralen Begriffen in der Theologie
des Zweiten Vatikanischen Konzils (Volk Gottes, das WORT als Schopfer und Er-
leuchter, der Mensch - Bild Gottes) ist dieses kennzeichnende Thema nicht di-
rekt aus einer Schrifttradition oder dogmatischen Uberlieferung abgeleitet. Es
reprasentiert nicht mehr einen unmittelbaren Bezug zu den Anspriichen des
modernen Bewusstseins, wie das fiir andere zentrale Ideen (Wiirde, Freiheit, Ver-
antwortlichkeit, Gemeinschaft usw.) zutrifft. Es siedelt sich zwischen diesen bei-
den Einteilungen der Konzilssprache an; es weist zugleich auf Verbindung und
Distanz hin. Es bezeichnet diese Verquickung allerdings als ein offenes Problem.
Indem das eine auf das andere bezogen wird, ndmlich die Glaubensiiberlieferung
auf die Realitat der Welt, das Geheimnis der Kirche auf die menschliche Lage,
die christliche Sendung auf die zeitliche Aufgabe, bezeichnet es zugleich einen
Tatbestand, eine Herausforderung und eine Frage. Einen Tatbestand, denn so
oder so ist die Kirche an der gegenwartigen Welt beteiligt. Eine Herausforderung,
weil sie daran sich zu beteiligen empfiehlt und es auch tut. Eine Frage, da dieses
Beteiligen der Ort von Gegensitzen ist: Sie ist Berufung und Zugestandnis; sie
beteuert ein Ideal, von dem ohne Unterlass durch die Wirklichkeit der christli-
chen Religion abgewichen wird, sie schlief3t aber auch die Abwege ein, die der
Rickgriff auf den Glauben unabldssig ausbessern muss. Das ist also die Achse ei-
ner internen Bewegung zur gegenwartigen Situation der Kirche in der Welt.

Es darf also nicht erstaunen, dass das Beteiligen darauf hinauslduft, alle Re-
flexionsbereiche des Konzils zu organisieren: Es betrifft die Beziehungen inner-
halb religioser Orden, das Zusammenarbeiten der Menschen (Christen oder
Nichtchristen) in den gegenwartigen Aufgaben und auch die Beziehungen der
Kirche zur Welt oder zu den Gesellschaften und Staaten. Es bringt also eine kon-
krete Struktur in allen Bereichen mit sich, 16st eine universelle Dynamik aus.
Aber tiberall, wo es Eingang findet, sind Spannungen festzustellen, die den drei
Aspekten seines Handelns entsprechen: allenthalben eine tatsachliche Situation
im Bewusstwerden des Gegenwartigen; ein Programm, das darauf abzielt, eine
Zukunft zu konstruieren; ein Gesetz des Handelns, von dem abhdngig man die
Tradition neu interpretieren und eine Theologie der Praxis erarbeiten muss.

Die Verdnderung (zuerst ganz praktisch), die das Beteiligen in die Mitte der
Perspektiven des Konzils eingetragen hat (dessen Bedeutung fiir die zugestande-
ne Anpassung im Grunde nur ein Aspekt ist), wirft tausend Fragen auf; in den
kommenden Jahren wird es Aufgabe der Christen sein, dessen Konsequenzen

323



Lektiire

deutlich zu machen, indem seine praktischen Implikationen umgesetzt werden.
Auf jeden Fall ist es notig, dessen wesentliche Bewegung hervortreten zu lassen:
eine intellektuelle Bekehrung im Bezug der Theorie zur Praxis; noch grundle-
gender, eine geistliche Bekehrung, die sich in der Weise, wie eine Beziehung zu
den anderen und zu sich selbst gelebt wird, Ausdruck verschafft.

Es wird nicht ausdriicklich behauptet, dass die Bedeutung, die der Tatsache
und der Dringlichkeit des Beteiligens zugewiesen wird, die Beziehung der Theo-
rie zur Praxis im Denken der Christen verdndert. Einmal weil — wir haben schon
daran erinnert — die Texte des Konzils eine Geschichte beschreiben und weil die
Analyse dieses Ablaufes nicht methodologisch gemacht wurde: Man hat vor al-
lem auf eine Entwicklung im Inhalt von Texten und, was wesentlich ist, auf den
Ubergang der Ekklesiologie zur Anthropologie hingewiesen, ,die die Periode
nach dem Konzil mehr und mehr kennzeichnen wird“!2. So hatte das Konzil
nicht die Aufgabe, die Theologie dieses Vorganges deutlich zu machen, wohl
aber hatte es eine tiberlieferte und fiir den Glauben heute unverzichtbare Lehre
zu erarbeiten, an die die Christen von nun an sich in der vom Zweiten Vatikani-
schen Konzil vorgegebenen Richtung halten sollten. Sieht man das unter dem
Vorzeichen des Beteiligens, leuchtet aus dieser Perspektive keine lehrreiche Ver-
gangenheit auf, das ist ganz offensichtlich, wohl aber verpflichtet es dazu, den
Sinn auf eine neue Weise zu suchen, von bekannten menschlichen Situationen
und von Initiativen auszugehen, die darauf Antworten geben. So gesehen ist
diese Perspektive totalitdr, aber auch logisch; sie schlie3t eine Haltung ein, die
sich nur auf das Ganze ausweiten kann; sie ist von kollektivem und spirituellem
Dringen getragen, wofiir das Konzil Ausdruck und Garant geworden ist, gerade
da, wo es dem Driangen Rechtfertigungen an die Hand gab, die dem Typ von
Problemen, die es zu stellen verstand, nur einigermaflen angemessen waren.

Diese Bekehrung kann man mit einem Wort charakterisieren: Wenn Einsatze
aus einer Doktrin abgeleitet werden, wird die Praxis zu einem ,theologischen Ort”
und definiert das Element, in dem und in Abhdngigkeit von dem es eine lehr-
maflige Erhellung hergibt. Zum Beispiel hat man sagen konnen, und das Konzil
hat es in Lumen gentium feierlich erklart, dass die Kirche sacramentum unitatis ist,
in Christus ,gebunden an die gesamte Menschheitsgeschichte und an den Men-
schen in seiner Einheit und Totalitdt“!®. Das ist Gegenstand des Glaubens, eines
Glaubens, der gleichzeitig im Namen der gottlichen Einzigkeit die Einheit des
Menschengeschlechtes und die sakramentale Natur der Kirche aufgrund der Be-
ziehung zu dieser Einheit behauptet.

12 Mgr C. Moeller, L’Eglise, c. 1504 [s. Anm. 1].
13 Lumen gentium, 1,1; Ad Gentes, 10; Gaudium et spes, 3,1. Vgl. J. L. Witte, L'Eglise, sacramentum unita-
tis du cosmos et du genre humain, in: L’Eglise de Vaticanum II. Paris 1966, t. II, 457-492.

324



Beteiligen und Unterscheiden

Die Tatsachen, was sagen denn sie? So lautet die Frage, die das Konzil sich stellt.
Ein , pastorales” Problem, wenn man so will: ein Problem der Praxis. Das ist es
also — wie soll man die Weise, eine , Glaubenswahrheit” zu erfassen und umzu-
setzen, gestalten? Denn die Institutionen und die christlichen Formulierungen
bleiben in der Tat in der modernen Zivilisation den Pionieren und den Exkom-
munizierten reichlich fremd. Nachgewiesenermafen gibt es am Beteiligen ei-
nen Mangel. Die erste Geste des Konzils besteht darin, tiberall eine ,weltweite
Gesamtheit” der Beziehungen und der Giiter voranzutreiben'*. Eine Reaktion,
die in der Ordnung des Quantitativen anzusiedeln ist, aber doch die Bedingung
einer qualitativen Vertiefung enthdlt, eines Verstindnisses, das den Glauben
durch das Einbeziehen der Erfahrung bereichern wird. Ein bedeutend grofieres
Beteiligen an den gegenwadrtigen Herausforderungen verlangt eine vertiefte Ein-
sicht in die Sendung und das ,Geheimnis Mensch”. Mit den Viatern des Konzils
ist also festzustellen, dass ,eine Gesellschaft industriellen Typs (...) radikal die
Ansichten und die weltlichen Lebensbedingungen in der Gesellschaft umformt“?s.
Wenn ein neuer Typ des Austausches eine Verdnderung im Denken nach sich
zieht, soll man da nicht zulassen, was an Gleichartigem in der ganzen Gesell-
schaft, die Kirche inbegriffen, ablduft und was an einbeziehendem Ausweiten
von umsichtigem Wahrnehmen und christlichem Zusammenarbeiten im Gange
ist, und auch die Glaubenserfahrung und ihren Ausdruck , umgestalten” muss?

Die Praxis ist hier auf unverbliimt gepriifte Verhialtnisse abgestimmdt; sie ver-
pflichtet, das Paradox von Kirche als sacramentum unitatis anders in den Blick
zu nehmen. Die Partikularitdt, die historischen Fixierungen und die sozialen
Behauptungen des Christentums, aber auch das ,Loslassen”, das von Christen
verlangt wird, lassen es nicht mehr zu, dem Bemiihen den Vorrang zu geben,
das seine Rechtfertigungen aus dem Rickgriff auf die Definition bezieht, um eine
Solidaritdt des Rechts aufrechtzuerhalten. Vielmehr soll man jene Anstrengung
fordern, die nach dem Sinn der Bewegung sucht, die durch diese raumlichen und
geistigen Abstdnde hervorgerufen wurde. Zeichen einer Entfremdung der christ-
lichen Institutionen von der zeitgendssischen Zivilisation — sind sie nicht auch
Zeichen einer inneren Teilung? Das, was die Kirche von den anderen trennt, das
trennt sie von sich selbst. Die Natur ihrer wirksamen Beziehungen wird als Kon-
stante ins Spiel gebracht.

Man beginnt, besser zu begreifen, was mit Ausdriicken wie ,Sakrament” ge-
meint ist, aber man begreift es unterschiedlich, als wére das Leben der Kirche
mit dem beschiftigt, was sie noch nicht kennt, weil sie gebunden ist an das, was
sie sagt, an das, was sie nicht versteht. Man versteht ein bisschen besser, aber

14 ,Mehr und mehr einen weltweiten Umfang” von fiir das Gemeinwohl unverzichtbaren Bedingun-
gen (Gaudium et spes, 26,1); Ausweitung der Kultur zu allen (ebd., 9,2); Ausweitung der Sendung zu
den fernsten Landern oder zu den am meisten Entrechteten (ebd., 21,5); usw.

15 Gaudium et spes, 6,2. Hervorhebung von de Certeau. Vgl. ebd., 7,1 f.

325



Lektiire

auf eine neue Weise das, was mit ,Einheit” des Menschengeschlechtes gemeint
ist und was das , Sakramentale” dieser Einheit dank der Kirche bedeutet, wenn
das Erstere als die tiberall anzutreffende Entwicklung von , Beziehungen” und
»Austausch” empfunden wird, so wie es Gaudium et spes versteht, wahrend das
Zweite ein Uber-sich-hinaus-Wachsen meint, wofiir Kirche ohne Unterlass sich
selbst hinter sich lassen soll, um immer wieder sie selbst zu werden. Aus der Pra-
xis hervorgegangen, wird der Gedanke dynamisch und belebend. Das ist nur ein
Beispiel (das als solches Prdzisionen verlangte). Doch zumindest legt es eine in-
tellektuelle Bekehrung des Handelns nahe, die durch eine mit Bedacht gewahlte
Perspektive auf der Ebene des Beteiligens zu Stande gekommen ist.

326



