
1	 Dieser Beitrag stützt sich auf meine kirchenhistorische Promotionsarbeit, die unter der Betreuung 
von Prof. Günther Wassilowsky entstand: A. E. Rifeser, Die Frömmigkeitskultur der Maria Hueber 
(1653–1705) und der Tiroler Tertiarinnen. Institutionelle Prozesse, kommunikative Verflechtungen und spi-
rituelle Praktiken (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, 172). Münster 2019, 407–524.

2	 Zit. n. J. a Cruce, Das Jesulein im Theresianischen Karmel. Wil 1965, 142.

Spiel und Autorität
Über die Jesuskindverehrung der Frühen Neuzeit1 

Das Jesuskind war jahrhundertelang Gegenstand einer innigen und affektiven 
Spiritualität, die unzählige Frauen und Männer tiefer zu Gott geführt hat. Diese 
Frömmigkeitspraxis hat nichts mit der jüngst in Mode gekommenen, populär-
wissenschaftlich vermarkteten Beziehung zum „Inneren (göttlichen) Kind“ zu 
tun. Vielmehr geht es um die Hinwendung zum menschgewordenen Gott als 
kleinem Knaben, häufig in Form einer Statue. Derartige, von anderen Figuren 
(etwa Maria und Joseph) isolierte Objekte werden „Jesulein“ genannt. Das be-
rühmteste ist das „Prager Jesulein“ aus dem frühen 16. Jh., das Fürst(inn)en so-
wie Liebhaber(innen) aus Europa und der ganzen Welt mit unzähligen, reich 
ausgestatteten Kleidchen bedachten. Die wundersame „Entdeckung“ bzw. Wie-
derauffindung der Statue ist legendenhaft ausgeschmückt: Als der Karmelit 
P. Cyrill(us) von der Muttergottes (1590–1675) zufällig dieses Jesulein mit abge-
schlagenen Händchen fand, soll es ihm mit der Bitte, neue zu bekommen, pro-
phezeit haben: „Je mehr ihr mich verehrt, desto mehr werde ich euch segnen!“2 
Diese Erzählung verhalf dem Kult um das „Prager Jesulein“ nicht nur zu einer 
ungeahnten Blüte, sondern sie zeigt neben dem Tun-Ergehen-Zusammenhang 
präzise den tiefsten Kern der Verehrung des Jesuskinds auf: Zwar wirkt es äußer-
lich wie ein kleines Wesen, schwach, auf die Fürsorge, die Liebe der Menschen 
und somit auf Beziehung angewiesen. Gerade aber in dieser Ohnmacht zeigt 
sich seine Macht und Stärke als göttlicher König und Weltenherrscher. Anschau-

Sr. Anna Elisabeth Rifeser | Brixen

geb. 1987, Dr. theol., Tertiarschwester des 
hl. Franziskus (Südtirol)

sr.anna.elisabeth@tertiarschwestern.it

336

Nachfolge



3	 Brief Nr. 726 (02.02.1942), in: H.-B. Gerl-Falkovitz (Hrsg.), Edith-Stein-Gesamtausgabe. Bd. III: Selbst-
bildnis in Briefen. Teil II (1933–1942). Freiburg i. Br. 2000, 531.

4	 Siehe dazu A. E. Rifeser, Frömmigkeitskultur, 407–445 [s. Anm. 1].

lich wird dieses Paradox wohl am besten anhand der Worte Edith Steins (1891–
1942), die sie wenige Monate vor ihrem grausamen Tod in Bezug auf das „Prager 
Jesulein“ und die nationalsozialistische Terrorherrschaft schrieb: „Ist es [das Jesus-
kind] nicht der ‚heimliche Kaiser‘, der einmal aller Not ein Ende machen soll? Es 
hat ja doch die Zügel in der Hand, wenn auch die Menschen zu regieren meinen.“3

Historische Einbettung4

Die Wurzeln der Jesuskind-Frömmigkeit reichen bis ins Hochmittelalter, in dem 
Eucharistiewunder tradiert wurden. Legenden, wonach sich die Hostie auf wun-
dersame Weise ins lebendige Jesuskind verwandelte, erfreuten sich großer Beliebt-
heit. Vollends entfaltete sich die an der Menschheit Jesu orientierte Verehrungs-
kultur im klösterlichen, mystisch affinen italienischen und deutschen Sprach
raum in Form eines geistlichen Spiels. Im 12. Jh. fokussierten sich die Verehrerin
nen und Verehrer bewusst auf innere Visionen und verzichteten absichtlich auf 
materielle Figuren und reale Spielrequisiten. Gertrud von Helfta (1256–1301/02) 
etwa lehnte diese dezidiert ab, weil solche Utensilien vom eigentlichen Geheim-
nis und der ungehinderten Schau Gottes ablenken. 

Wann und warum eine Transformation zu einer stark objektorientierten Fröm
migkeit einsetzte, kann die Forschung bislang nicht eindeutig beantworten. Gesi
chert ist aber, dass die ältesten Kunstwerke italienischen und deutschen Ursprungs 
sind sowie aus dem späten 13. bzw. frühen 14. Jh. stammten. Bernhard von Clair-
vaux (1090–1153) gab der geistlichen Praxis das entsprechende theologische Fun-
dament. Es gibt stehende, liegende oder thronende, bekleidete oder nackte Ob-
jekte zwischen neun und fünfzig Zentimetern. Im Laufe der Zeit wurde die reali-
tätsnahe Gestaltung immer wichtiger. Beim kleinen Knaben durften deshalb klei-
ne Speckröllchen um den Bauch, fein geschwungene Ringellöckchen, wie sie nur 
Prinzen tragen durften, ein präzis ausgearbeitetes Geschlechtsteil sowie vielfältige 
Accessoires (Kreuz, Passionsfrucht etc.) nicht fehlen. Ab dem 15. Jh. setzte sich 
die typische stehende Figur, genannt „Weltheiland“, durch, mit Ringellöckchen-
Frisur, leicht vorgestelltem linken Bein sowie mit der Weltkugel in der rechten 
Hand bzw. dem zur Segensgeste erhobenen Arm. In diesem Sujet war die einzigar-
tige Verbindung der menschlichen und göttlichen Natur Jesu Christi angedeutet. 
Italien, Spanien und Portugal stiegen zu führenden Herstellerzentren auf. 

Die Frauengemeinschaften behielten ihre Vorreiter- und Vorbildfunktion bei, 
aber die Frömmigkeit breitete sich weit über die Klostergrenzen hinaus aus. Be-
rühmte Statuen wie der „Bambino Gesù“ von Aracoeli, das „Reutberger Jesulein“ 
oder das „Salzburger Lorettokindl“, die der Mittelpunkt weltberühmter Wallfahrts-

337

Jesuskind



5	 M. de Certeau, Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Berlin 2010, 135.

zentren wurden, zeugen von der Beliebtheit dieser Jesusknaben. Im 17. und 18. Jh. 
hatten sich die kleinen Statuen längst ihren Stammplatz in Klöstern, adeligen 
Häusern und Pfarrkirchen erobert. Die Verehrungskultur war nicht auf die Weih-
nachtszeit beschränkt. Sie sollte das gesamte Jahr und das ganze Leben prägen. 
Jede Familie, die es sich leisten konnte, schenkte der Tochter zum Klostereintritt 
bzw. zur Hochzeit ein „himmlisches Trösterlein“. Nicht selten reichte man dieses 
von Generation zu Generation weiter und stattete es mit verschiedenen Kleid-
chen, je nach liturgischem Festkreis, sowie kostbaren Accessoires aus. In Klöstern 
war das Jesulein meist obligatorischer Bestandteil der Mitgift. Interessanterweise 
ordnete man es aber nicht liturgischen Utensilien wie Gebetbüchern u.a. zu; es 
wurde an oberster Stelle aufgelistet. Es gehörte eben zur bräutlichen Ausstattung 
und sollte der anfangs wohl von Heimweh geplagten jungen Frau Heimeligkeit, 
Geborgenheit und zuallererst einen Gesprächspartner schenken. Im Kloster galt 
die Betrachtung der Inkarnation ebenso wie die Meditation der Passion als höchs
te Stufe im geistlichen Leben. Insofern waren diese Statuen ein vorzügliches Mit-
tel, um eine tiefe Beziehung zum menschgewordenen Gott aufzubauen und in 
der Interaktion mit dem Sujet gleichzeitig in Tugenden, Demut, Sanftheit, Ge-
duld o.Ä. zu wachsen und so zur ersehnten Heiligkeit zu gelangen.

Das geistliche Spiel

Häufig wurde und wird diese Frömmigkeit als infantiles Puppenspiel für unreife, 
einfältige Ordensschwestern diffamiert. Klar ist, dass diese Statuen in der Frühen 
Neuzeit als eine realpräsente Darstellung Gottes galten und somit Frauen und 
Männern die Möglichkeit boten, Jesus Christus sinnlich, ungezwungen, persön
lich und individuell anzubeten und zu lieben. Im Unterschied zur Eucharistischen 
Anbetung, welche sich im Katholizismus ab dem 16. Jh. großer Beliebtheit erfreu
te, aber nur in einer öffentlichen Kirche und lediglich bei Anwesenheit eines Pries
ters abgehalten werden durfte, konnte etwa die Nonne in ihrer Klosterzelle – im 
einzigen Rückzugsort, in dem sie ungestört allein war – das göttliche Kindlein 
nicht nur ostentativ verehren, sondern es ganz nach Belieben umkleiden, wiegen, 
küssen und sich somit einem sakralen Spiel ohne Grenzen hingeben. 

Die papstorientierte, streng hierarchisch aufgebaute Institution fokussierte sich 
in der Frühen Neuzeit immer mehr auf den Priester als Autoritätsfigur und Reprä-
sentanten der Römischen Kirche. Diesem übertrug sie die Verwaltung des Aller-
heiligsten, die Monstranz, und stellte ihm auf diese Weise – wie Michel de Cer-
teau5 betont – ein „pastorales Werkzeug“ zur Verfügung. Daher kann man sagen, 
dass der zur Anbetung ausgesetzte Leib Christi das „‚Sakrament‘ der Institution“ 
darstellte. Ohne Priester gab es keine Eucharistische Anbetung. Folglich lag es in 

338

Nachfolge



seiner Macht und Kompetenz, den Gläubigen den Kontakt mit dem in der Mons
tranz realpräsenten Gott zu gestatten oder zu verweigern. Mit dieser Eucharis
tiepraxis konnten die Kleriker die Laien gewissermaßen unterjochen und ihre 
eigene Person als priesterlicher Verwalter des höchsten Guts in den Vordergrund 
rücken. Doch Jesus Christus wirklich, unmittelbar, direkt geistlich zu „sehen“ 
und ihm die eigenen Bitten und Nöte vorbringen zu dürfen, war unzähligen 
Christ(inn)en ein echtes Anliegen und geistliches Bedürfnis. 

Insbesondere Ordensfrauen, die sich nach einer innigen Gottesbegegnung 
sehnten, ließen sich durch diesen instrumentalistischen Gebrauch des Leibes 
Christi über die Messfeier hinaus nicht zufriedenstellen. Sie suchten eigenwillig 
und eigenständig nach neuen spirituellen Wegen, um ihre Sehnsucht nach Got
tes Gegenwart zu stillen. In der Jesuskind-Statue fanden sie neben einer Lösungs
strategie einen unmittelbaren sakralen Spiel- und Gesprächspartner. Im Jesulein 
schufen sie sich eine, auf ihre Bedürfnisse zugeschnittene, private (Quasi-)Mons
tranz. Ich schlage dafür in Anlehnung an Michel de Certeau die Bezeichnung 
„Sakrament des Individuums“ vor. Es fungierte als göttliches Du, mit dem die 
Beziehung zu Gott leidenschaftlich, den rigiden und einengenden Anforderun-
gen des streng reglementierten klösterlichen Lebens enthoben, realisiert werden 
konnte. Hier, in der Statue, war Jesus da, anwesend, präsent, ansprech- und ver-
fügbar. In diesem intimen Zusammensein zwischen Gott und Mensch bekam all 
das Raum, was die Kirche als Aberglauben, Sentimentalität und Kitsch verpönt, 
aus der Liturgie ersatzlos gestrichen und den gläubigen Christ(inn)en verboten 
hatte. In dieser misslichen Lage garantierte das göttliche Kindlein die Anwesen-
heit Gottes in der Welt. Noch dazu wirkte es wie ein lebendiger Beweis, dass 
sich Jesus mit den Menschen solidarisch zeigte. Die realitätsnahen Objekte bli-
cken mit großen, erwartungsvollen Augen und sprechendem Mund das Gegen-
über an, haben die Arme häufig weit ausgestreckt oder zum Segen erhoben, so 
als ob sie sich nach Kommunikation, einer Umarmung, kurzum nach echter Be-
gegnung sehnen. Die Statuen ermöglichten es, mit Gott zu „spielen“, d.h. in ei-
ner unverzweckten, bedingungslosen Beziehung mit ihm zu leben. Sie wirken 
schwach, bedürftig, verheißen gleichzeitig als Inbegriff göttlicher Präsenz Verge-
bung, bedingungslose Liebe sowie die greif- und fühlbare Nähe Jesu.

Heimlicher Widerstand

Das subversive Potenzial dieser Spiritualität sowie die damit einhergehende Mög-
lichkeit, eine eigene private Monstranz mit dem realpräsent geglaubten Jesus 
Christus zu besitzen, war allerdings untrennbar mit der kirchlichen Institution 
verbunden. Denn diese hatte durch das Bilderdekret des Konzils von Trient 
(1545–1563) zwar einerseits emotionale Auswüchse bei der Verehrung drosseln 

339

Jesuskind



6	 W. Gombrowicz, Kosmos (Witold Gombrowicz. Gesammelte Werke, 4). Hrsg. v. R. Fieguth u. F. Ar-
nold. München – Wien 1985, 136.

7	 M. de Certeau, Kunst des Handelns. Berlin 1988, 11–32; 85–97.

wollen, andererseits berühmte, Gnaden und geistliche Zuwendungen schenken-
de Statuen materiell sowie ideell rege unterstützt und dadurch die Devotion im-
plizit gefördert. Die Liebhaber(innen) des Jesuleins verehrten das göttliche Kind 
aber nicht „nach Vorschrift“ und offizieller Handreichung; sie verwendeten das 
kirchliche Produkt nach eigenem Belieben. Sie wussten um den Supplementcha-
rakter der Objekte, verfielen nicht einer naiven Gleichsetzung von Gott und to-
ter Materie, aber sie arrangierten sich mit dem, was ihnen zur Verfügung stand, 
so wie der Beamte im Roman Witold Gombrowiczs, als er sagt: „Wenn man nicht 
hat, was man liebt, [s]o liebt man, was man hat.“6 Michel de Certeau7 zeigt im 
Zusammenhang mit Alltagspraktiken und dem Konsumverhalten des modernen 
Menschen auf, dass die Produzenten als Mächtige ihre Produkte anbieten, wobei 
der Verbraucher diesen Anbietern dennoch keineswegs passiv und hilflos ausge-
liefert ist. Denn er ist in der Lage, durch geschickte Kombination einen kreati
ven Umgang mit den angebotenen Waren eine neue, seinen Bedürfnissen ent-
sprechende Kultur zu schaffen. Dieselbe List erfolgte bei der frühneuzeitlichen 
Jesuskind-Verehrung: Man verwendete die Statuen weder genau gemäß den ins
titutionell vorgeschriebenen Regeln noch als Ersatz für die Katholische Kirche, 
denn die Verehrer(innen) wandten sich nicht offiziell von der Institution ab. 
Aber sie bauten eine, den ursprünglichen Zweck „pervertierende“ Beziehung 
mit dem Jesulein auf und fanden im unbeschwerten, leidenschaftlichen Um-
gang mit dem Objekt eine ganz neue Freiheit von der Kirche und deren Angebo-
ten. Die unmittelbare Interaktion mit dem göttlichen Kindlein war eine Form 
des Widerstands, eine bewusst unverschämte Taktik, mit deren Hilfe religiös af-
fine Menschen den „Mächtigen“, d.h. den kontrollierenden, normierenden und 
teils manipulativ agierenden klösterlichen bzw. kirchlichen Institutionen, aus-
weichen konnten, indem sie sich eine eigene, nach ihren persönlichen Bedürf-
nissen ausgerichtete Devotionskultur schufen, und zwar mit den offiziell ange-
botenen „Produkten“, den Jesulein.

Eine göttliche Autorität

Diese selbst geschaffene Frömmigkeitskultur mit dem Jesusknaben im Zentrum 
beschränkte sich aber nicht auf die eigene Zelle als privates Refugium. Im Klos
ter galt das Jesulein als „himmlischer Bräutigam“ der Ordensfrau. Nachweislich 
legten viele Schwestern ihre Profess keineswegs nur vor der Oberin ab. Auf dem 
Altar wurde vielmehr neben dem Allerheiligsten – und damit in unübersehbarer 
Konkurrenz – die persönliche Statue platziert. Auge in Auge versprach die Betref-
fende Gott als ihrem Lebensgefährten Armut, Gehorsam und Keuschheit. Zei-

340

Nachfolge



8	 J. a Cruce, Jesulein, 21 f. [s. Anm. 2].
9	 A. E. Rifeser, Frömmigkeitskultur, 504–508 [s. Anm. 1].

chen göttlicher Präsenz inmitten dieser sakralen Zeremonie war nicht ein Kruzi-
fix oder dergleichen, sondern das kleine Jesuskind. Die gesamte Feier und vor 
allem der liturgische Auszug hatten zweifellos Anklänge an eine weltliche Hoch-
zeit, denn die Ordensfrau zog wie eine Braut feierlich mit dem Jesulein aus der 
Kirche. Der Übergang in die Klausur, also in jenen sakralen Raum, den sie nach 
ihrer Einkleidung bzw. Profess nicht mehr verließ, geschah ebenfalls samt „Trös
terlein“, was darauf hindeutet, dass es in Krisenphasen und Lebensübergängen 
präsent war und die Ordensfrau an die liebende Nähe Jesu erinnern sollte. In 
ähnlicher Weise hatte Teresa von Ávila (1515–1582) während ihrer Reisen im-
mer eine Statue bei sich, wiegte das Kindlein in der Kutsche, sang ihm Lieder 
und unterhielt sich mit ihm. Laut einer Mitschwester war Teresa der Meinung, 
dass für eine Klostergründung vier Dinge notwendig seien: ein Miethaus, ein 
kleines Glöcklein, der hl. Joseph und das Jesuskind. Außerdem sind zwei Namen 
ihrer persönlichen Objekte bezeugt. Eines hieß „el Parlero“ („der Gesprächige“), 
denn es plauderte mit ihr. Das zweite nannte sie „el Lloroncito“ („der Weinen
de“), weil es beim Abschied Tränen vergossen hatte. In ihren eigenen Werken 
finden sich lediglich geistliche Erfahrungen mit dem göttlichen Kind, etwa Vi
sionen, und keine Hinweise auf Praktiken mit Statuen. Aber ersichtlich ist, dass 
die Jesulein-Verehrung in der karmelitischen Spiritualität eine zentrale Rolle ein
nimmt.8

Auch die Mystikerin und Gründerin der Brixner franziskanischen Regulierten 
Tertiarinnen, Maria Hueber (1653–1705), schildert in einem Brief, dass sie unbe
dingt mit ihrem Beichtvater sprechen wolle. Als dieser sie mit dem Einwand, 
keine Zeit zu haben, abwies, ging sie in ihre Zelle, kniete sich vor ihrem persön-
lichen Jesulein hin, bat es unter Tränen um geistlichen Rat und flehte es an, es 
möge ihr doch sagen, was sie tun solle. Daraufhin erhielt sie interessanterweise 
keine Handlungsanweisung, sondern sie spürte neue Kraft in ihrem Leib und 
ihrer Seele und erfuhr die Befreiung von ihren Ängsten. Offensichtlich nahm 
das Objekt eine Autoritätsrolle ein, nämlich als Bräutigam, Versorger, Ratgeber, 
Erzieher, Tröster, als göttlicher Freund und teils gleichberechtigter Partner, der 
auf Gegenliebe und Zuwendung angewiesen war sowie mit geistigen Augen ge-
schaut, sinnlich erlebt, ja gleichsam ertastet werden konnte und wollte.9

Neben den privaten Statuen gab es außerdem kollektiv verehrte Sujets, die in 
weiblichen Gemeinschaften, sicherlich nicht zufällig patriarchal-protegierend, 
„Hausvater“, „Herrlein“ u.Ä. genannt wurden, den geistlichen Mittelpunkt des 
Konvents bildeten und die Rolle als Oberhaupt desselben einnahmen. Die Kar-
melitinnen legten ihre Gelübde vor dem privaten Jesulein Teresas ab, das man 
„el Mayorazgo“ („der Familienälteste“) nannte. Ihm schenkten die Schwestern 

341

Jesuskind



10	 J. a Cruce, Jesulein, 30 [s. Anm. 2].
11	 A. E. Rifeser, Frömmigkeitskultur, 466–494 [s. Anm. 1].
12	 G. Wassilowsky, Symbolische Repräsentation von Amt und Autorität im Papsttum, in: M. Remenyi 

(Hrsg.), Amt und Autorität. Kirche in der späten Moderne. Paderborn u.a. 2012, 33–51, hier: 33.
13	 M. de Certeau, Fabel, 7; 124–148; 487 f. [s. Anm. 5].

außerdem am Jahresende ein Säckchen, damit er im neuen Jahr in seiner unüber
sehbaren Rolle als Hauspatron und Versorger weiterhin für die Frauen Sorge trage.10

Ebenso erhoben die Maria-Hueber-Schwestern das Jesulein der Gründerin 
gleichsam zum „Gnadenkind“ der gesamten Gemeinschaft. Denn neben wunder-
samen Legenden ist belegt, dass die Anwärterinnen dem Sujet als Mitgift ihren 
Schmuck, vor allem ihre Ringe, vermachten, der am Postament befestigt wurde. 
Außerdem „bestellten“ Frauen der Stadt beim Jesulein Novenen, sodass sich seine 
Strahl- und Wirkkraft nicht nur auf das Kloster beschränkte.11

Klar ist, dass diese kollektiv verehrten Statuen eine spirituelle Bezugsperson 
sowie die (geistlich präsente) „symbolisch-rituelle Autorität“12 der Kommunität 
bildeten. Der Umstand, dass in manchen Gemeinschaften der „Hausherr“ des 
Klosters auf dem Platz der Äbtissin positioniert wurde, zeigt, dass er in der klöster
lichen Hierarchie die oberste Stelle einnahm und damit in Konkurrenz zur Obe-
rin, aber auch zum Superior, dem die Frauengemeinschaft unterstellt war, trat. 
Auf diese Weise konnten sich die Schwestern von unliebsamen Leitungsinstanzen 
distanzieren und emanzipieren, indem sie – zwar nur symbolisch – subtil an die 
Stelle der Klostervorsteher eine andere, mächtigere, von menschlichen Interessen 
unabhängige und sich um das Wohl jeder einzelnen Schwester sorgende Figur 
setzten, und zwar Gott selbst in Gestalt des Jesuleins. Dieses, und eben nicht die 
oftmals allzu menschlichen Vorgesetzten, die Oberin oder der Superior, war nun 
das Oberhaupt des Klosters, der oberste Befehlshaber, der Weisung gab, Recht 
sprach und dem Gehorsam gebührte; alle anderen Autoritäten waren nur dessen 
Stellvertreter. Die Hinwendung zum Jesuskind sowie die Anerkennung seiner 
universalen Macht boten den Verehrer(inne)n eine ungehinderte Begegnung mit 
dem Göttlichen, eine neue, grenzenlose Freiheit ohne Scheu vor gesellschaftli
chen sowie kirchlichen Zwängen.

Eine Spiritualität für die heutige Zeit?

Spiritualität ist Gottsuche, das Voranschreiten im Leben, Glauben und Fühlen 
mit der drängenden existenziellen Frage: „Wo bist du, Gott?“ Die sehnsuchtsvolle 
Suche, also der Mangel, nicht der Reichtum, ist der Ausgangspunkt. Michel de 
Certeau13 weist darauf hin, dass sich die Menschen (der Neuzeit gleichermaßen 
wie heute?) stets neue Körper schufen und schaffen, um den Schmerz, dass Jesus 
Christus nicht direkt greifbar, nicht leibhaftig anwesend ist, zu kompensieren: 
Devotionalien, Statuen, Riten, Orte, Persönlichkeiten, Glaubensmeinungen usw. 

342

Nachfolge



Es geht nicht darum, diesen Wunsch zu verleugnen oder gar zu verurteilen. Die 
Jesulein-Devotion zeigt dieses elementare Bedürfnis nur präzise auf und bietet 
Bewältigungsmöglichkeiten, insofern die Objekte eine haptische Erinnerung an 
das Charakteristikum des christlichen Glaubens sind: dass Gott in der Person 
Jesu Christi Mensch geworden ist und seine Welt – so wie sie ist, samt ihrer elen
den Misere – bejaht.

Die winzigen, aufwendig bestickten Kleidchen sowie die mütterlich-protegie
renden Rituale des Kindleinwiegens, -bettens und -küssens konfrontieren uns 
mit unseren inneren Widerständen, unseren Grenzen im Verstehen und Nach-
vollziehen sowie unserem Unvermögen, uns in historisch ferne Frömmigkeits-
formen, in das Empfinden und Erfahren frühneuzeitlicher Frauen und Männer 
einfühlen zu können. Diese Fremdheit gilt es auszuhalten. Handelt es sich bei 
diesen Praktiken um subtile Sublimation unterdrückter sexueller Gefühle oder 
nicht ausgelebter Mutterinstinkte? Zeugen diese Statuen, Kleidchen und Acces-
soires von einem infantil gebliebenen Glaubensleben? Hier sind vorschnelle 
Urteile fehl am Platz. Denn die Jesuskind-Spiritualität motiviert zu einer reflek
tierten, möglichst unvoreingenommenen, vorurteils- und wertfreien Auseinan
dersetzung mit Frömmigkeitsformen vergangener Zeiten, die Generationen un
serer Vorfahren jahrhundertelang geprägt und geistlich genährt haben. Diese 
Spiritualität kann uns schmerzlich unser oft zwanghaftes Bedürfnis, Personen, 
deren Glauben und religiöse Praxis zu kontrollieren, vor Augen führen, d.h. 
im Grunde unser Streben, Gott und seiner Macht habhaft zu werden. Die spie-
lerische, sinnliche Interaktion mit den materiellen Objekten zeigt auf, dass es 
jenseits der offiziell vorgeschriebenen, nach außen besonders tugendhaft wir-
kenden, teils zur Schau gestellten Frömmigkeit immer Nischen sowie Refugien 
gibt und geben muss, in denen die zutiefst persönliche Beziehung zum mensch-
gewordenen Gott fern aller Normen und (sinnvollen) Riten auf intime Weise 
praktiziert und vollzogen wird.

Die Aktualität der Jesuskind-Frömmigkeit liegt nicht darin, frühneuzeitliche 
Praktiken zu imitieren und sie irgendwie, mehr schlecht als recht zu „moderni-
sieren“, sondern im Eingeständnis der Notwendigkeit, phasenweise im Rahmen 
der Gottsuche auf materielle Hilfen als Zeichen der göttlichen Präsenz im eige-
nen Leben zurückgreifen zu müssen und zu dürfen. In der Beschäftigung mit 
dem Jesulein wird das Angewiesensein auf ein göttliches Du, das sich menschli
cher Sprache und Kommunikation bedient, um sich verständlich zu machen, 
bewusst. Wir erfahren in unserer erlösungsbedürftigen Schwachheit und Be-
grenztheit die solidarische Nähe Jesu, der sich freiwillig als wehrloses Kind den 
Menschen und der Welt aussetzt und uns seine bedingungslose Liebe offenbart. 
Inmitten unserer Unzulänglichkeit sind wir jederzeit gehalten und mit seiner 
Gegenwart beschenkt. Niemandem sind unfrei machende, einengende Struktu
ren und Beziehungen fremd. Sich als christlich gesinnter Mensch Gott restlos 

343

Jesuskind



und vorbehaltslos anzuvertrauen, befreit und entlastet, denn er ist die uneinge
schränkte göttliche Autorität, die jede menschliche Macht überragt. Das Jesu-
lein, das wehrlose, bedürftige, sich nach unserer Liebe sehnende Kind ist der 
absolute Herr. Dieses Paradox kann Leben und Wirken nähren, Kraft schenken 
sowie neue Horizonte eröffnen.

Nicht zuletzt erinnert diese Frömmigkeit daran, dass Leichtigkeit und Sinn-
lichkeit auf keinem echten spirituellen Weg fehlen dürfen. Das affektive Spiel 
mit den Statuen führt uns vor Augen, dass Gott voll freudiger, unbefangener 
Sehnsucht nach seinem geliebten Geschöpf ist, ohne Ansprüche oder Erwartun
gen. Gott will, dass der Mensch (vor und mit ihm) lebt, schlicht und einfach ist, 
und er hat – wie Maria Hueber es ausdrückte – „keine größere Freude als bei den 
Menschen zu sein, und alle sollen mit Freude zu ihm kommen“14.

14	 Brief M. Huebers (04.12.1701), zit. n. A. E. Rifeser, Frömmigkeitskultur, 512 [s. Anm. 1].

344

Nachfolge


