
1	 Eine Ausnahme bilden J. Hanimann, Der Unzeitgenosse. Charles Péguy. Rebell gegen die Herrschaft 
des Neuen. München 2017; C. Péguy, Das Geld. Aus dem Französischen u. mit einem Vorwort v. A. 
Pschera. Mit einem Nachwort v. P. Trawny (Fröhliche Wissenschaft, 099). Berlin 2017.

Schmerz, Hoffnung und Barmherzigkeit
Maria bei Charles Péguy

Unter den Literaten stellt Charles Péguy in vielerlei Hinsicht ein enfant terrible 
dar. Dies gilt zum einen, weil er durch seine eigenwillige Kombination von sich 
scheinbar widersprechenden Grundorientierungen oft das Attribut inclassable 
(nicht zuzuordnen) erhält, zum anderen, weil sein durch Wiederholungen ge­
prägter Schreibstil seinen Werken den Stempel illisible (unlesbar) aufdrückt. In-
classable und illisible – auf den ersten Blick keine guten Voraussetzungen für ei­
nen Schriftsteller! Und doch besticht sein Werk durch eben diese exotisch an­
mutende Mischung: Sozialist und Patriot, Katholik und antiklerikal, „großer ka­
tholischer Poet“ und linker Gesellschaftskritiker – Péguy sprengt die gewöhnli-
chen Schubladen. Im deutschen Sprachraum sind seine Person und sein Werk 
seit den Pionierarbeiten von Oswalt von Nostitz und Hans Urs von Balthasar 
weitgehend in Vergessenheit geraten.1 In Frankreich hingegen ist die Beschäfti­
gung mit seinem Werk ungebrochen.

Ein Leben in Bewegung

Péguy wird 1873 in Orléans in eine Familie geboren, in der die christliche Pra­
xis nicht großgeschrieben wird. Sein Vater stirbt im gleichen Jahr. Der kleine 
Charles wird von seiner Mutter, einer Stuhlflechterin, und seiner Großmutter 
in einfachen Verhältnissen großgezogen. Die weiblichen Bezugspersonen seiner 
Kindheit prägen ihn für sein Leben, auch weil schon seine Großmutter ledig ge­

Charles Péguy

Peter Becker | Wien

geb. 1989, Mag. theol., Universitätsassistent 
am Institut für Historische Theologie der 
Universität Wien

peter.josef.becker@univie.ac.at

345



blieben war.2 Nach Schulzeit und Militärdienst wird er 1894 in die Pariser École 
normale supérieure aufgenommen und verliert dort während seines Studiums 
den Glauben. Ausschlaggebend hierfür ist, dass er den Katholiken Heuchelei 
vorwirft, aber auch eine andere Schwierigkeit, nämlich die Hölle. Diese Frage 
beschäftigt ihn schon als Kind und bleibt ein Stachel im Fleisch: „Das, was uns 
(…) am meisten fremd ist, und, ich werde es wörtlich sagen, was uns am mei­
sten verhasst ist, was barbarisch ist, das, wozu wir niemals unsere Zustimmung 
geben werden, was die besten Christen verfolgt hat, weswegen die besten Chris­
ten ausgewandert sind oder sich still und heimlich abgewandt haben, (…) das 
ist dies: die seltsame Kombination aus Leben und Tod, die wir Verdammung 
nennen (…).“3

In Paris lernt Péguy das Elend der Arbeiterschaft kennen, schließt sich den 
Sozialisten an und heiratet 1897 Charlotte, die Schwester eines Freundes. Mit 
dem Sozialismus verbindet Péguy vor allem die Frage nach der Cité harmonieuse 
(harmonisches Gemeinwesen) und der Integration eines jeden Menschen in die 
Gesellschaft. Während dieser Zeit entsteht sein erstes Drama über Jeanne d’Arc, 
jene Figur, die seine späteren Mysterienspiele inspirieren wird. Schließlich er­
schüttert die Dreyfus-Affäre die französische Öffentlichkeit. Péguy schlägt sich 
auf die Seite der Verteidiger des jüdischen Hauptmanns. Er gründet eine eigene 
sozialistische Buchhandlung und beginnt im Jahr 1900 mit der Veröffentlichung 
der Cahiers de la Quinzaine, in der verschiedenste Beiträge zu Literatur, Politik 
und sozialen Themen erscheinen. 1907 berichtet Péguy in einem Gespräch mit 
Jacques Maritain darüber, den Glauben wiedergefunden zu haben und macht 
seine Hinwendung 1910 mit der Veröffentlichung von Le Mystère de la Charité de 
Jeanne d’Arc bekannt. Überraschenderweise spricht Péguy nie von zwei „Bekeh­
rungen“, sondern kennt nur eine conversion, nämlich jene zum Sozialismus. Das 
Wiederfinden des Glaubens selbst hat für Péguy den Charakter einer ständigen 
Vertiefung (approfondissement) seiner sozialistischen Voraustreue (préfidélité).4

Allerdings bringt die neue Glaubensgewissheit beträchtliche Probleme mit 
sich. Péguy, der auf Wunsch seiner Frau nur zivil verheiratet war und seine Kin­
der nicht gegen den Willen ihrer Mutter taufen lassen will, muss sich von nun 
an als Exkommunizierter betrachten. Verstärkt wird diese Krise noch durch die 
Initiative seines frisch bekehrten Freundes Maritain, der mehrmals versucht, 
Péguy wieder „auf den rechten Lebensweg zurückzubringen“, was in einem Ek­
lat endet, der den Zusammenhalt von Ehe und Familie des Literaten in Gefahr 
bringt. Belastend ist für Péguy der daraus entstehende Status aus Gemeinschaft 

2	 Vgl. C. Daudin, Art. Femme, in: S. Malka (Hrsg.), Dictionnaire Charles Péguy. Paris 2018, 130–136, 
hier: 130 f.

3	 C. Péguy, Toujours de la grippe, in: Œuvres en prose complètes I (= OPC). Paris 1987, 464. Soweit nicht 
anders angegeben, stammen alle Übersetzungen ins Deutsche vom Autor.

4	 Vgl. C. Péguy, Un nouveau théologien. M. Fernand Laudet, in: OPC III. Paris 1992, 549 f.

346

Nachfolge



und Nichtzugehörigkeit, der sich besonders darin zeigt, dass er zwar betet, aber 
weder die Beichte noch die Eucharistie empfangen kann. Trotzdem bleibt der 
aus dem Sozialismus stammende Gedanke der Gemeinschaft für ihn wegwei­
send, wie Hauviette im ersten Mysterienspiel sagt: „[Man muss seine Seele] ret­
ten, so wie man einen Schatz verliert. Indem man sie ausgibt. Wir müssen uns 
alle zusammen retten! Zusammen beim lieben Gott ankommen! (…) Was würde 
er wohl von uns denken, wenn wir ohne die anderen ankämen, ohne die ande­
ren heimkehrten?“5

Schmerzensmutter und Mutter der Hoffnung

In diese Zeit fällt seine intensive Beschäftigung mit der Mutter Jesu. Maria wird 
fortan für Péguy, nicht zuletzt wegen der fehlenden sakramentalen Teilnahme, 
zur Mittlerfigur. Sie reiht sich ein in eine Vielzahl von Frauengestalten, die in 
Péguys Werk eine zentrale Stellung einnehmen: Jeanne d’Arc, Véronique, Clio, 
Ève, Geneviève. Im Hintergrund der Beziehung zu Maria stehen aber auch ganz 
reale Lebensprobleme: Péguy verliebt sich in eine jüdische Frau, Blanche Ra­
phaël, die Schwester eines Mitarbeiters, die eines seiner schönsten poetischen 
Werke inspirierte, die Ballade du cœur qui a tant battu.6 Hinzu kommen finanzi­
elle Probleme und die Krankheit seiner Kinder, ein Thema, das er in den Myste­
rien-spielen verarbeitet. Während Péguy mit Gott aufgrund seiner religiösen Er­
ziehung vor allem eine strenge Gerechtigkeit verbindet, erhält Maria die Züge 
einer gütigen Fürsprecherin: „[Gott spricht:] Meist sind wir verschiedener Mei­
nung. Weil sie stets für Barmherzigkeit ist, bin ich notgedrungen für die Gerech­
tigkeit.“7

Die Anziehungskraft Marias, deren Anrufungen Ave Maria, Salve Regina und 
Stabat Mater zu Péguys Lieblingsgebeten gehören, leitet sich vorwiegend aus 
dem Gedanken der Inkarnation ab. Das Christentum als histoire arrivée à la chai-
re (fleischgewordene Geschichte) wird vor allen Dingen als „Frucht der Erde“ 
und als Verbindung von Fleisch und Geist gesehen. Unter diesem Gedanken er­
scheint Maria als eine zentrale Figur im Geschehen der Passion, die Péguy in Le 
Mystère de la charité de Jeanne d’Arc einzufangen versucht. In Anspielung an Pé­
guys eigene Rolle innerhalb seiner Familie wird die Mutter Jesu hier in ganz 
menschlicher Perspektive als Mutter eines Sorgenkindes beschrieben, dessen 
Mission gescheitert ist. Maria steht hier in der Achse der Inkarnation als die 
ganz Schöne und Erhabene und zugleich als die, die dem ganzen Elend der Welt 
ausgesetzt ist: „Er war ein guter Sohn für Vater und Mutter. Ein guter Sohn für 

5	 C. Péguy, Das Mysterium der Erbarmung. Übertr. v. O. von Nostitz. Wien 1954, 41.
6	 J. Roger, Blanche Raphaël, prisonnière ou fugitive?, in: Amitié Charles Péguy 153 (2016), 21–35.
7	 C. Péguy, Das Geheimnis der unschuldigen Kinder. Übertr. v. O. von Nostitz (Christliche Meister, 59). 

Freiburg i. Br. 2014, 157 f.

347

Charles Péguy



8	 C. Péguy, Das Mysterium, 118; 133 [s. Anm. 5].
9	 Vgl. P. Claudel, XXXIIe Entretien radiophonique avec J. Amrouche. Januar 1952, zit. n.: Amitié Charles 

Péguy 165 (Januar 1971), 35 f.
10	 C. Péguy, Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung (Christliche Meister, 9). Freiburg i. Br. 31993, 37.
11	 Vgl. ebd., 54; 49.
12	 Vgl. ebd., 55.

seine Mutter Maria. (…) Sie war stolz, sie war glücklich, solch einen Sohn zu ha­
ben. (…) Bis zu dem Tage, an dem seine Sendung begann. Doch seit seine Sen­
dung begonnen hatte, rühmte sie wohl nicht mehr. (…) Sie weinte, sie weinte, 
sie war davon hässlich geworden. Sie, die größte Schönheit der Welt. Die mysti­
sche Rose. Der Turm aus Elfenbein. Turris eburnea. Die Königin aller Schönheit. 
In drei Tagen war sie hässlich geworden.“8

Diese Darstellung Marias in Péguys erstem Mystère erfuhr schon zu seinen 
Lebzeiten viel Kritik. Zur Freude über seine Konversion mischten sich große 
Vorbehalte gegenüber seiner Interpretation des Christentums. Vor allem Paul 
Claudel verurteilt die Darstellung Marias, die allzu sehr der Stuhlflechterin glei­
che, die Péguys eigene Mutter war.9 Péguys zweites Mysterienspiel Le porche du 
Mystère de la deuxième vertu (Das Tor zum Mysterium der zweiten Tugend) führt 
diese Darstellung fort. Maria erscheint darin zunächst als Schutzpatronin, der 
ein Holzfäller und Winzer seine kranken Kinder anvertraut: „Er hatte genau 
begriffen, dass es so nicht weitergehen konnte. (…) Er konnte nicht leben mit 
Kindern, die krank sind. Da hatte er einen Streich vollführt (einen Handstreich), 
er muss jetzt noch lachen, wenn er daran denkt. (…) Und seelenruhig legt er sie 
euch. Durch ein Gebet legt er sie euch. Seelenruhig zwischen die Arme derer, 
die beladen ist mit allen Schmerzen der Welt. Und deren Arme schon so vollge­
laden sind. Denn der Sohn übernahm alle Sünden. Aber die Mutter übernahm 
alle Schmerzen.“10

Maria wird gerade deshalb als vollkommen und einzigartig bezeichnet, weil 
sie als Immaculata den Schnittpunkt zwischen „Fleisch“ und „Reinheit“, zwi­
schen Unversehrtheit und Anfechtung bildet. Hierzu tritt in diesem Mysterien­
spiel aber noch ein zusätzlicher Aspekt, nämlich die Hoffnung. Die Mutter Jesu 
zeigt sich als „die Mutter des Guten Hirten“, d.h. „des Mannes, der die Hoff­
nung gekannt hat“ und die deshalb über allen anderen Heiligen steht.11 Wenn 
vorher von der gealterten Mutter die Rede war, so werden Hoffnung und Rein­
heit hier ineinander verwoben: Maria ist die ganz Junge, die, die alle Heiligen 
an Jugend übertrifft. Péguy unterstreicht diesen Aspekt durch die Betonung von 
Marias jüdischer Herkunft. Mitbeeinflusst durch die antisemitische Stimmung 
im Umkreis der Dreyfus-Affäre, stellt sich Péguy diesen Strömungen entgegen 
und inszeniert sie als Frau aus dem Volk, als „ein armes Weib, ein armseliges 
Weib, eine arme Jüdin aus dem Judenland“12. Ganz auf dieser Linie stellt auch 
Eva in Péguys monumentalem Gedicht Ève, in dem Jesus ein poetisches Ge­
spräch mit seiner Großmutter führt, keine Negativfolie für Maria dar, sondern 

348

Nachfolge



13	 So in C. Péguy, Das Geheimnis, 91 [s. Anm. 6].
14	 C. Péguy, Lettres et entretiens. Paris 1954, 174 f.

in erster Linie die Mutter aller Lebenden: „(…) zwei Frauen nur waren rein im 
Fleisch. Und waren fleischlich in ihrer Reinheit. Eva und Maria. Eva vor ihrem 
Sündenfall. Maria in Ewigkeit.“13

Notre Dame

Höchste Bedeutung bekommt die Mutter Jesu jedoch im Gedichtezyklus La Ta-
pisserie de Notre Dame, der mit der Biographie Péguys untrennbar verbunden ist. 
Ausgangserfahrung dieses Gedichtes ist die Wallfahrt des Poeten von Paris nach 
Chartres im Jahr 1912, die für ihn einen entscheidenden Wendepunkt darstellt. 
Die Wallfahrt verbindet sich mit zentralen Gedanken Péguys, der als homme en 
marche die Unruhe menschlichen Lebens und, auf dem Hintergrund der Philoso­
phie Henri Bergsons, das Leben als stetige Bewegung hervorhebt. 

Im Jahr 1912 ist die Situation Péguys angespannt. Neben finanziellen Schwie­
rigkeiten ist vor allem die bleibende Faszination seiner (platonischen) Liebe Blan­
che zu nennen, die zwar schon 1910 geheiratet hatte, für die er jedoch immer 
noch tiefe Gefühle empfindet. Ein weiterer Schlag in diesem Jahr ist die Krank­
heit seines Sohnes Pierre, der im Frühjahr an Typhus und im August an Diphterie 
erkrankt. Nicht zuletzt ist es diese Krankheit, die bei Péguy aufgrund der fehlen­
den Taufe der Kinder die alte Furcht vor der Hölle weckt. Ein erster Versuch, die 
Verzweiflung zu durchbrechen, war 1911 schon Le Porche du Mystère de la deu-
xième vertu, in dem er die Tugend der Hoffnung moduliert. 1912 nimmt Péguy 
seine Sorgen zum Anlass für die Wallfahrt zum alten Marienheiligtum, das in be­
sonderer Weise das christliche Frankreich repräsentiert. Im Rückblick berichtet er 
darüber im Gespräch mit Joseph Lotte: „Ich habe meine Wallfahrt nach Chartres 
gemacht. Von nun an jedes Jahr, das steht fest. (…) Es wäre schön, auf einer Stra­
ße zu sterben und auf einmal in den Himmel zu kommen. (…) Unsere Liebe Frau 
[Notre Dame] hat mich vor der Verzweiflung bewahrt. Das war die größte Gefahr. 
(…) Stell dir vor, ich konnte während 18 Monaten nicht das Vaterunser sagen 
(…) ‚Dein Wille geschehe‘, das konnte ich nicht sagen. (…) Verstehst du das? Ich 
konnte nicht zu Gott beten, weil ich seinen Willen nicht akzeptieren konnte. (…) 
Deshalb habe ich zu Maria gebetet. Die Gebete zu Maria sind Gebete der Reserve. 
(…) In der ganzen Liturgie gibt es nicht ein einziges, nicht eines, verstehst du, 
dass der bedauerlichste Sünder wirklich sagen könnte. Im Mechanismus des Heils 
ist das Ave Maria die letzte Zuflucht. Mit ihm kann man nicht verloren gehen.“14

Auch die Wallfahrt selbst, für deren 144 km sich Péguy drei Tage Zeit nahm und 
deren Route sich im Gedichtezyklus nachzeichnen lässt, beschreibt Péguy ein­
drücklich: „Man sieht den Turm von Chartres von 17 km aus über der Ebene. (…) 

349

Charles Péguy



Sobald ich ihn sah, war es wie eine Ekstase. Ich spürte nichts mehr, weder mei­
ne Erschöpfung noch meine Füße. All meine Unreinheiten sind mit einem Mal 
abgefallen. Ich war ein anderer Mensch. Ich habe in der Kathedrale am Sams­
tagabend eine Stunde gebetet. Ich habe am Sonntagmorgen vor dem Hochamt 
eine Stunde gebetet. Beim Hochamt war ich nicht dabei. Ich hatte Angst vor der 
Menge. (…) Ich habe gebetet, mein Lieber, so wie ich noch nie gebetet habe.“15

Die Gedichte des Zyklus offenbaren, dass Péguy in Chartres Klärung für sei­
ne Fragen und Sorgen findet. So beschreibt Péguy im ersten Teil, Présentation 
de la Beauce à Notre Dame de Chartres (Darbringung der Beauce an Unsere Liebe 
Frau von Chartres), Maria als personifizierte Kathedrale, die über dem Ozean der 
Weizenfelder in der Ebene der Beauce als Meeresstern festen Halt gibt. Maria ist 
in der Kathedrale Ausdruck der Fruchtbarkeit Frankreichs, aber als inaccessible 
reine, Turm Davids und „festeste Ähre“ auch unerschütterlicher Fixpunkt des 
persönlichen Leidenswegs des Dichters und der französischen Geschichte über­
haupt. Die Wallfahrt wird aber auch zum reinigenden Gericht. Als der Pilger 
die flache Ebene betritt und unter der sengenden Sonne fortschreitet, deutet er 
diese Erfahrung als Entblößung vor den Augen Gottes, als Abstreifen aller Ver­
kleidung. Nur die am Horizont aufstrahlende Majestät der Notre Dame kann den 
Wanderer aus dieser Beklemmung erlösen. Zur Erhabenheit der Königin mischt 
sich schließlich am Ende, in einer Art Ahnung des baldigen Todes, die Bitte um 
Fürsprache am Ende des eigenen Lebens und um Barmherzigkeit, in der auch 
eine gewisse Sehnsucht nach den Sakramenten deutlich wird: 

Wenn sie uns betteten im Grabesschoße 
Wenn nach der Messe unser Sarg sich senkte,
Denk, Königin, die uns Verheißung schenkte,  
Der langen Wanderschaft im Lande Beauce.16

Péguys Versöhnung

Wie das Gespräch Péguys mit Joseph Lotte zeigt, erfährt der Dichter im Gebet 
in der Kathedrale eine Art Versöhnung seiner Situation und seiner Beziehung 
zu Blanche. Diese Erfahrung hält er in vier weiteren Gedichten, Les quatre prières 
dans la Cathédrale de Chartres (Die vier Gebete in der Kathedrale von Chartres), 
fest. Die damit verbundenen Motive der Treue, des Bewahrens der Ehre und des 
Anvertrauens treten vor allem im zweiten und dritten Gebet deutlich hervor:

15	 Ebd., 141 f.
16	 C. Péguy, Darbringung des Landes Beauce an Unsere Liebe Frau von Chartres, in: ders., Die letzten großen 

Dichtungen. Hrsg. v. O. von Nostitz. Übertr. v. O. von Nostitz u. F. Kemp. Wien 1965, 93.

350

Nachfolge



Wir bitten nicht, dass nach den Irrefahrten  
Die Seele wiederum ihr Glück erreiche.
Herrin, genug, dass wir die Ehre wahrten! 

Herrin der Meere, Hafen aller Not  
Um eins nur bitten wir als Sühnepreis,
Wir möchten, Königin, auf dein Geheiß, 
Treue bewahren, stärker als der Tod.17

Péguy pilgerte zumindest zwei Mal zum Marienheiligtum nach Chartres. Noch 
im Mai 1914, kurz vor seinem frühen Tod, schreibt er an Joseph Lotte: „Ich will 
nicht sagen, dass wir uns nicht einmal in Chartres treffen. Dort ist es, wo ich 
mein Herz gelassen habe und ich glaube, dass ich mich dort begraben lassen wer­
de. Ich habe dort unglaubliche Gnaden empfangen.“18 Als der Dichter schließlich 
zum Militärdienst eingezogen wird und voller Begeisterung, aber nicht ohne eine 
gewisse Ahnung seines Schicksals, in den Krieg zieht, sind es wieder die Frauen, 
die eine entscheidende Rolle spielen. So schreibt er an seine noch immer nicht 
gläubige Frau Charlotte: „Wenn ich nicht wiederkomme, dann geht jedes Jahr 
nach Chartres für mich. Ihr könnt euch nicht vorstellen, was wir diesem Heilig­
tum verdanken.“19 Und am selben Tag schreibt er Blanche, die ebenfalls keine 
Christin ist: „Ich werde euch vielleicht eines Tages sagen, wo ich die Messe von 
Mariä Himmelfahrt gehört habe. Wenn ich nicht wiederkomme, geht jedes Jahr 
nach Chartres für mich. (…) Was auch passiert, ewige Treue, aber eine Treue ohne 
Trauer. Gott hat mir schon so viel geschenkt.“20 Hinzu gibt er ihr die lateinischen 
Texte des Vaterunsers, des Ave Maria und des Salve Regina und bittet sie, diese Ge­
bete jeden Tag für ihn zu beten. Wenige Wochen später, am 5. September 1914, 
fällt Péguy auf dem Schlachtfeld an der Marne. Die letzten Briefe lassen eine Ver­
söhnung erahnen, die maßgeblich mit dem Festtag der Mutter Jesu zusammen­
hängt, mit dem Besuch der Messe und wahrscheinlich mit der Beichte.21 Die Ver­
se des Dichters an Maria wirken wie eine Art Prophetie:

Wenn Strick wir abgestreift und Pilgerkleid,  
Wenn uns das letzte Zittern übermannte,
Wenn unser Mund den letzten Seufzer sandte,
Gedenke unser in Barmherzigkeit.

17	 C. Péguy, Bittgebet, in: ders., Die letzten großen Dichtungen, 115 [s. Anm. 16].
18	 C. Péguy, Lettres et entretiens, 215 [s. Anm. 14].
19	 C. Péguy, Brief an Charlotte Péguy vom 16. August 1914, in: Amitié Charles Péguy 91 (2000), 332.
20	 C. Péguy, Brief an Blanche Bernard vom 16. August 1914, in: Amitié Charles Péguy 161 (August 
	 1970), 16.
21	 So die Deutung von L.-M. Pocquet du Haut-Jussé, Charles Péguy et la modernité. Essai d’interprétation 

théologique d’une œuvre littéraire. Perpignan 2010, 32 f.

351

Charles Péguy



Zuflucht des Sünders, nur um eins wir flehen:  
Wollst uns den letzten Platz der Büßer schenken,
Dass wir in Tränen unser Los bedenken 
Und deinen jungen Glanz von ferne sehen.22

Wunden als Einfallstore der Gnade

Die inneren Kämpfe und das berührende Ende Péguys sind von einer intensiven 
Auseinandersetzung mit dem Glauben begleitet. Sein Bild Marias ist sowohl von 
der gottgewirkten Vollkommenheit als auch von der irdisch-existenziellen Nah­
barkeit gezeichnet. Maria wird damit zum Sinnbild einer Erlösung, die zwischen 
dem Zeitlichen und Ewigen, zwischen dem Menschlichen und Göttlichen aus­
gespannt ist und nur dann erlösend wirken kann, wenn sie diese beiden Pole 
vollkommen vereint. Péguy, der sicherlich nicht zu den einfachen Charakteren 
gehörte, war ein Mensch, der sich nicht mit dem Vorläufigen zufriedengab, son­
dern in das Ringen mit Gott einstieg. Seine Beziehung zu Maria, deren Bild von 
diesen Polen geprägt ist, macht deutlich, dass Erlösung nicht trotz oder neben 
den eigenen Schwierigkeiten, sondern durch die eigenen Wunden geschieht. 
Deshalb misstraute Péguy einer oberflächlich frommen Perfektion, die es nicht 
wagt, sich mit den eigenen Wunden der Barmherzigkeit Gottes auszusetzen: 

„Es gibt noch etwas Schlimmeres als ein schlechtes Denken zu haben. Näm­
lich: ein ganz fertiges Denken zu haben. (…) Es gibt etwas Schlimmeres als sogar 
eine verderbte Seele zu haben. Nämlich: eine Gewohnheitsseele zu haben. (…) 
Man hat es erlebt, dass die unglaublichen Wirkungen der Gnade (…) in eine 
schlechte und sogar eine verderbte Seele Einlass fanden (…). Niemals jedoch hat 
man erlebt, dass eine Lackfläche die Feuchtigkeit annahm, dass das Undurch­
dringliche die Flüssigkeit durchließ; niemals hat man erlebt, dass die Gewohn­
heit durchtränkt und aufgeweicht wurde. (…) Selbst die Liebe Gottes verbindet 
den nicht, der keine Wunden hat. Weil ein Mann am Boden lag, hob der Sama­
riter ihn auf. Weil das Antlitz Jesu schmutzig war, reinigte Veronika es mit ei-
nem Tuch. Wer aber nicht gefallen ist, wird niemals aufgehoben werden; und 
wer nicht schmutzig ist, wird nicht gereinigt werden. Die ‚anständigen Leute‘ 
werden von der Gnade nicht durchtränkt.“23

22	 C. Péguy, Darbringung, 93 [s. Anm. 16].
23	 C. Péguy, Nota Conjuncta. Übertr. v.  F. Kemp. Wien 1956, 90 f.; 96 (Übertr. vom Autor bearbeitet).

352

Nachfolge


