Reflexion

Martin Breul | KéIn

geb. 1986, Dr. phil., Dr. theol., wiss. Mitarbeiter
am Institut fiir Katholische Theologie der
Universitat zu Koln

martin.breul@uni-koeln.de

Handelt Gott in der Pandemie?

Die Covid-19-Pandemie erschiittert derzeit das menschliche Zusammenleben in
einem globalen Maf3stab. Selten ist den Menschen die Unverfiigbarkeit der eige-
nen Existenz und die Ungewissheit tiber die eigene Zukunft klarer vor Augen ge-
fihrt worden. Sowohl die Gefahren, die das neuartige Virus mit sich bringt, als
auch die Gefahren, die durch die ergriffenen Mafinahmen gegen die Ausbreitung
des Virus entstehen, sind eine bisher unbekannte Infragestellung der menschli-
chen Lebensweise, gerade auch in demokratischen Gesellschaften.

Die Theologie hat auf die Pandemie zundchst mit einer Reflexion strukturel-
ler und kirchenpolitischer Fragen reagiert: Ist die Reaktion der Kirchen auf den
angeordneten Verzicht von Gottesdiensten angemessen? Welche Chancen bietet
die Digitalisierung fiir den liturgischen Vollzug der Kirche? Jenseits dieser prak-
tischen Fragen ist jedoch m.E. auch eine systematisch-theologische Auseinander-
setzung geboten, da die Pandemie durchaus das Potenzial hat, die Verhaltnisbe-
stimmung von Gott und Welt nachhaltig durcheinanderzuwirbeln — sowohl im
individuellen religiosen Vollzug als auch in der theologischen Reflexion.

Gottes Handeln als Intervention?

Im Folgenden werde ich eine solche theologische Reflexion tiber die christliche
Auffassung, dass Gott in der Welt handelt, vornehmen. Christlich gesprochen ist
die Rede vom Handeln Gottes zundchst eine Selbstverstandlichkeit: Wurzel der
christlichen Glaubenspraxis ist die Annahme der Moglichkeit, mit Gott in einer
Beziehung zu stehen, ihn um bestimmte Dinge zu bitten oder Konflikte mit ihm
auszufechten. Die Glaubhaftigkeit der christlichen Religion hdngt daran, die Re-
de vom Handeln Gottes rational rechtfertigen zu konnen - gelingt dies nicht,
droht dem Christentum mittelfristig das Schicksal der antiken polytheistischen
Mythologie, die zwar eine Menge faszinierender Geschichten bietet, aber natiir-

378



Gottes Handeln

lich von niemandem mehr ernsthaft als existenziell belangvolle und rational
rechtfertigbare Selbst- und Weltdeutung betrachtet wird.

Warum aber interveniert Gott dann nicht in der gegenwartigen Krise? Wa-
rum beendet er nicht die Pandemie? Warum lésst er viele Menschen an Covid-19
leiden und sterben? Wenn Christ(inn)en in ihrem Glauben einen personalen
und handlungsfiahigen Gott bekennen, warum unternimmt dieser Gott nichts
in der Stunde der Not? Ist die Pandemie am Ende vielleicht sogar eine erziehe-
rische Mafinahme Gottes, ja vielleicht sogar eine Strafe fiir die 6konomischen
und o6kologischen Exzesse der letzten Jahrzehnte? Oder zeigt sich nicht zuletzt
hier endgiiltig, dass Gott vielleicht existieren mag, er aber in keinem Fall — im
Sinne eines Theismus — als innerweltlich Handelnder gedacht und geglaubt wer-
den kann?

Zunichst werde ich auf zwei theologische Modelle eingehen, die auf diese
dringlichen Fragen Antworten zu geben suchen. Ich werde zum einen erldutern,
wie Karl Rahner unter Rickgriff auf die von Thomas von Aquin entwickelte
Zweitursachenlehre das Handeln Gottes in der Welt denkt. Mit Rahners Uber-
legungen kann verdeutlicht werden, weshalb sowohl die Idee einer gottlichen
Strafe als auch die Idee einer punktuellen goéttlichen Intervention zur Beendi-
gung der Pandemie nicht sinnvoll begriindet werden kénnen, ohne zugleich
zentrale christliche Uberzeugungen aufgeben zu miissen. Die Schwachstelle in
Rahners Ansatz ist jedoch, dass er Gott nur schwer als Person, als konkreten Ak-
teur in der Welt begreifen kann. Daher werde ich, zweitens, seine Uberlegungen
durch einige Argumente ergidnzen, die das Handeln Gottes stirker personal und
kommunikationstheoretisch konzipieren.

So ergibt sich ein Verstdndnis des Handelns Gottes, das seine Pointe in der
personalen Zuwendung eines Gottes sieht, der zur Verwirklichung seines Heils-
willens auf das Mit-Handeln seiner Geschdpfe angewiesen ist. Gott kann dann
eine Pandemie weder verursachen noch durch ein Eingreifen beenden, da er die
Eigengesetzlichkeit der Welt und die Autonomie seiner Geschopfe achtet. Gott
durchbricht nicht episodisch eine ansonsten kausal geschlossene Welt, sondern
wirbt auf der personalen Ebene um die Zustimmung der Menschen, die zu Mit-
Subjekten der Realisierung seines Heilswillens werden. Ein kommunikatives,
d.h. nicht-interventionistisches Handeln Gottes ermoglicht allererst eine freie
Beziehung zwischen Gott und Geschopf — wiirde Gott ab und zu doch eingrei-
fen, ware es die willkiirliche Intervention eines Souverans, der seinen Unterta-
nen von Zeit zu Zeit etwas Gutes zukommen lassen mochte.

Warum Gott nicht interveniert: Karl Rahner

Beginnen wir mit einem Argument Karl Rahners, das gegen die Moglichkeit
kausaler gottlicher Einflussnahmen auf innerweltliche Prozesse spricht. Rahner

379



Reflexion

iibernimmt in seinen Uberlegungen zum Handeln Gottes in der Welt zunichst
eine Idee Thomas von Aquins, die besagt, ,dass Gott die Welt wirkt und nicht
eigentlich in der Welt wirkt. Dass er die Kette der Ursdchlichkeiten in sich tragt,
nicht aber sich als ein Glied durch sein Handeln in dieser Kette der Ursachen
als eine unter ihnen hineinschiebt.”“! Es geht also gerade nicht darum, dass Gott
in kausale Liicken hineinstoflen oder innerweltlich-geschopfliche Kausalketten
unvermittelt beeinflussen kann. Gegen diese Sicht, die man auch als Interventio-
nismus bezeichnen kann, beharrt Rahner auf der absoluten Differenz zwischen
Gott und Welt. Gott ist fiir Rahner der formale Grund der Welt, nicht aber eine
kategoriale (d.h. raumzeitlich verfasste, gegenstandliche) Ursache. Mit anderen
Worten: Gott umfasst als formale Erstursache alle kategorialen Zweitursachen,
ohne selbst als kategoriale Ursache titig zu sein. Die gottlich-formale Erstur-
sdachlichkeit spannt vielmehr einen Raum des Mdéglichen auf, innerhalb dessen
es ein ,Ineinander von gottlicher Ermoéglichung und geschopflicher Eigentatig-
keit“? gibt.

Rahner hilt diese Absage an ein Wirken Gottes auf der Ebene innerweltli-
cher natiirlicher Ursachen fiir alternativlos: Wiirde Gott ab und zu doch auf
Ebene der innerweltlichen Zweitursachen Einfluss nehmen und sich selbst zu
einer Zweitursache machen, wiirde er sich selbst verzwergen, da er damit zu
einem Teil des weltlichen Seins wiirde und damit gerade nicht mehr Gott wire:
,Gott kann als unsagbare, unumgreifbare Voraussetzung, als Grund und Ab-
grund, als unsagbares Geheimnis in seiner Welt nicht antreffbar sein, er scheint
in die Welt, mit der wir umgehen, nicht einriicken zu kénnen, weil er ja da-
durch gerade das wiirde, was er nicht ist: ein einzelnes, neben dem es anderes
gibt, das er nicht ist.”* Mit anderen Worten: Gott umgreift die Welt als Sinnho-
rizont, von dem und auf den hin die Welt ist. Daher handelt Gott in der Welt
nicht in dem Sinne, dass er Teil der Welt wird und versucht, bestimmte natiir-
liche Ursachen gewissermafen ,auszuschalten” und durch gottliche Ursachen
zu ersetzen. Ein solcher Interventionismus ist unvertraglich mit der Auffassung,
dass Gott die Welt im Ganzen umfasst.

Ein (zu) abstrakter Gott?

Wie aber kann Rahner dann verhindern, dass Gott tiberhaupt nicht mehr als
Handelnder geglaubt wird? Ist ein solch abstrakter Gott, den man um keine
konkreten Handlungen bitten kann, tiberhaupt relevant fiir den konkreten

1 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, in: ders., Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christen-
tums (Samtliche Werke, Bd. 26). Freiburg i. Br. 1999, hier: 87.

2 B. Nitsche, Handeln Gottes — eine schipfungstheologische und transzendentallogische Rekonstruktion, in:
B. Gocke / R. Schneider (Hrsg.), Gottes Handeln in der Welt. Probleme und Moglichkeiten aus Sicht der
Theologie und analytischen Religionsphilosophie. Regensburg 2017, 204-242, hier: 211.

3 K. Rahner, Grundkurs, 82 [s. Anm. 1].

380



Gottes Handeln

Glaubensvollzug? Rahner sieht dieses Problem und moéchte daher durchaus an ei-
nem ,Eingreifen Gottes” festhalten, welches aber immer durch personale Zweitur-
sachen vermittelt ist. Eine freie Reaktion des Subjekts auf die Einsicht in den gu-
ten Grund des Seins, die zu guten Taten fiihrt, tragt Rahner zufolge daher , mit
Recht den Charakter des Eingreifens Gottes, auch wenn dieses sich durch die Frei-
heit des Menschen hindurch ereignet”®.

Beispielhaft fiir ein solches Handeln Gottes nennt Rahner den plétzlichen
Einfall eines guten Gedankens. Natiirlich kdnnte ich diese Eingebung funktional
oder kausal erkldren und dazu meine Biographie, meine derzeitige seelische Ver-
fassung, bestimmte kognitionspsychologische Gegebenheiten etc. heranziehen.
Und selbst wenn mir diese Erkldrung nicht geldnge, wire ich Rahner zufolge noch
nicht gerechtfertigt, ein spezielles Fingreifen Gottes anzunehmen, da dies Gott
auf die Ebene des Weltlichen hinabziehen wiirde. Allerdings konnte es sein, dass
mir an dem spontanen Einfall des guten Gedankens aufgeht, in welchem Verhailt-
nis — ndmlich dem der transzendentalen Relation —ich zum absoluten Grund mei-
nes Daseins stehe. Dann ware der gute Gedanke ,,als Moment der vom Grunde
freigesetzten einen Welt als meiner Welt eines subjekthaften Verhiltnisses zu
Gott in dieser positiven Bedeutung von Gott gewollt und in diesem Sinne eine
,Erleuchtung’ Gottes“s. Eine konkrete Handlung Gottes ist also stets eine , posi-
tiv heilshafte Konkretisation meines transzendentalen Verhiltnisses zu Gott in
Freiheit”®, und ein solches Bewusst-Werden kann durchaus als Eingreifen Gottes
gedeutet werden. Mehr als dieses Bewusst-Werden auf Seiten des Menschen kann
ein Handeln Gottes aber nicht bedeuten, ,[d]enn den Gott gibt es wirklich nicht,
der als ein einzelnes Seiendes neben anderem Seienden sich auswirkt und waltet
und so gewissermafien selber noch einmal in dem grofleren Haus der Gesamt-
wirklichkeit anwesend wére.“?

Nur ein terminologischer Trick?

Allerdings scheint es sich hier um eine terminologische Trickserei zu handeln, da
sich Gottes Prdsenz ja nach wie vor darauf beschridnkt, Garant und Bedingung der
Moglichkeit innerweltlicher Kausalzusammenhédnge zu sein. Wenn eine Person
dann angesichts eines bestimmten innerweltlichen Ereignisses realisiert, dass die
letzte Wirklichkeit und der Urgrund allen Seins Gott ist, dann handelt es sich da-
bei nicht um ein Handeln Gottes, sondern um eine neue Erkenntnis ebendieser
Person. Dies wire dann aber lediglich eine Uminterpretation des allgemeinen er-
haltenden Handelns Gottes, nicht aber ein besonderes Handeln Gottes selbst.

Ebd., 90.
Ebd., 89.
Ebd.

Ebd., 66.

N O

381



Reflexion

Insgesamt ergibt sich also ein zweischneidiges Zwischenfazit: Einerseits kann
man mit Rahner ein Argument gegen die theologisch plumpe Theorie entwi-
ckeln, dass Gott von Zeit zu Zeit natiirliche Ursachen durch gottliche Ursachen
ersetzt und sporadisch kausale Interventionen vornimmt. Rahners Theologie er-
moglicht und erfordert das Denken der Eigenstdndigkeit der Welt — Gottes Ge-
genwart Konkurriert nicht mit der Gegenwart natirlicher Ursache-Wirkungszu-
sammenhinge, sondern ist die Grundierung aller innerweltlichen Ursache-Wir-
kungs-Zusammenhdnge. Wer glaubt, dass Gott Pandemien oder andere Naturka-
tastrophen verursacht, verkennt daher die Transzendenz Gottes. Dies gilt aber
eben auch fiir den, der darauf hofft, dass Gott Pandemien oder andere Naturka-
tastrophen durch episodische wirkursdchliche Interventionen beenden konnte.

Andererseits — und dies ist der Nachteil einer an Rahner angelehnten Theo-
logie — handelt es sich um eine eher abstrakte Gedankenfigur, die nur schwer
mit dem konkreten Glauben geschichtlicher Subjekte in Einklang zu bringen
ist.® Rahners sehr theoretische Uberlegungen zum Verhiltnis von formalen und
kategorialen Ursachen haben Schwierigkeiten damit, Gott als personales Gegen-
iiber zu sehen, dessen Handeln in einer kommunikativen Zuwendung zur Welt
besteht. Rahner nutzt durch die Verwendung des Sprachspiels der Kausalitat —
trotz aller Beteuerungen, dass es sich nicht um eine physische, sondern eine me-
taphysische Ursache im Sinne einer transzendentalen Bedingung der Moglich-
keit von Ursachen tiberhaupt handelt — einen problematischen begrifflichen
Rahmen. In diesem Rahmen von Ursachen und Wirkungen wird die Ebene von
Handlungsabsichten und -griinden, von Freiheit oder auch von intersubjektiver
Anerkennung nicht erreicht. Daher konnte die Reformulierung der Rede vom
Handeln Gottes jenseits von Ursache-Wirkungs-Beziehungen, d.h. in einem
kommunikativen bzw. personalen Sprachspiel, noch einmal eine genauere For-
mulierung des innerweltlichen Handelns Gottes ermdglichen.

Gottes Handeln als kommunikatives Handeln

Wenn man das Handeln Gottes als kommunikatives Handeln denken mochte,
ist es sinnvoll, sich theologischen Entwiirfen zuzuwenden, die Gott starker per-
sonal denken und insbesondere die Freiheit Gottes und des Menschen in den
Blickpunkt riicken. Exemplarisch verteidigt die Kolner Fundamentaltheologin
Saskia Wendel einen solchen Ansatz. Wendel hilt an der prinzipiellen Moglich-
keit gottlichen Handelns in der Geschichte fest. Zugleich verabschiedet sie jegli-
chen Interventionismus: Zum einen degradiere ein Interventionismus Gott zu
einer Ursache innerhalb der Welt — dies war ja auch schon Rahners Argument.

8 Rahner sieht diese Schwierigkeit durchaus selbst, wenn er schreibt, dass eine ,Spannung zwischen
transzendentalem Ansatz und geschichtlicher Religion” (ebd., 82) besteht.

382



Gottes Handeln

Zum anderen stelle ein solcher Interventionismus eine direkte Gefihrdung
menschlicher Freiheit dar: ,Gott hat im Setzen eines Anfangs das von ihm Ge-
schaffene seinem Bild entsprechend geschaffen, folglich auch seiner Freiheit
entsprechend und so ,freigelassen’ in eben jene ihm entsprechende Freiheit hi-
nein. Wiirde er nachtréaglich in diese Schopfung intervenieren, setzte er diese
Freiheit aufler Kraft und ndhme darin nicht nur sein Geschenk der Freiheit zu-
riick, sondern auch die Gottbildlichkeit seines Geschopfs.“?

Jenseits des Interventionismus gibt es aber durchaus alternative Redeweisen
von einem innerweltlichen Handeln Gottes. Wendel bindet das geschichtliche
Handeln Gottes an die Manifestation des Unbedingten in der Welt durch den
Menschen, da dieser als Bild des Unbedingten immer schon das Potenzial habe,
Gottes Handeln in der Welt wirklich werden zu lassen: ,Gott erméchtigt den
Menschen von Beginn an dazu, sich selbst zu dem Bild zu machen, das er als
Geschopf Gottes immer schon ist: zum Bild des Unbedingten, um so Unbedingtes
im Bedingten wirklich werden zu lassen.“1°

Es ist nun wichtig zu sehen, dass der Verzicht auf supranaturale Interventio-
nen gerade nicht zu einer immer grofleren Unbeteiligtheit Gottes an der Ge-
schichte der Menschen, zu einer desinteressierten Zuriickhaltung stilisiert wird.
Die Selbstbeschrankung Gottes geht einher mit dem Gedanken der kenosis Got-
tes, d.h. dem gottlichen Entschluss, selbst Teil der Geschichte zu werden. Die
Handlungsmacht Gottes zeigt sich christlich gerade in Leben und Sterben Jesu:
,Im Handeln Jesu handelt Gott in der Geschichte, gleichwohl nicht intervenie-
rend, nicht auf tibernatiirliche Weise, sondern im Vollzug eines zutiefst mensch-
lichen Lebens. Er zeigt in eben jenem Handeln als Mensch, wozu Menschen fé-
hig sein kénnten, wenn sie sich dazu entschliefien, sich in Freiheit zum Bild un-
bedingter Liebe zu machen, die alles vermag (...).“!

So wie in Jesus Christus die unbedingte Handlungsmacht Gottes sichtbar ist,
die gerade das Kreuz nicht als Symbol des Scheiterns, sondern als Zeichen der
Allmacht Gottes im Sinne einer Achtung der Freiheit des Geschopfs betrachtet,
so wirbt Gott in seinem Handeln um jede(n) Einzelne(n) und hat dazu nichts
anderes als die Mittel unbedingter Liebe zur Verfiigung: ,Denn so sucht Gott
den Menschen dazu zu bewegen, in seinem Handeln Leben in Fiille zu realisie-
ren: durch Anziehung, Verlockung hin zu eben jener unbedingten Liebe, die
Gott selbst ist.“!?> Die Selbstbeschrankung des gottlichen Willens ist dabei nicht
auf eine jederzeit revidierbare Entscheidung Gottes zuriickzufiihren, da dies die

9 S. Wendel, Vergebung und Zusage. Hannah Arendts Begriff des Handelns und seine Bedeutung fiir die Be-
stimmung des Handelns Gottes, in: ZKTh 135 (2013), 414-432, hier: 426.

10 S. Wendel, Der ,bestindige Wunsch, ein wiirdiges Glied im Reiche Gottes zu sein“ (I. Kant). Das Bittgebet
auf dem Priifstand der Vernunft, in: M. Striet (Hrsg.), Hilft Beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet. Frei-
burg i. Br. 2010, 11-30, hier: 22.

11 Ebd., 24.

12 Ebd., 26.

383



Reflexion

Unbedingtheit der gottlichen Liebe wiederum unter Bedingungen stellen wiirde.
Vielmehr ist der Nicht-Interventionismus ein strukturelles Merkmal des liebenden
Willens Gottes, nicht aber Resultat eines gottlichen Abwagungsprozesses: ,Der
Bestimmung des gottlichen Willens als Liebe ist die Selbstbeschrankung dieses
Willens intrinsisch zugehorig, und damit ist sie auch nicht blofd duflerlich gege-
ben eben im Sinne eines nachtriglichen, jederzeit revidierbaren Verzichts.”13

Gottes Handeln als Werben um den Menschen

Auf Basis von Wendels nicht-interventionistischer Theorie des Handelns Gottes
in der Welt kann nun noch einmal pointiert gesagt werden, was es bedeutet, das
Handeln Gottes in der Welt als kommunikatives Handeln zu denken: Ein sol-
chermaflen konzipiertes Handeln Gottes wirkt in der Welt gerade nicht durch
Interventionen eines weltenthobenen Souverdns, sondern als innovatorisches
Handeln durch die ,freigelassenen” Menschen. Die kommunikative Einbezie-
hung des freien Geschopfs als Partner Gottes in das gottliche Liebesgeschehen
ermoglicht es Gott, seinen Heilswillen in der Welt durch die Handlungen des
Menschen geschehen zu lassen. Pointiert fasst dies Magnus Striet: ,Gott wirkt
nicht, sondern wirbt um die Freiheit des Menschen — mit allen Risiken.“!*

Der Handlungsmodus Gottes ist also die kommunikative Interaktion mit den
Menschen, nicht das Manipulieren innerweltlicher Kausalrelationen. Daraus
folgt, dass die Rede vom Handeln Gottes eine aktivierende, politische Brisanz
besitzt: Gott kann nur dann handeln, wenn Menschen seinen Willen geschehen
lassen. Menschen sind nicht die passiven Empfianger gnadenhafter Interventio-
nen, sondern die aktiv Mit-Handelnden, die das Handeln Gottes in der Welt ver-
korpern. Der Glaube an ein Handeln Gottes ist daher nicht primér eine theore-
tische Uberzeugung tiber die Struktur des Kosmos, sondern eine Lebenspraxis.
Dies hat schon Helmut Peukert im Anschluss an Johann Baptist Metz und Jiir-
gen Habermas festgehalten: ,,Der Glaube ist in sich selbst eine Praxis, die als
Praxis, also im konkreten kommunikativen Handeln, Gott fiir die anderen be-
hauptet und diese Behauptung im Handeln zu bewdhren versucht. (...) Als prak-
tische Solidaritdt mit den anderen bedeutet er die Behauptung der Wirklichkeit
Gottes fiir sie und fiir die eigene Existenz.”!

Gott handelt also in der Welt, indem er kommunikativ um die freie Zustim-
mung der Menschen wirbt, die sich seine Handlungsabsichten zu eigen machen
und damit Mit-Subjekte des gottlichen Handelns werden kdénnen. Gott wendet

13 S. Wendel, Vergebung, 430 [s. Anm. 9].

14 M. Striet, Sorgen mit dem lieben Gott. Die Atheismusdebatte gewinnt wieder an Gewicht, in: ders. (Hrsg.),
Wiederkehr des Atheismus. Freiburg i. Br. 2008, 99-118, hier: 116 (meine Hervorhebung).

15 H. Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und
Status theologischer Theoriebildung. Frankfurt/M. 32009, 331.

384



Gottes Handeln

sich der Welt personal zu und greift gerade deshalb nicht in die Eigenstindigkeit
der naturgesetzlichen Welt oder in die Autonomie seiner Geschopfe ein, weil er
damit seine Schopfungsabsicht — die Gewinnung von Mitliebenden — widerrufen
wiirde. Fiir die Geschopfe Gottes bedeutet dies einerseits eine gewisse Erntichte-
rung: Ein passives Zurlicklehnen mit der Einstellung eines ,Gott wird es schon
richten” ist mit einem solchen Konzept des Handelns Gottes nicht zu haben. An-
dererseits kann dieser Ansatz auch befreiend wirken: Das Geschopf ist nicht als
Untertan eines gottlichen Souverdns im Blick, sondern als freies Gegentiber, das
im Horizont der gottlichen Verheifung und in der konkreten Nachfolge Jesu zu
»Zeichen und Werkzeug” des gottlichen Handelns in der Welt werden kann.

Fazit: Gottes Willen frei geschehen lassen

Was bedeuten diese Uberlegungen nun fiir Christ(inn)en, die mit der Pandemie
umgehen und diese in ihrer religiosen Selbst- und Weltdeutung berticksichtigen
miissen? Es gilt, auf das Handeln des guten Gottes zu setzen. Dieses Handeln kann
aber nicht im Sinne einer magischen Umzauberung der Welt gedacht werden, in
der Gott nach Belieben naturgesetzlich Unmogliches vollbringt. Das Handeln
Gottes ist vielmehr in der symbolischen Vergegenwairtigung der personalen Selbst-
zusage Gottes zu sehen, die auch und gerade in Zeiten der Krise gilt: Der Grund
allen Daseins ist Gottes guter Wille und Gottes unbedingte Liebe. Und eben weil
dies so ist, kann Gott nicht sporadisch eingreifen und wie ein Magier die natiirli-
che Ordnung scheinbar durchbrechen. Ein solcher ,episodischer Theismus” wiir-
de Gott verzwergen, er wiirde ihn zu einer kausalen Kraft unter vielen anderen
machen und damit das verfehlen, was die christliche Rede vom Handeln Gottes
eigentlich aussagen mochte. Gottes Liebe zu den Menschen zeigt sich gerade da-
rin, dass er keine kausalen Manipulationen der eigengesetzlichen Welt vornimmt.
Wiirde Gott ndmlich sporadisch in der Welt intervenieren, dann kdme die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch der Beziehung zwischen Souverdn und Unter-
tan, zwischen Herr und Knecht gleich. Das Bittgebet des Menschen hitte dann
die theologisch hochst problematische Funktion, Gott um die absolute Ausnah-
me einer supranaturalen Intervention anzuflehen, die dieser in seiner Souverdni-
tat nach eigenem Gutdiinken unternehmen oder eben unterlassen konnte. Wenn
Gottes Liebe und Gottes Macht aber darin gesehen wird, jemanden aus sich selbst
herauszusetzen, der unabhédngig von gottlicher Macht und damit frei ist, dann ist
eine gottliche Intervention ausgeschlossen, da die Freiheit des Geschopfs damit
wieder aufgegeben wire. Dies wire das eigentliche Scheitern Gottes.

Wenn man die in diesem Text entwickelten Gedanken biindelt, ergibt sich: Die
Rede vom Handeln Gottes ist bleibend sinnvoll. Allerdings sollte man unter dem
Handeln Gottes nicht das episodische Eingreifen in innerweltliche Ursache-Wir-
kungs-Zusammenhinge verstehen, sondern eine kommunikative Selbstzusage Got-

385



Reflexion

tes als Liebe, der um die Anerkennung seiner Geschopfe wirbt. So ist die Corona-
Pandemie weder eine Strafe Gottes — dies wiirde dem Grunddatum des Christen-
tums, dass Gott sich in Jesus von Nazareth selbst als unbedingte und den Men-
schen zugewandte Liebe mitgeteilt hat, widersprechen. Noch ist es sinnvoll, auf
eine magische Intervention Gottes zu hoffen, mit der die Pandemie per Hand-
streich ein fiir alle Mal erledigt wird. Gott ist weder Verursacher der Pandemie
noch der letzte Notnagel in der Pandemiebekdmpfung. Vielmehr handelt Gott
in der Welt, wenn Menschen seinen guten Willen aus freien Stiicken geschehen
lassen und er als guter Grund allen Seins symbolisch vergegenwairtigt wird. Ein
solches Verstandnis des Handelns Gottes kann helfen, die pandemische Krise zu
bewiltigen — und zwar nicht, indem man sich als Geschopf Gottes zuriicklehnt
und zum passiven Empfianger einer erhofften gnadenhaften Intervention Gottes
macht, sondern indem man sich als Geschopf Gottes als Mit-Subjekt des gottli-
chen Handelns betrachtet und dort, wo man kann, mithilft, die Liebe Gottes real
werden zu lassen.

386



