
Handelt Gott in der Pandemie?

Die Covid-19-Pandemie erschüttert derzeit das menschliche Zusammenleben in 
einem globalen Maßstab. Selten ist den Menschen die Unverfügbarkeit der eige
nen Existenz und die Ungewissheit über die eigene Zukunft klarer vor Augen ge
führt worden. Sowohl die Gefahren, die das neuartige Virus mit sich bringt, als 
auch die Gefahren, die durch die ergriffenen Maßnahmen gegen die Ausbreitung 
des Virus entstehen, sind eine bisher unbekannte Infragestellung der menschli-
chen Lebensweise, gerade auch in demokratischen Gesellschaften. 

Die Theologie hat auf die Pandemie zunächst mit einer Reflexion strukturel-
ler und kirchenpolitischer Fragen reagiert: Ist die Reaktion der Kirchen auf den 
angeordneten Verzicht von Gottesdiensten angemessen? Welche Chancen bietet 
die Digitalisierung für den liturgischen Vollzug der Kirche? Jenseits dieser prak-
tischen Fragen ist jedoch m.E. auch eine systematisch-theologische Auseinander-
setzung geboten, da die Pandemie durchaus das Potenzial hat, die Verhältnisbe-
stimmung von Gott und Welt nachhaltig durcheinanderzuwirbeln – sowohl im 
individuellen religiösen Vollzug als auch in der theologischen Reflexion. 

Gottes Handeln als Intervention?

Im Folgenden werde ich eine solche theologische Reflexion über die christliche 
Auffassung, dass Gott in der Welt handelt, vornehmen. Christlich gesprochen ist 
die Rede vom Handeln Gottes zunächst eine Selbstverständlichkeit: Wurzel der 
christlichen Glaubenspraxis ist die Annahme der Möglichkeit, mit Gott in einer 
Beziehung zu stehen, ihn um bestimmte Dinge zu bitten oder Konflikte mit ihm 
auszufechten. Die Glaubhaftigkeit der christlichen Religion hängt daran, die Re
de vom Handeln Gottes rational rechtfertigen zu können – gelingt dies nicht, 
droht dem Christentum mittelfristig das Schicksal der antiken polytheistischen 
Mythologie, die zwar eine Menge faszinierender Geschichten bietet, aber natür-

Martin Breul | Köln

geb. 1986, Dr. phil., Dr. theol., wiss. Mitarbeiter 
am Institut für Katholische Theologie der
Universität zu Köln

martin.breul@uni-koeln.de

Reflexion

378



lich von niemandem mehr ernsthaft als existenziell belangvolle und rational 
rechtfertigbare Selbst- und Weltdeutung betrachtet wird.

Warum aber interveniert Gott dann nicht in der gegenwärtigen Krise? Wa-
rum beendet er nicht die Pandemie? Warum lässt er viele Menschen an Covid-19 
leiden und sterben? Wenn Christ(inn)en in ihrem Glauben einen personalen 
und handlungsfähigen Gott bekennen, warum unternimmt dieser Gott nichts 
in der Stunde der Not? Ist die Pandemie am Ende vielleicht sogar eine erziehe-
rische Maßnahme Gottes, ja vielleicht sogar eine Strafe für die ökonomischen 
und ökologischen Exzesse der letzten Jahrzehnte? Oder zeigt sich nicht zuletzt 
hier endgültig, dass Gott vielleicht existieren mag, er aber in keinem Fall – im 
Sinne eines Theismus – als innerweltlich Handelnder gedacht und geglaubt wer-
den kann?

Zunächst werde ich auf zwei theologische Modelle eingehen, die auf diese 
dringlichen Fragen Antworten zu geben suchen. Ich werde zum einen erläutern, 
wie Karl Rahner unter Rückgriff auf die von Thomas von Aquin entwickelte 
Zweitursachenlehre das Handeln Gottes in der Welt denkt. Mit Rahners Über-
legungen kann verdeutlicht werden, weshalb sowohl die Idee einer göttlichen 
Strafe als auch die Idee einer punktuellen göttlichen Intervention zur Beendi-
gung der Pandemie nicht sinnvoll begründet werden können, ohne zugleich 
zentrale christliche Überzeugungen aufgeben zu müssen. Die Schwachstelle in 
Rahners Ansatz ist jedoch, dass er Gott nur schwer als Person, als konkreten Ak-
teur in der Welt begreifen kann. Daher werde ich, zweitens, seine Überlegungen 
durch einige Argumente ergänzen, die das Handeln Gottes stärker personal und 
kommunikationstheoretisch konzipieren. 

So ergibt sich ein Verständnis des Handelns Gottes, das seine Pointe in der 
personalen Zuwendung eines Gottes sieht, der zur Verwirklichung seines Heils-
willens auf das Mit-Handeln seiner Geschöpfe angewiesen ist. Gott kann dann 
eine Pandemie weder verursachen noch durch ein Eingreifen beenden, da er die 
Eigengesetzlichkeit der Welt und die Autonomie seiner Geschöpfe achtet. Gott 
durchbricht nicht episodisch eine ansonsten kausal geschlossene Welt, sondern 
wirbt auf der personalen Ebene um die Zustimmung der Menschen, die zu Mit-
Subjekten der Realisierung seines Heilswillens werden. Ein kommunikatives, 
d.h. nicht-interventionistisches Handeln Gottes ermöglicht allererst eine freie 
Beziehung zwischen Gott und Geschöpf – würde Gott ab und zu doch eingrei-
fen, wäre es die willkürliche Intervention eines Souveräns, der seinen Unterta-
nen von Zeit zu Zeit etwas Gutes zukommen lassen möchte.

Warum Gott nicht interveniert: Karl Rahner

Beginnen wir mit einem Argument Karl Rahners, das gegen die Möglichkeit
kausaler göttlicher Einflussnahmen auf innerweltliche Prozesse spricht. Rahner 

379

Gottes Handeln



1	 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, in: ders., Grundkurs des Glaubens. Studien zum Begriff des Christen­
tums (Sämtliche Werke, Bd. 26). Freiburg i. Br. 1999, hier: 87.

2	 B. Nitsche, Handeln Gottes – eine schöpfungstheologische und transzendentallogische Rekonstruktion, in: 
B. Göcke / R. Schneider (Hrsg.), Gottes Handeln in der Welt. Probleme und Möglichkeiten aus Sicht der 
Theologie und analytischen Religionsphilosophie. Regensburg 2017, 204–242, hier: 211.

3	 K. Rahner, Grundkurs, 82 [s. Anm. 1].

übernimmt in seinen Überlegungen zum Handeln Gottes in der Welt zunächst 
eine Idee Thomas von Aquins, die besagt, „dass Gott die Welt wirkt und nicht 
eigentlich in der Welt wirkt. Dass er die Kette der Ursächlichkeiten in sich trägt, 
nicht aber sich als ein Glied durch sein Handeln in dieser Kette der Ursachen 
als eine unter ihnen hineinschiebt.“1 Es geht also gerade nicht darum, dass Gott 
in kausale Lücken hineinstoßen oder innerweltlich-geschöpfliche Kausalketten 
unvermittelt beeinflussen kann. Gegen diese Sicht, die man auch als Interventio­
nismus bezeichnen kann, beharrt Rahner auf der absoluten Differenz zwischen 
Gott und Welt. Gott ist für Rahner der formale Grund der Welt, nicht aber eine 
kategoriale (d.h. raumzeitlich verfasste, gegenständliche) Ursache. Mit anderen 
Worten: Gott umfasst als formale Erstursache alle kategorialen Zweitursachen, 
ohne selbst als kategoriale Ursache tätig zu sein. Die göttlich-formale Erstur-
sächlichkeit spannt vielmehr einen Raum des Möglichen auf, innerhalb dessen 
es ein „Ineinander von göttlicher Ermöglichung und geschöpflicher Eigentätig-
keit“2 gibt. 

Rahner hält diese Absage an ein Wirken Gottes auf der Ebene innerweltli
cher natürlicher Ursachen für alternativlos: Würde Gott ab und zu doch auf 
Ebene der innerweltlichen Zweitursachen Einfluss nehmen und sich selbst zu 
einer Zweitursache machen, würde er sich selbst verzwergen, da er damit zu 
einem Teil des weltlichen Seins würde und damit gerade nicht mehr Gott wäre: 
„Gott kann als unsagbare, unumgreifbare Voraussetzung, als Grund und Ab-
grund, als unsagbares Geheimnis in seiner Welt nicht antreffbar sein, er scheint 
in die Welt, mit der wir umgehen, nicht einrücken zu können, weil er ja da-
durch gerade das würde, was er nicht ist: ein einzelnes, neben dem es anderes 
gibt, das er nicht ist.“3 Mit anderen Worten: Gott umgreift die Welt als Sinnho-
rizont, von dem und auf den hin die Welt ist. Daher handelt Gott in der Welt 
nicht in dem Sinne, dass er Teil der Welt wird und versucht, bestimmte natür-
liche Ursachen gewissermaßen „auszuschalten“ und durch göttliche Ursachen 
zu ersetzen. Ein solcher Interventionismus ist unverträglich mit der Auffassung, 
dass Gott die Welt im Ganzen umfasst. 

		
Ein (zu) abstrakter Gott? 

Wie aber kann Rahner dann verhindern, dass Gott überhaupt nicht mehr als 
Handelnder geglaubt wird? Ist ein solch abstrakter Gott, den man um keine 
konkreten Handlungen bitten kann, überhaupt relevant für den konkreten 

Reflexion

380



4	 Ebd., 90.
5	 Ebd., 89.
6	 Ebd.
7	 Ebd., 66.

Glaubensvollzug? Rahner sieht dieses Problem und möchte daher durchaus an ei
nem „Eingreifen Gottes“ festhalten, welches aber immer durch personale Zweitur
sachen vermittelt ist. Eine freie Reaktion des Subjekts auf die Einsicht in den gu
ten Grund des Seins, die zu guten Taten führt, trägt Rahner zufolge daher „mit 
Recht den Charakter des Eingreifens Gottes, auch wenn dieses sich durch die Frei
heit des Menschen hindurch ereignet“4.

Beispielhaft für ein solches Handeln Gottes nennt Rahner den plötzlichen 
Einfall eines guten Gedankens. Natürlich könnte ich diese Eingebung funktional 
oder kausal erklären und dazu meine Biographie, meine derzeitige seelische Ver-
fassung, bestimmte kognitionspsychologische Gegebenheiten etc. heranziehen. 
Und selbst wenn mir diese Erklärung nicht gelänge, wäre ich Rahner zufolge noch 
nicht gerechtfertigt, ein spezielles Eingreifen Gottes anzunehmen, da dies Gott 
auf die Ebene des Weltlichen hinabziehen würde. Allerdings könnte es sein, dass 
mir an dem spontanen Einfall des guten Gedankens aufgeht, in welchem Verhält
nis – nämlich dem der transzendentalen Relation – ich zum absoluten Grund mei
nes Daseins stehe. Dann wäre der gute Gedanke „als Moment der vom Grunde 
freigesetzten einen Welt als meiner Welt eines subjekthaften Verhältnisses zu 
Gott in dieser positiven Bedeutung von Gott gewollt und in diesem Sinne eine 
‚Erleuchtung‘ Gottes“5. Eine konkrete Handlung Gottes ist also stets eine „posi-
tiv heilshafte Konkretisation meines transzendentalen Verhältnisses zu Gott in 
Freiheit“6, und ein solches Bewusst-Werden kann durchaus als Eingreifen Gottes 
gedeutet werden. Mehr als dieses Bewusst-Werden auf Seiten des Menschen kann 
ein Handeln Gottes aber nicht bedeuten, „[d]enn den Gott gibt es wirklich nicht, 
der als ein einzelnes Seiendes neben anderem Seienden sich auswirkt und waltet 
und so gewissermaßen selber noch einmal in dem größeren Haus der Gesamt-
wirklichkeit anwesend wäre.“7

Nur ein terminologischer Trick?

Allerdings scheint es sich hier um eine terminologische Trickserei zu handeln, da 
sich Gottes Präsenz ja nach wie vor darauf beschränkt, Garant und Bedingung der 
Möglichkeit innerweltlicher Kausalzusammenhänge zu sein. Wenn eine Person 
dann angesichts eines bestimmten innerweltlichen Ereignisses realisiert, dass die 
letzte Wirklichkeit und der Urgrund allen Seins Gott ist, dann handelt es sich da-
bei nicht um ein Handeln Gottes, sondern um eine neue Erkenntnis ebendieser 
Person. Dies wäre dann aber lediglich eine Uminterpretation des allgemeinen er-
haltenden Handelns Gottes, nicht aber ein besonderes Handeln Gottes selbst. 

381

Gottes Handeln



8	 Rahner sieht diese Schwierigkeit durchaus selbst, wenn er schreibt, dass eine „Spannung zwischen 
transzendentalem Ansatz und geschichtlicher Religion“ (ebd., 82) besteht. 

Insgesamt ergibt sich also ein zweischneidiges Zwischenfazit: Einerseits kann 
man mit Rahner ein Argument gegen die theologisch plumpe Theorie entwi-
ckeln, dass Gott von Zeit zu Zeit natürliche Ursachen durch göttliche Ursachen 
ersetzt und sporadisch kausale Interventionen vornimmt. Rahners Theologie er-
möglicht und erfordert das Denken der Eigenständigkeit der Welt – Gottes Ge-
genwart konkurriert nicht mit der Gegenwart natürlicher Ursache-Wirkungszu-
sammenhänge, sondern ist die Grundierung aller innerweltlichen Ursache-Wir-
kungs-Zusammenhänge. Wer glaubt, dass Gott Pandemien oder andere Naturka-
tastrophen verursacht, verkennt daher die Transzendenz Gottes. Dies gilt aber 
eben auch für den, der darauf hofft, dass Gott Pandemien oder andere Naturka-
tastrophen durch episodische wirkursächliche Interventionen beenden könnte. 

Andererseits – und dies ist der Nachteil einer an Rahner angelehnten Theo
logie – handelt es sich um eine eher abstrakte Gedankenfigur, die nur schwer 
mit dem konkreten Glauben geschichtlicher Subjekte in Einklang zu bringen 
ist.8 Rahners sehr theoretische Überlegungen zum Verhältnis von formalen und 
kategorialen Ursachen haben Schwierigkeiten damit, Gott als personales Gegen-
über zu sehen, dessen Handeln in einer kommunikativen Zuwendung zur Welt 
besteht. Rahner nutzt durch die Verwendung des Sprachspiels der Kausalität – 
trotz aller Beteuerungen, dass es sich nicht um eine physische, sondern eine me
taphysische Ursache im Sinne einer transzendentalen Bedingung der Möglich-
keit von Ursachen überhaupt handelt – einen problematischen begrifflichen 
Rahmen. In diesem Rahmen von Ursachen und Wirkungen wird die Ebene von 
Handlungsabsichten und -gründen, von Freiheit oder auch von intersubjektiver 
Anerkennung nicht erreicht. Daher könnte die Reformulierung der Rede vom 
Handeln Gottes jenseits von Ursache-Wirkungs-Beziehungen, d.h. in einem 
kommunikativen bzw. personalen Sprachspiel, noch einmal eine genauere For-
mulierung des innerweltlichen Handelns Gottes ermöglichen.

Gottes Handeln als kommunikatives Handeln

Wenn man das Handeln Gottes als kommunikatives Handeln denken möchte, 
ist es sinnvoll, sich theologischen Entwürfen zuzuwenden, die Gott stärker per-
sonal denken und insbesondere die Freiheit Gottes und des Menschen in den 
Blickpunkt rücken. Exemplarisch verteidigt die Kölner Fundamentaltheologin 
Saskia Wendel einen solchen Ansatz. Wendel hält an der prinzipiellen Möglich-
keit göttlichen Handelns in der Geschichte fest. Zugleich verabschiedet sie jegli-
chen Interventionismus: Zum einen degradiere ein Interventionismus Gott zu 
einer Ursache innerhalb der Welt – dies war ja auch schon Rahners Argument. 

Reflexion

382



9	 S. Wendel, Vergebung und Zusage. Hannah Arendts Begriff des Handelns und seine Bedeutung für die Be­
stimmung des Handelns Gottes, in: ZKTh 135 (2013), 414–432, hier: 426.

10	 S. Wendel, Der „beständige Wunsch, ein würdiges Glied im Reiche Gottes zu sein“ (I. Kant). Das Bittgebet 
auf dem Prüfstand der Vernunft, in: M. Striet (Hrsg.), Hilft Beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet. Frei-
burg i. Br. 2010, 11–30, hier: 22.

11	 Ebd., 24.
12	 Ebd., 26.

Zum anderen stelle ein solcher Interventionismus eine direkte Gefährdung 
menschlicher Freiheit dar: „Gott hat im Setzen eines Anfangs das von ihm Ge-
schaffene seinem Bild entsprechend geschaffen, folglich auch seiner Freiheit 
entsprechend und so ‚freigelassen‘ in eben jene ihm entsprechende Freiheit hi-
nein. Würde er nachträglich in diese Schöpfung intervenieren, setzte er diese 
Freiheit außer Kraft und nähme darin nicht nur sein Geschenk der Freiheit zu-
rück, sondern auch die Gottbildlichkeit seines Geschöpfs.“9

Jenseits des Interventionismus gibt es aber durchaus alternative Redeweisen 
von einem innerweltlichen Handeln Gottes. Wendel bindet das geschichtliche 
Handeln Gottes an die Manifestation des Unbedingten in der Welt durch den 
Menschen, da dieser als Bild des Unbedingten immer schon das Potenzial habe, 
Gottes Handeln in der Welt wirklich werden zu lassen: „Gott ermächtigt den 
Menschen von Beginn an dazu, sich selbst zu dem Bild zu machen, das er als 
Geschöpf Gottes immer schon ist: zum Bild des Unbedingten, um so Unbedingtes 
im Bedingten wirklich werden zu lassen.“10

Es ist nun wichtig zu sehen, dass der Verzicht auf supranaturale Interventio
nen gerade nicht zu einer immer größeren Unbeteiligtheit Gottes an der Ge-
schichte der Menschen, zu einer desinteressierten Zurückhaltung stilisiert wird. 
Die Selbstbeschränkung Gottes geht einher mit dem Gedanken der kenosis Got
tes, d.h. dem göttlichen Entschluss, selbst Teil der Geschichte zu werden. Die 
Handlungsmacht Gottes zeigt sich christlich gerade in Leben und Sterben Jesu: 
„Im Handeln Jesu handelt Gott in der Geschichte, gleichwohl nicht intervenie-
rend, nicht auf übernatürliche Weise, sondern im Vollzug eines zutiefst mensch-
lichen Lebens. Er zeigt in eben jenem Handeln als Mensch, wozu Menschen fä-
hig sein könnten, wenn sie sich dazu entschließen, sich in Freiheit zum Bild un-
bedingter Liebe zu machen, die alles vermag (…).“11

So wie in Jesus Christus die unbedingte Handlungsmacht Gottes sichtbar ist, 
die gerade das Kreuz nicht als Symbol des Scheiterns, sondern als Zeichen der 
Allmacht Gottes im Sinne einer Achtung der Freiheit des Geschöpfs betrachtet, 
so wirbt Gott in seinem Handeln um jede(n) Einzelne(n) und hat dazu nichts 
anderes als die Mittel unbedingter Liebe zur Verfügung: „Denn so sucht Gott 
den Menschen dazu zu bewegen, in seinem Handeln Leben in Fülle zu realisie-
ren: durch Anziehung, Verlockung hin zu eben jener unbedingten Liebe, die 
Gott selbst ist.“12 Die Selbstbeschränkung des göttlichen Willens ist dabei nicht 
auf eine jederzeit revidierbare Entscheidung Gottes zurückzuführen, da dies die 

383

Gottes Handeln



13	 S. Wendel, Vergebung, 430 [s. Anm. 9].
14	 M. Striet, Sorgen mit dem lieben Gott. Die Atheismusdebatte gewinnt wieder an Gewicht, in: ders. (Hrsg.), 

Wiederkehr des Atheismus. Freiburg i. Br. 2008, 99–118, hier: 116 (meine Hervorhebung).
15	 H. Peukert, Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und 

Status theologischer Theoriebildung. Frankfurt/M. ³2009, 331.

Unbedingtheit der göttlichen Liebe wiederum unter Bedingungen stellen würde. 
Vielmehr ist der Nicht-Interventionismus ein strukturelles Merkmal des liebenden 
Willens Gottes, nicht aber Resultat eines göttlichen Abwägungsprozesses: „Der 
Bestimmung des göttlichen Willens als Liebe ist die Selbstbeschränkung dieses 
Willens intrinsisch zugehörig, und damit ist sie auch nicht bloß äußerlich gege-
ben eben im Sinne eines nachträglichen, jederzeit revidierbaren Verzichts.“13

Gottes Handeln als Werben um den Menschen

Auf Basis von Wendels nicht-interventionistischer Theorie des Handelns Gottes 
in der Welt kann nun noch einmal pointiert gesagt werden, was es bedeutet, das 
Handeln Gottes in der Welt als kommunikatives Handeln zu denken: Ein sol-
chermaßen konzipiertes Handeln Gottes wirkt in der Welt gerade nicht durch 
Interventionen eines weltenthobenen Souveräns, sondern als innovatorisches 
Handeln durch die „freigelassenen“ Menschen. Die kommunikative Einbezie-
hung des freien Geschöpfs als Partner Gottes in das göttliche Liebesgeschehen 
ermöglicht es Gott, seinen Heilswillen in der Welt durch die Handlungen des 
Menschen geschehen zu lassen. Pointiert fasst dies Magnus Striet: „Gott wirkt 
nicht, sondern wirbt um die Freiheit des Menschen – mit allen Risiken.“14

Der Handlungsmodus Gottes ist also die kommunikative Interaktion mit den 
Menschen, nicht das Manipulieren innerweltlicher Kausalrelationen. Daraus 
folgt, dass die Rede vom Handeln Gottes eine aktivierende, politische Brisanz 
besitzt: Gott kann nur dann handeln, wenn Menschen seinen Willen geschehen 
lassen. Menschen sind nicht die passiven Empfänger gnadenhafter Interventio
nen, sondern die aktiv Mit-Handelnden, die das Handeln Gottes in der Welt ver
körpern. Der Glaube an ein Handeln Gottes ist daher nicht primär eine theore
tische Überzeugung über die Struktur des Kosmos, sondern eine Lebenspraxis. 
Dies hat schon Helmut Peukert im Anschluss an Johann Baptist Metz und Jür-
gen Habermas festgehalten: „Der Glaube ist in sich selbst eine Praxis, die als 
Praxis, also im konkreten kommunikativen Handeln, Gott für die anderen be-
hauptet und diese Behauptung im Handeln zu bewähren versucht. (…) Als prak-
tische Solidarität mit den anderen bedeutet er die Behauptung der Wirklichkeit 
Gottes für sie und für die eigene Existenz.“15

Gott handelt also in der Welt, indem er kommunikativ um die freie Zustim-
mung der Menschen wirbt, die sich seine Handlungsabsichten zu eigen machen 
und damit Mit-Subjekte des göttlichen Handelns werden können. Gott wendet 

Reflexion

384



sich der Welt personal zu und greift gerade deshalb nicht in die Eigenständigkeit 
der naturgesetzlichen Welt oder in die Autonomie seiner Geschöpfe ein, weil er 
damit seine Schöpfungsabsicht – die Gewinnung von Mitliebenden – widerrufen 
würde. Für die Geschöpfe Gottes bedeutet dies einerseits eine gewisse Ernüchte-
rung: Ein passives Zurücklehnen mit der Einstellung eines „Gott wird es schon 
richten“ ist mit einem solchen Konzept des Handelns Gottes nicht zu haben. An-
dererseits kann dieser Ansatz auch befreiend wirken: Das Geschöpf ist nicht als 
Untertan eines göttlichen Souveräns im Blick, sondern als freies Gegenüber, das 
im Horizont der göttlichen Verheißung und in der konkreten Nachfolge Jesu zu 
„Zeichen und Werkzeug“ des göttlichen Handelns in der Welt werden kann. 

Fazit: Gottes Willen frei geschehen lassen

Was bedeuten diese Überlegungen nun für Christ(inn)en, die mit der Pandemie 
umgehen und diese in ihrer religiösen Selbst- und Weltdeutung berücksichtigen 
müssen? Es gilt, auf das Handeln des guten Gottes zu setzen. Dieses Handeln kann 
aber nicht im Sinne einer magischen Umzauberung der Welt gedacht werden, in 
der Gott nach Belieben naturgesetzlich Unmögliches vollbringt. Das Handeln 
Gottes ist vielmehr in der symbolischen Vergegenwärtigung der personalen Selbst-
zusage Gottes zu sehen, die auch und gerade in Zeiten der Krise gilt: Der Grund 
allen Daseins ist Gottes guter Wille und Gottes unbedingte Liebe. Und eben weil 
dies so ist, kann Gott nicht sporadisch eingreifen und wie ein Magier die natürli-
che Ordnung scheinbar durchbrechen. Ein solcher „episodischer Theismus“ wür-
de Gott verzwergen, er würde ihn zu einer kausalen Kraft unter vielen anderen 
machen und damit das verfehlen, was die christliche Rede vom Handeln Gottes 
eigentlich aussagen möchte. Gottes Liebe zu den Menschen zeigt sich gerade da-
rin, dass er keine kausalen Manipulationen der eigengesetzlichen Welt vornimmt. 
Würde Gott nämlich sporadisch in der Welt intervenieren, dann käme die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch der Beziehung zwischen Souverän und Unter-
tan, zwischen Herr und Knecht gleich. Das Bittgebet des Menschen hätte dann 
die theologisch höchst problematische Funktion, Gott um die absolute Ausnah-
me einer supranaturalen Intervention anzuflehen, die dieser in seiner Souveräni-
tät nach eigenem Gutdünken unternehmen oder eben unterlassen könnte. Wenn 
Gottes Liebe und Gottes Macht aber darin gesehen wird, jemanden aus sich selbst 
herauszusetzen, der unabhängig von göttlicher Macht und damit frei ist, dann ist 
eine göttliche Intervention ausgeschlossen, da die Freiheit des Geschöpfs damit 
wieder aufgegeben wäre. Dies wäre das eigentliche Scheitern Gottes.

Wenn man die in diesem Text entwickelten Gedanken bündelt, ergibt sich: Die 
Rede vom Handeln Gottes ist bleibend sinnvoll. Allerdings sollte man unter dem 
Handeln Gottes nicht das episodische Eingreifen in innerweltliche Ursache-Wir
kungs-Zusammenhänge verstehen, sondern eine kommunikative Selbstzusage Got

385

Gottes Handeln



tes als Liebe, der um die Anerkennung seiner Geschöpfe wirbt. So ist die Corona-
Pandemie weder eine Strafe Gottes – dies würde dem Grunddatum des Christen- 
tums, dass Gott sich in Jesus von Nazareth selbst als unbedingte und den Men-
schen zugewandte Liebe mitgeteilt hat, widersprechen. Noch ist es sinnvoll, auf 
eine magische Intervention Gottes zu hoffen, mit der die Pandemie per Hand-
streich ein für alle Mal erledigt wird. Gott ist weder Verursacher der Pandemie 
noch der letzte Notnagel in der Pandemiebekämpfung. Vielmehr handelt Gott 
in der Welt, wenn Menschen seinen guten Willen aus freien Stücken geschehen 
lassen und er als guter Grund allen Seins symbolisch vergegenwärtigt wird. Ein 
solches Verständnis des Handelns Gottes kann helfen, die pandemische Krise zu 
bewältigen – und zwar nicht, indem man sich als Geschöpf Gottes zurücklehnt 
und zum passiven Empfänger einer erhofften gnadenhaften Intervention Gottes 
macht, sondern indem man sich als Geschöpf Gottes als Mit-Subjekt des göttli
chen Handelns betrachtet und dort, wo man kann, mithilft, die Liebe Gottes real 
werden zu lassen. 

Reflexion

386


