Michel Henry

Daniel Remmel | Fulda, Marburg

geb. 1989, Dr. theol., wiss. Assistent,
verheiratet, zwei Kinder

remmel@thf-fulda.de

,Gott in uns”

Michel Henry im Gesprach mit Meister Eckhart

Zu den pragendsten Gestalten in der Geschichte der christlichen Spiritualitat
zahlt sicherlich der mittelalterliche Mystiker Meister Eckhart (um 1269-1328).
Eckharts Denken kreist in erster Linie um das Motiv einer Geburt Gottes in der
menschlichen Seele. Dieser spekulative Spitzengedanke ist eingebettet in eine
Anthropologie, die vor allem die menschliche Innerlichkeit in den Blick nimmt.
Schon Augustinus hat eine Theologie der menschlichen Innerlichkeit entwickelt
und die Idee einer den Menschen schon vor aller Reflexion bestimmenden Un-
mittelbarkeit Gottes dargelegt: Gott, so der Kirchenvater, sei dem Menschen in-
nerlicher als er sich selbst (interior intimo meo).

Eckhart greift dieses Motiv gott-menschlicher Intimitdt auf und macht es
zum Zentrum seiner Theologie. Wenn man spirituelle bzw. mystische Theologie
als Frage nach der Erfahrbarkeit Gottes im eigenen Leben versteht, so lautet Eck-
harts Antwort: Eine existentielle Gotteserfahrung wird zuallererst am Grund des
menschlichen Selbst zuteil. Am innersten Grund der menschlichen Seele wirkt
Gott. Der Seelengrund bezeichnet eine Dimension der menschlichen Selbsterfah-
rung, die dem Nachdenken tiiber sich selbst noch vorausgeht und deshalb eine
intuitiv-affektive Qualitdt besitzt. Wichtig ist es, den Seelengrund nicht ding-
haft misszuverstehen. Er meint eine Vollzugswirklichkeit im Innersten des Men-
schen, aus der die unterschiedlichen humanen Vermogen entspringen. Der See-
lengrund ist zudem nicht unmittelbar mit Gott zu identifizieren. Er ist zwar un-
geschaffen und gottgleich, aber eben nicht mit Gott selbst vollig identisch, son-
dern eher als Bild Gottes zu beschreiben. Vom Seelengrund zu sprechen bedeu-
tet demzufolge, jeden Menschen als eine andauernde Menschwerdung Gottes
zu interpretieren und das Verhidltnis von Gott und Mensch als eine Einheit in
Differenz zu bestimmen. In der menschlichen Erfahrung kommt diese wesentli-

387



Reflexion

che Bestimmung des Menschen als Bild Gottes und damit die Erfahrung der gott-
lichen Unmittelbarkeit im Geschehen der unio mystica, der mystischen Vereini-
gung mit Gott, zum Vorschein. Diese spezifische Erfahrung muss vorbereitet wer-
den durch einen geistlichen Weg der Verinnerlichung und des Innehaltens, in
dem festgelegte Vorstellungen und Selbstbilder durchkreuzt werden. Eckhart
spricht von einer Haltung der Abgeschiedenheit und geistlichen Armut. Wer in
Aneignung dieser geistlichen Grundhaltungen die mystische Einheit erlebt, der
wird auch eine existenzielle Verdnderung erfahren: nicht Selbstbehauptung und
Selbstzentrierung, sondern eine von der gottlichen Liebe gepragte Grundhaltung
zeichnen dann das Verhiltnis des Menschen zu sich selbst, zum Nachsten und
zur Welt aus.!

Die theologische Anthropologie Meister Eckharts pragt auch die Lebenspha-
nomenologie des franzdsischen Philosophen und Literaten Michel Henry (1922-
2002). Die Theologie ist auf Henry vor allem aufgrund seines religionsphiloso-
phischen Spatwerks in Gestalt einer erst in dessen Todesjahr abgeschlossenen
Werktrilogie aufmerksam geworden.? Eckhart spielt in diesen Werken eine wich-
tige Rolle?, seine Relevanz fiir Henry wird aber schon in dessen grundlegenden
philosophischen Uberlegungen sichtbar. Denn Eckhart gilt Henry als einer von
wenigen Denkern, die eine in der abendldndischen Geistesgeschichte weitge-
hend vergessene Erfahrungsdimension thematisiert haben: das Phanomen der
menschlichen Unmittelbarkeit zu sich selbst, das Phanomen der Immanenz.*

Grundlagen der Lebensphanomenologie

Henry wird der philosophischen Strémung der Phanomenologie zugerechnet.
Diese befasst sich mit der Aufgabe, das ,,Wie” der menschlichen Erfahrung zu
analysieren. Edmund Husserl, die Griindergestalt des phanomenologischen An-
satzes, betrieb diese Aufgabe als Analyse der Bewusstseinsstrukturen. Sein bedeu-
tendster Schiiler Martin Heidegger sah in der Konzentration auf das Bewusstsein
eine Engfiihrung und versuchte stattdessen den existentiellen Vollzug des Men-
schen in der Welt zu beschreiben. Henry kritisiert beide Denker mit dem Vor-
wurf, die Ursprungsbedingung aller menschlichen Erfahrung dabei iibergangen

1 In meiner knappen Eckhart-Darstellung folge ich den Ausfithrungen von S. Wendel, Christliche
Mystik. Eine Einfiihrung. Regensburg 22011.

2 Gemeint sind: M. Henry, ,Ich bin die Wahrheit”. Fiir eine Philosophie des Christentums. Ubers. v.

R. Kiihn. Freiburg i. Br. 22012; ders., Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Ubers. v. R. Kiihn.
Freiburg i. Br. *2011; ders., Christi Worte. Eine Phinomenologie der Sprache und Offenbarung. Ubers. v.
M. de Coulon. Freiburg i. Br. 22013.

3 Man kann Henrys Denken auch zu anderen Mystikern in Beziehung setzen, so etwa zu Johannes
vom Kreuz. Siehe dazu R. Welten, The Night in John of the Cross and Michel Henry, in: Studies in Spiri-
tuality 13 (2003), 213-233.

4 Vgl. M. Henry, Das Wesen des In-Erscheinung-Tretens. Ubers. v. A. Hansen. Hrsg. v. S. Gritzel.
Freiburg i. Br. 2019.

388



Michel Henry

zu haben, ndmlich die Unmittelbarkeit des menschlichen Ich zu sich selbst, an-
ders gesagt: eine Immanenz, die auf ihre eigene Weise wirklich erfahren wird.
Husserl und Heidegger sind laut Henry einer ,Phidnomenologie der Welt” zuzu-
ordnen. Sie beide machen den Erfahrungsbezug des Menschen zu dem ihm ge-
geniiber Anderen, zu den Mitmenschen, zu den Dingen der Welt zum Thema.
Sie beschiftigen sich also mit der menschlichen Transzendenz in einem philoso-
phischen Sinn. Ist damit aber die letzte Bedingung menschlicher Erfahrung er-
reicht? Henry bestreitet dies: Transzendenz muss auf Immanenz, das Erscheinen
der Welt auf ein urspriingliches Sich-Selbst-Erscheinen zuriickgefithrt werden.

Diese formale Uberlegung gewinnt an Farbe, wenn man Henrys Darlegungen
zur konkreten Bestimmung der menschlichen Selbstbeziiglichkeit berticksichtigt:
Diese ist als Lebendigkeit zu beschreiben — daher auch die Bezeichnung ,,Phédno-
menologie des Lebens”. Leben in diesem Sinne ist von einer biologischen Le-
bensdefinition anhand organischer Prozesse grundlegend zu unterscheiden und
als Affektivitdt, also als intuitives Fiihlen zu verstehen. Man konnte an dieser
Stelle einwenden, dass auch Fithlen den Weltbezug des Subjekts vor Augen fiih-
re und deshalb eine Weise menschlicher Transzendenz darstelle. Gefiihle regen
sich, wenn etwas Anderes, von auf’en Kommendes das Subjekt affiziert. Wer das
Fiihlen so beschreibt, erreicht nach Henry nicht die innerste Wirklichkeitsebene
des Affekts. Sieht man ndmlich davon ab, das Gefiihl in seinem Zusammenhang
zu den welthaften Faktoren zu verstehen, und blickt hin auf die innerste Voll-
zugswirklichkeit des Affekts, auf die Unmittelbarkeit seiner subjektiven Erfah-
rungsweise, so wird deutlich: In der Affektivitdt zeigt sich nur der Affekt selbst.
Erscheinungsweise und Gehalt sind eins: Der Schmerz vermittelt zuerst den
Schmerz selbst. Ein urspriingliches Sich-selbst-Erscheinen bzw. -Affizieren, in
dem alle Erfahrung griindet, ist damit freigelegt. Den Affekt von seinen Beziigen
zur Welt losgelost zu betrachten und ihn auf sein , Wesen” zurtickzufiihren, meint
die Durchfiihrung der phdnomenologischen Reduktion. Etwas unter Absehung
von bestimmten Aspekten auf das Wesentliche zu reduzieren, ist die Methode
der Phidnomenologie tiberhaupt.

Die Selbstaffektion ist damit als Kernbestand dessen anzusehen, was es fiir
Henry bedeutet, ein Ich zu sein. Selbsterfahrung beginnt nicht mit dem Nach-
denken tiber sich selbst. Dies ruft namlich die Frage hervor, woher ich iiberhaupt
weif3, dass der Gegenstand meines Nachdenkens ich selbst bin.’ Die Ich-Erfah-
rung ist primdr ein unmittelbares Ersptliren und Erleben meiner selbst. Auf der
Grundlage dieser Uberlegungen spricht Henry von einer Duplizitit des Erschei-
nens. Jede Erfahrung ist durchzogen von zwei Erscheinungsweisen: der unmit-
telbaren Selbstaffektion (, Wahrheit des Lebens”) und dem nach auflen gerichte-

5 Siehe zu diesem sog. Reflexionsproblem im Selbstverhiltnis etwa D. Henrich, Denken und Selbstsein.
Vorlesungen iiber Subjektivitit (stw 2170). Frankfurt/M. 2016.

389



Reflexion

ten Erscheinen der umgebenden Wirklichkeit (, Wahrheit der Welt”). Beide Er-
scheinungsweisen sind strukturell verschieden. Aber die Erscheinungsweise des
Lebens ist Grundlage fiir jene der Welt.

Korper, Leib und Fleisch

Henry macht die Zweiheit der Erscheinungsweisen an der menschlichen Kor-
pererfahrung deutlich. Zundchst sind menschliche Korper — sowohl der eigene
wie der des anderen — als Objekte in der sinnlichen Wirklichkeit erfahrbar. Sie
erscheinen in der Welt. Wesentlicher fiir die menschliche Korpererfahrung ist
aber wohl, dass Menschen ihre Korper ganz subjektiv erleben. Fiir diese subjek-
tive Gegebenheitsweise des Korpers hat schon Husserl die Bezeichnung , Leib”
eingefiihrt. In ihrer Leiblichkeit sind menschliche Subjekte fiir die Wirklichkeit
geoffnet. Sie erfahren die Welt kraft ihres Leibes, mit dessen Sinnen sie die Welt
von einem , Nullpunkt” (Husserl) aus wahrnehmen. Mit dem Leib kénnen sich
Subjekte aber auch in der Welt bewegen, handeln und sich die Welt in immer
neuen Perspektiven erschlieflen.

Diese Subjektivitdt der Korpererfahrung interessiert Henry vorrangig. Er ver-
bindet sie mit seiner zentralen Entdeckung einer Phidnomenologie des Lebens®:
Damit ich mir in meinem Leib die Welt erschliefSen kann, braucht es zunachst
eine erfahrungshafte Unmittelbarkeit zu meinem Korper als Leib. Wie aber er-
fahre ich meinen Korper und all die mit ihm verbundenen Fihigkeiten und wes-
halb bin ich imstande, diese auszuiiben? Der Schliissel liegt fiir Henry auch hier
im Gedanken einer unmittelbaren Selbstaffektion. Im Kontext der Beschreibung
der Leiberfahrung nennt Henry das unmittelbare Erleben meiner selbst, das zu-
gleich die Erfahrung ist, die leiblichen Vermégen auszuiiben, das Fleisch. Ein
menschliches Ich zu sein bedeutet nach Henry also, ein Fleisch zu sein. Ohne
hier die Details der lebensphdnomenologischen Leibanalyse darbieten zu kon-
nen, kann gesagt werden: Affektiv-unmittelbare Fleischlichkeit und weltbezo-
gene Sinnlichkeit des Leibes gehen zusammen und Letzteres findet im zuerst
Genannten seinen Grund. Auch das Denken griindet in der affektiv-leiblichen
Gewissheit des ,Ich-kann*“.

Der Mensch als ,Sohn Gottes*
Sich in einer affektiven Weise selbst zu erfahren, sich unmittelbar selbst zu er-
spiiren, ist fiir Henry eine passive Erfahrung. Selbstsein bedeutet sich selbst ge-

geben zu sein. Wann immer der Mensch denkt und handelt, kann er dies nur
kraft einer Lebendigkeit, fiir die er selbst nicht aufkommen kann, sondern die er

6 Vgl. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur I'ontologie biranienne. Paris °2014.

390



Michel Henry

als standige Gabe in sich empfangt. Diese Erfahrung menschlicher Gegebenheit
und menschlicher Kontingenz deutet Henry — gewiss mitbestimmt durch seine
Lektiire der Eckhart’schen Predigten — in einem theologisch-christlichen Sinn.
Er verwehrt sich damit einer Option, die im Denkraum der Phidnomenologie et-
wa durch Heidegger vertreten wird und die darin besteht, menschliche Existenz
als grundloses Geschick zu deuten und die Erfahrung der Endlichkeit und Nich-
tigkeit und die existenzielle Annahme des Todes in den Mittelpunkt zu stellen.
Fir Henry tragt die Erfahrung der Lebensgabe eine Verheiffung in sich. Sie ver-
heif3t eine Ewigkeit, die liber die Kontingenz des eigenen Lebens hinausfiihrt.
Zu leben ist die Erfahrung von Pridsenz, von Wirklichkeit, die der Fliichtigkeit
und damit der Irrealitdt der zeitlichen Bewusstseinserfahrungen entgegenzuset-
zen ist.

Prasenz auf Ewigkeit zurtickzufiihren - eine solche Perspektive kann der fran-
zosische Phanomenologe nur entfalten, weil er in seinem Spatwerk auf offen-
barungstheologischem Fundament reflektiert. Ein methodischer Atheismus,
wie ihn sich etwa Husserl selbst auferlegt hat, spielt an dieser Stelle keine Rolle
mehr. Vielmehr legt Henry ganz in christlichen Denkmustern eine Theologie
des Lebens vor. Schon bevor sich das Leben im endlichen Menschen vollzieht,
besitzt es in Gott seine Wirklichkeit. In der Bibel ist die Bezeichnung Gottes als
Leben ein gidngiges Narrativ, etwa im Johannesevangelium (vgl. Joh 1,4), das
fir die theologische Entwicklung des lebensphdanomenologischen Ansatzes von
zentraler Bedeutung ist. Henry spricht prominent von der , johanneische[n]
Ur-Intelligibilitdt“” des Lebens und bringt damit ein Doppeltes zum Ausdruck:
Zunichst ist es eine Aussage liber die gottliche Wirklichkeit und eine Absage an
die hellenistische Tradition der Gottesrede. Im griechischen Denken, etwa bei
Aristoteles, ist Gott das sich selbst denkende Denken, der nicht-affizierbare, des
Leidens unfahige, vollkommene Geist. Mit Bezug auf die johanneischen Schrif-
ten setzt Henry einen gegenteiligen Akzent: Er will Gott pathisch verstanden
wissen. Gott ist Leben bzw. Fleisch, das sich selbst affiziert. Ein solches Gottes-
verstandnis, das mit Gottes Affizierbarkeit, Leidensfdhigkeit und Leidenschaft-
lichkeit rechnet, ist insbesondere mit der Fleischwerdung des gottlichen Wortes
gefordert. Nur ein Gott, der Leben und Fleisch ist, kann auch Fleisch werden
und am Dasein des Menschen als Mensch teilnehmen.

Die Selbstaffektion, die Gott ist, beschreibt Henry ferner mit trinitatstheolo-
gischen Begriffen. Gott ist das affektive Sich-selbst-Erfahren des Vaters im Sohn
durch den Heiligen Geist. Besonders der gottimmanente Sohn, der Ur-Sohn, der
Ur-Christus, gewinnt in Henrys Trinitdtstheologie Gewicht. Er steht fiir die per-
sonale Individualitdt und Einzigkeit Gottes, dafiir, dass Gott nicht nur das Le-
ben, sondern der Ur- bzw. Erst-Lebendige ist.

7 M. Henry, Inkarnation, 399 [s. Anm. 2].

391



Reflexion

Die Rede von der ,johanneischen Ur-Intelligibilitdt des Lebens” besagt auch, dass
das menschliche Leben mit dem gottlichen Leben substanziell identisch ist. Es
gibt nur ein einziges Leben, das sich in Gott und im Menschen stindig in Form
der Selbstaffektion vollzieht. Diese Einheit und Einzigkeit des Lebens mutet mo-
nistisch an; Gott und Mensch scheinen miteinander identifiziert zu werden. Ge-
gen diesen verbreiteten Verdacht ldsst sich einwenden, dass Henry — wie schon
Eckhart — einerseits die Vollzugsweise (Modus) des Lebens in Gott und im Men-
schen klar unterscheidet. Gott und nicht der Mensch ist die Quelle des Lebens.
Nur Gott kann sich selbst im Leben begriinden, weil er das Leben ist. Der leben-
dige Mensch hingegen ist gegentiiber dem Leben, das sich in ihm selbstaffiziert,
absolut ohnmaichtig und passiv. Henry prégt hierfiir die Unterscheidung von
starker und schwacher Selbstaffektion. Andererseits steht in den religionsphilo-
sophischen Uberlegungen Henrys fest, dass der lebendige Mensch und der Erst-
Lebendige nicht zu identifizieren sind.® Wenn sich das Leben ereignet, dann voll-
zieht es sich in einer absoluten Individualitdt, die jeden lebendigen Menschen
sowohl von seinen Mitmenschen als auch vom Erst-Lebendigen unterscheidet.
Jeder Mensch erfahrt das eine gottliche Leben und damit auch sich selbst in Sin-
gularitdt und Unvertretbarkeit.

Der Mensch darf sich aufgrund der Gabe des Lebens, die er in sich erfdhrt, als
Sohn? bzw. Kind und Inkarnation Gottes verstehen. Gottes Kind zu sein stellt
aber keine Erfahrung der Abhdngigkeit, sondern der Freiheit dar, weil das Leben
dem Menschen iibergeben und zugeeignet wird. Mit diesem Leben unmittelbar
verbunden ist die Erfahrung der vielféltigen leiblichen Vermdgen und damit
eines ,Konnens”, das der Mensch unmittelbar aus sich selbst umsetzen kann.
Freiheit, so sagt es Henry schon wiahrend der Anfinge seines Nachdenkens, ist
das fundamentale Motiv seiner Philosophie.

Stinde, Offenbarung und Erlésung

Die Freiheitserfahrung birgt eine gewisse Ambivalenz, die in der lebensphdnome-
nologisch fundierten Theologie Henrys der Entfaltung des Stindenbegriffs dient:
Die Erfahrung der Freiheit trdagt in sich die Gefahr des Egozentrismus. Henry re-
konstruiert diesen Zusammenhang im Ausgang von der Beobachtung, dass die
Erfahrung des Lebens eine Erfahrung der Selbst-Erméachtigung ist. Eigentlich fin-
det sich der Mensch in einer urspriinglichen Passivitdt im Leben. Er ist sich ge-
geben, was theologisch als Gotteskindschaft reformuliert werden kann. Er steht
aber in Gefahr, diese Verdanktheit zu vergessen, gerade weil die Selbstaffektion
sich als ein leibliches ,Ich-kann*, als Freiheit des Menschen realisiert. Das Ver-

8 Vgl. M. Henry, Wahrheit, 146-148 [s. Anm. 2].
9 Henry benutzt fast ausschlielich die Bezeichnung ,Sohn“. In Anndherung an eine geschlechterge-
rechte Sprache mochte ich von Gotteskindschaft sprechen.

392



Michel Henry

gessen des Lebens und seiner Bestimmungen droht aber auch aus phdanomeno-
logischen Griinden, die in der Zweiheit der Erscheinungsweisen begriindet sind.
In ihrer Unmittelbarkeit entzieht sich ndmlich die Erfahrung, (als Kind Gottes)
zu leben, einer bewussten Thematisierung, weil das Leben solchen Versuchen,
es im Nachdenken zu erfassen, immer schon vorausliegt: ,Leben” und , Welt”
sind — wie schon dargelegt — strukturell verschieden. Droht dem Leben aber
das Vergessen, so droht es auch der Bestimmung des Menschen als verdanktes
Kind Gottes. Das Lebensvergessen verschlingt dartiber hinaus die menschliche
Gemeinschaftserfahrung, die Henry damit erkldrt, dass das Leben, das alle Le-
bendigen in sich erfahren, in jedem das eine gottliche Leben ist. Als Lebendige
stehen die Menschen von vornherein in einer Gemeinschaftlichkeit, an deren
phidnomenologischer Rekonstruktion das in sich selbst zentrierte und einander
unzugangliche menschliche Bewusstsein nur scheitern kann. Henry fiihrt die-
se vielfdltigen Beobachtungen, die das menschliche Selbstsein ausmachen, in
seiner Rede von der ,transzendentalen Illusion des Ego“!® zusammen: Das sich
empfangende Sich verschwindet hinter dem sich selbst als absolut begreifen-
den Ich. Wer sich selbst als sich empfangendes Kind, ja mehr noch, als in Ge-
meinschaft gesetztes Kind unter Kindern vergisst, der neigt in seiner bewussten
Lebensfiihrung dazu, nur noch um sich zu kreisen. Er tendiert zu egoistischer
Selbstsorge und damit zur Stinde.

Wie aber findet der Mensch wieder aus der Siinde heraus? Dass der stindigen-
de Mensch den Kontakt zur Wirklichkeit Gottes nicht verliert, diirfte klar sein,
empfangt doch auch dieser jeden Augenblick die Gabe des gottlichen Lebens
in sich. Henry deutet die passive Selbstaffektion des Menschen gar als primére
Weise der Offenbarung. Gott spricht im , Wort des Lebens” den Menschen an."!
Weil aber dieser Offenbarung aus Sicht des menschlichen Bewusstseins das Ver-
gessen droht, 10st dieser Hinweis die Frage nach einem Ausweg aus der stindigen
Selbstzentrierung nicht. Diesen Weg bahnt vor allem das neutestamentliche
Zeugnis, des Naheren die Predigt Jesu. Henry interpretiert die Verkiindigung
Jesu als einen Diskurs, der das gottliche Leben des Menschen und die Gottes-
kindschaft vor Augen fiihrt. Vorbereitet durch die Lektiire des Neuen Testaments
und eine entspreche Verdnderung im menschlichen Selbstverstindnis kann es
dem Menschen von Neuem gelingen, seiner Gotteskindschaft gemaf} zu leben.
Die existentielle Veranderung, die der Mensch hier durchlebt, bezeichnet Henry
als ,zweite Geburt“!?. Fiir ihn ist die zweite Geburt eine Erfahrung, die der Le-
bendige mit dem Leben macht. Es ist die Erfahrung des Lebens, insofern es als
Kindschaft zugleich Gottesgemeinschaft und damit Heil ist. Als Lebendiger weif3
sich der Mensch von Gott geliebt. Als affektive Erfahrung, als , pathische (...)

10 M. Henry, Wahrheit, 196 [s. Anm. 2].
11 Vgl. M. Henry, Worte, 93-97 [s. Anm. 2].
12 M. Henry, Wahrheit, 213 [s. Anm. 2].

393



Reflexion

Erschiitterung“!® scheint die zweite Geburt in etwa das zu meinen, was Eckhart
als intuitive Erfahrung der unio mystica zu beschreiben suchte. Wie fiir Eckhart
ist auch fiir Henry klar, dass der Mensch nach der zweiten Geburt vor allem in
einer anderen Weise handelt. Nicht mehr Selbstzentrierung darf ihn bestim-
men, sondern — so Henry unter Bezug auf Mt 7,21 - der Versuch, den ,Willen
des Vaters“ zu tun.' Konkret zeigt sich dies in einer Praxis der Barmherzigkeit
gegeniiber dem Nachsten. Gottes- und Nachstenliebe sind auch aus lebenspha-
nomenologischer Sicht untrennbar.

Konsequenzen fiir die christliche Glaubenspraxis

Zunichst ist ein gdngiges Missverstindnis abzuwehren: Auch wenn solches Nach-
denken vor allem um die menschliche Innerlichkeit kreist und in dieser Unmit-
telbarkeit zu sich selbst eine Erfahrung gottlicher Néahe erblickt, ist daraus keine
Spiritualitdt der Entweltlichung zu folgern. Im Gegenteil: Ein derartiges Ver-
standnis des Menschen als lebendiges Subjekt und geliebtes Kind Gottes fiihrt
in die Zusammenhinge dieser Welt hinein und verpflichtet zu einer kritischen
Zeitgenossenschaft im Ausgang vom Imperativ zu praktischer Nachstenliebe.
Nicht umsonst kritisiert Henry die Formen der Barbarei, die die moderne Tech-
nikgesellschaft hervorgebracht hat und die den Menschen von sich selbst ent-
fremden.’

Zudem ladt die lebensphdnomenologische Sicht auf den Menschen dazu ein,
die Wiirde und den Wert menschlicher Leiblichkeit zu entdecken. Dies ist des-
halb der Hervorhebung wert, weil das Christentum tiber seine Geschichte hin in
der Annédherung an dualisierende Welt- und Menschenbilder gelegentlich leib-
feindliche Tendenzen entwickelt hat. Der dominanten Sicht, vor allem in der
Geistigkeit des Menschen das Indiz seiner Gottebenbildlichkeit zu erblicken, wi-
derspricht Henry dahingehend, dass gerade Leiblichkeit, Lebendigkeit und Af-
fektivitat die Gotteskindschaft des Menschen ausmachen. Diese anthropologi-
sche Neuorientierung hat die johanneische Inkarnationsaussage auf ihrer Seite.
Sie beinhaltet zudem Impulse fiir das christliche Erlosungsverstandnis, das in
der gegenwadrtigen Theologie vor allem in ethischen Kategorien als Anerken-
nungsgeschehen reformuliert wird. Aus lebensphdanomenologischer Sicht sind
die sinnlichen Erfahrungen des Lebensgliicks, die Erfahrungen von Freude und
Fiille Anzeichen der Ewigkeit. Erlosung und Vollendung haben eine affektive
Komponente, was in den biblischen Motiven des himmlischen Hochzeitsmahls

13 R. Kiihn, Gottes Selbstoffenbarung als Leben. Religionsphilosophie und Lebensphinomenologie. Wiirzburg
2009, 48.

14 Vgl. M. Henry, Wahrheit, 231-233 [s. Anm. 2].

15 Siehe M. Henry, Die Barbarei. Eine phinomenologische Kulturkritik. Ubers. v. R. Kithn u. I. Thireau.
Freiburg i. Br. 2016.

394



Michel Henry

anklingt. Henrys Denken ermutigt, das Gliick der menschlichen Leiblichkeit und
Lebendigkeit in seiner affektiven Innerlichkeit zu entdecken: in der Meditation'®,
in Kunst und Musik, in der Erotik oder auch in der korperlichen Bewegung. Da-
mit ist kein Hedonismus angezeigt, besonders keiner, der auf Kosten anderer ge-
hen darf. Menschen sind lebendige Subjekte, die die unverlierbare Wiirde der
gottlichen Lebensgabe in sich tragen. ,Das Wort ist Fleisch geworden” (Joh 1,14)
ist eine Aussage, deren Wahrheit wir in uns selbst entdecken kénnen und in un-
serem Umgang miteinander sichtbar werden sollte.

16 M. Sorace, Das Wort und die Worter. Michel Henrys Sprachphilosophie und die christliche Meditation,
in: Meditation. Zeitschrift fiir christliche Spiritualitit und Lebensgestaltung 36 (2010), 20-23. Den
lebensphidnomenologischen Ansatz Henrys habe ich ausfiihrlich in meiner Dissertation Die Leiblich-
keit der Offenbarung aufgearbeitet. Diese erscheint demnaéchst in den ,Innsbrucker Theologischen
Studien” (ITS).

395



