
„Gott in uns“ 
Michel Henry im Gespräch mit Meister Eckhart

Zu den prägendsten Gestalten in der Geschichte der christlichen Spiritualität 
zählt sicherlich der mittelalterliche Mystiker Meister Eckhart (um 1269–1328). 
Eckharts Denken kreist in erster Linie um das Motiv einer Geburt Gottes in der 
menschlichen Seele. Dieser spekulative Spitzengedanke ist eingebettet in eine 
Anthropologie, die vor allem die menschliche Innerlichkeit in den Blick nimmt. 
Schon Augustinus hat eine Theologie der menschlichen Innerlichkeit entwickelt 
und die Idee einer den Menschen schon vor aller Reflexion bestimmenden Un-
mittelbarkeit Gottes dargelegt: Gott, so der Kirchenvater, sei dem Menschen in-
nerlicher als er sich selbst (interior intimo meo).

Eckhart greift dieses Motiv gott-menschlicher Intimität auf und macht es 
zum Zentrum seiner Theologie. Wenn man spirituelle bzw. mystische Theologie 
als Frage nach der Erfahrbarkeit Gottes im eigenen Leben versteht, so lautet Eck-
harts Antwort: Eine existentielle Gotteserfahrung wird zuallererst am Grund des 
menschlichen Selbst zuteil. Am innersten Grund der menschlichen Seele wirkt 
Gott. Der Seelengrund bezeichnet eine Dimension der menschlichen Selbsterfah
rung, die dem Nachdenken über sich selbst noch vorausgeht und deshalb eine 
intuitiv-affektive Qualität besitzt. Wichtig ist es, den Seelengrund nicht ding-
haft misszuverstehen. Er meint eine Vollzugswirklichkeit im Innersten des Men
schen, aus der die unterschiedlichen humanen Vermögen entspringen. Der See-
lengrund ist zudem nicht unmittelbar mit Gott zu identifizieren. Er ist zwar un- 
geschaffen und gottgleich, aber eben nicht mit Gott selbst völlig identisch, son-
dern eher als Bild Gottes zu beschreiben. Vom Seelengrund zu sprechen bedeu-
tet demzufolge, jeden Menschen als eine andauernde Menschwerdung Gottes 
zu interpretieren und das Verhältnis von Gott und Mensch als eine Einheit in 
Differenz zu bestimmen. In der menschlichen Erfahrung kommt diese wesentli

Daniel Remmel | Fulda, Marburg

geb. 1989, Dr. theol., wiss. Assistent, 
verheiratet, zwei Kinder

remmel@thf-fulda.de

Michel Henry

387



1	 In meiner knappen Eckhart-Darstellung folge ich den Ausführungen von S. Wendel, Christliche 
	 Mystik. Eine Einführung. Regensburg 22011.
2	 Gemeint sind: M. Henry, „Ich bin die Wahrheit“. Für eine Philosophie des Christentums. Übers. v. 
	 R. Kühn. Freiburg i. Br. 22012; ders., Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Übers. v. R. Kühn. 

Freiburg i. Br. 42011; ders., Christi Worte. Eine Phänomenologie der Sprache und Offenbarung. Übers. v. 
M. de Coulon. Freiburg i. Br. 22013.

3	 Man kann Henrys Denken auch zu anderen Mystikern in Beziehung setzen, so etwa zu Johannes 
vom Kreuz. Siehe dazu R. Welten, The Night in John of the Cross and Michel Henry, in: Studies in Spiri-
tuality 13 (2003), 213–233.

4	 Vgl. M. Henry, Das Wesen des In-Erscheinung-Tretens. Übers. v. A. Hansen. Hrsg. v. S. Grätzel. 
	 Freiburg i. Br. 2019. 

che Bestimmung des Menschen als Bild Gottes und damit die Erfahrung der gött-
lichen Unmittelbarkeit im Geschehen der unio mystica, der mystischen Vereini-
gung mit Gott, zum Vorschein. Diese spezifische Erfahrung muss vorbereitet wer-
den durch einen geistlichen Weg der Verinnerlichung und des Innehaltens, in 
dem festgelegte Vorstellungen und Selbstbilder durchkreuzt werden. Eckhart 
spricht von einer Haltung der Abgeschiedenheit und geistlichen Armut. Wer in 
Aneignung dieser geistlichen Grundhaltungen die mystische Einheit erlebt, der 
wird auch eine existenzielle Veränderung erfahren: nicht Selbstbehauptung und 
Selbstzentrierung, sondern eine von der göttlichen Liebe geprägte Grundhaltung 
zeichnen dann das Verhältnis des Menschen zu sich selbst, zum Nächsten und 
zur Welt aus.1

Die theologische Anthropologie Meister Eckharts prägt auch die Lebensphä
nomenologie des französischen Philosophen und Literaten Michel Henry (1922–
2002). Die Theologie ist auf Henry vor allem aufgrund seines religionsphiloso-
phischen Spätwerks in Gestalt einer erst in dessen Todesjahr abgeschlossenen 
Werktrilogie aufmerksam geworden.2 Eckhart spielt in diesen Werken eine wich-
tige Rolle3, seine Relevanz für Henry wird aber schon in dessen grundlegenden 
philosophischen Überlegungen sichtbar. Denn Eckhart gilt Henry als einer von 
wenigen Denkern, die eine in der abendländischen Geistesgeschichte weitge-
hend vergessene Erfahrungsdimension thematisiert haben: das Phänomen der 
menschlichen Unmittelbarkeit zu sich selbst, das Phänomen der Immanenz.4 

Grundlagen der Lebensphänomenologie

Henry wird der philosophischen Strömung der Phänomenologie zugerechnet. 
Diese befasst sich mit der Aufgabe, das „Wie“ der menschlichen Erfahrung zu 
analysieren. Edmund Husserl, die Gründergestalt des phänomenologischen An-
satzes, betrieb diese Aufgabe als Analyse der Bewusstseinsstrukturen. Sein bedeu-
tendster Schüler Martin Heidegger sah in der Konzentration auf das Bewusstsein 
eine Engführung und versuchte stattdessen den existentiellen Vollzug des Men-
schen in der Welt zu beschreiben. Henry kritisiert beide Denker mit dem Vor-
wurf, die Ursprungsbedingung aller menschlichen Erfahrung dabei übergangen 

Reflexion

388



5	 Siehe zu diesem sog. Reflexionsproblem im Selbstverhältnis etwa D. Henrich, Denken und Selbstsein. 
Vorlesungen über Subjektivität (stw 2170). Frankfurt/M. 2016. 

zu haben, nämlich die Unmittelbarkeit des menschlichen Ich zu sich selbst, an-
ders gesagt: eine Immanenz, die auf ihre eigene Weise wirklich erfahren wird. 
Husserl und Heidegger sind laut Henry einer „Phänomenologie der Welt“ zuzu-
ordnen. Sie beide machen den Erfahrungsbezug des Menschen zu dem ihm ge-
genüber Anderen, zu den Mitmenschen, zu den Dingen der Welt zum Thema. 
Sie beschäftigen sich also mit der menschlichen Transzendenz in einem philoso
phischen Sinn. Ist damit aber die letzte Bedingung menschlicher Erfahrung er-
reicht? Henry bestreitet dies: Transzendenz muss auf Immanenz, das Erscheinen 
der Welt auf ein ursprüngliches Sich-Selbst-Erscheinen zurückgeführt werden.

Diese formale Überlegung gewinnt an Farbe, wenn man Henrys Darlegungen 
zur konkreten Bestimmung der menschlichen Selbstbezüglichkeit berücksichtigt: 
Diese ist als Lebendigkeit zu beschreiben – daher auch die Bezeichnung „Phäno-
menologie des Lebens“. Leben in diesem Sinne ist von einer biologischen Le-
bensdefinition anhand organischer Prozesse grundlegend zu unterscheiden und 
als Affektivität, also als intuitives Fühlen zu verstehen. Man könnte an dieser 
Stelle einwenden, dass auch Fühlen den Weltbezug des Subjekts vor Augen füh-
re und deshalb eine Weise menschlicher Transzendenz darstelle. Gefühle regen 
sich, wenn etwas Anderes, von außen Kommendes das Subjekt affiziert. Wer das 
Fühlen so beschreibt, erreicht nach Henry nicht die innerste Wirklichkeitsebene 
des Affekts. Sieht man nämlich davon ab, das Gefühl in seinem Zusammenhang 
zu den welthaften Faktoren zu verstehen, und blickt hin auf die innerste Voll-
zugswirklichkeit des Affekts, auf die Unmittelbarkeit seiner subjektiven Erfah-
rungsweise, so wird deutlich: In der Affektivität zeigt sich nur der Affekt selbst. 
Erscheinungsweise und Gehalt sind eins: Der Schmerz vermittelt zuerst den 
Schmerz selbst. Ein ursprüngliches Sich-selbst-Erscheinen bzw. -Affizieren, in 
dem alle Erfahrung gründet, ist damit freigelegt. Den Affekt von seinen Bezügen 
zur Welt losgelöst zu betrachten und ihn auf sein „Wesen“ zurückzuführen, meint 
die Durchführung der phänomenologischen Reduktion. Etwas unter Absehung 
von bestimmten Aspekten auf das Wesentliche zu reduzieren, ist die Methode 
der Phänomenologie überhaupt.

Die Selbstaffektion ist damit als Kernbestand dessen anzusehen, was es für 
Henry bedeutet, ein Ich zu sein. Selbsterfahrung beginnt nicht mit dem Nach-
denken über sich selbst. Dies ruft nämlich die Frage hervor, woher ich überhaupt 
weiß, dass der Gegenstand meines Nachdenkens ich selbst bin.5 Die Ich-Erfah-
rung ist primär ein unmittelbares Erspüren und Erleben meiner selbst. Auf der 
Grundlage dieser Überlegungen spricht Henry von einer Duplizität des Erschei-
nens. Jede Erfahrung ist durchzogen von zwei Erscheinungsweisen: der unmit-
telbaren Selbstaffektion („Wahrheit des Lebens“) und dem nach außen gerichte-

389

Michel Henry



6	 Vgl. M. Henry, Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l’ontologie biranienne. Paris 62014. 

ten Erscheinen der umgebenden Wirklichkeit („Wahrheit der Welt“). Beide Er-
scheinungsweisen sind strukturell verschieden. Aber die Erscheinungsweise des 
Lebens ist Grundlage für jene der Welt.

Körper, Leib und Fleisch

Henry macht die Zweiheit der Erscheinungsweisen an der menschlichen Kör-
pererfahrung deutlich. Zunächst sind menschliche Körper – sowohl der eigene 
wie der des anderen – als Objekte in der sinnlichen Wirklichkeit erfahrbar. Sie 
erscheinen in der Welt. Wesentlicher für die menschliche Körpererfahrung ist 
aber wohl, dass Menschen ihre Körper ganz subjektiv erleben. Für diese subjek-
tive Gegebenheitsweise des Körpers hat schon Husserl die Bezeichnung „Leib“ 
eingeführt. In ihrer Leiblichkeit sind menschliche Subjekte für die Wirklichkeit 
geöffnet. Sie erfahren die Welt kraft ihres Leibes, mit dessen Sinnen sie die Welt 
von einem „Nullpunkt“ (Husserl) aus wahrnehmen. Mit dem Leib können sich 
Subjekte aber auch in der Welt bewegen, handeln und sich die Welt in immer 
neuen Perspektiven erschließen.

Diese Subjektivität der Körpererfahrung interessiert Henry vorrangig. Er ver-
bindet sie mit seiner zentralen Entdeckung einer Phänomenologie des Lebens6: 
Damit ich mir in meinem Leib die Welt erschließen kann, braucht es zunächst 
eine erfahrungshafte Unmittelbarkeit zu meinem Körper als Leib. Wie aber er
fahre ich meinen Körper und all die mit ihm verbundenen Fähigkeiten und wes
halb bin ich imstande, diese auszuüben? Der Schlüssel liegt für Henry auch hier 
im Gedanken einer unmittelbaren Selbstaffektion. Im Kontext der Beschreibung 
der Leiberfahrung nennt Henry das unmittelbare Erleben meiner selbst, das zu
gleich die Erfahrung ist, die leiblichen Vermögen auszuüben, das Fleisch. Ein 
menschliches Ich zu sein bedeutet nach Henry also, ein Fleisch zu sein. Ohne 
hier die Details der lebensphänomenologischen Leibanalyse darbieten zu kön-
nen, kann gesagt werden: Affektiv-unmittelbare Fleischlichkeit und weltbezo-
gene Sinnlichkeit des Leibes gehen zusammen und Letzteres findet im zuerst 
Genannten seinen Grund. Auch das Denken gründet in der affektiv-leiblichen 
Gewissheit des „Ich-kann“.

Der Mensch als „Sohn Gottes“

Sich in einer affektiven Weise selbst zu erfahren, sich unmittelbar selbst zu er-
spüren, ist für Henry eine passive Erfahrung. Selbstsein bedeutet sich selbst ge-
geben zu sein. Wann immer der Mensch denkt und handelt, kann er dies nur 
kraft einer Lebendigkeit, für die er selbst nicht aufkommen kann, sondern die er 

Reflexion

390



7	 M. Henry, Inkarnation, 399 [s. Anm. 2].

als ständige Gabe in sich empfängt. Diese Erfahrung menschlicher Gegebenheit 
und menschlicher Kontingenz deutet Henry – gewiss mitbestimmt durch seine 
Lektüre der Eckhart’schen Predigten – in einem theologisch-christlichen Sinn. 
Er verwehrt sich damit einer Option, die im Denkraum der Phänomenologie et
wa durch Heidegger vertreten wird und die darin besteht, menschliche Existenz 
als grundloses Geschick zu deuten und die Erfahrung der Endlichkeit und Nich-
tigkeit und die existenzielle Annahme des Todes in den Mittelpunkt zu stellen. 
Für Henry trägt die Erfahrung der Lebensgabe eine Verheißung in sich. Sie ver-
heißt eine Ewigkeit, die über die Kontingenz des eigenen Lebens hinausführt. 
Zu leben ist die Erfahrung von Präsenz, von Wirklichkeit, die der Flüchtigkeit 
und damit der Irrealität der zeitlichen Bewusstseinserfahrungen entgegenzuset-
zen ist.

Präsenz auf Ewigkeit zurückzuführen – eine solche Perspektive kann der fran-
zösische Phänomenologe nur entfalten, weil er in seinem Spätwerk auf offen
barungstheologischem Fundament reflektiert. Ein methodischer Atheismus, 
wie ihn sich etwa Husserl selbst auferlegt hat, spielt an dieser Stelle keine Rolle 
mehr. Vielmehr legt Henry ganz in christlichen Denkmustern eine Theologie 
des Lebens vor. Schon bevor sich das Leben im endlichen Menschen vollzieht, 
besitzt es in Gott seine Wirklichkeit. In der Bibel ist die Bezeichnung Gottes als 
Leben ein gängiges Narrativ, etwa im Johannesevangelium (vgl. Joh 1,4), das 
für die theologische Entwicklung des lebensphänomenologischen Ansatzes von 
zentraler Bedeutung ist. Henry spricht prominent von der „johanneische[n] 
Ur-Intelligibilität“7 des Lebens und bringt damit ein Doppeltes zum Ausdruck: 
Zunächst ist es eine Aussage über die göttliche Wirklichkeit und eine Absage an 
die hellenistische Tradition der Gottesrede. Im griechischen Denken, etwa bei 
Aristoteles, ist Gott das sich selbst denkende Denken, der nicht-affizierbare, des 
Leidens unfähige, vollkommene Geist. Mit Bezug auf die johanneischen Schrif-
ten setzt Henry einen gegenteiligen Akzent: Er will Gott pathisch verstanden 
wissen. Gott ist Leben bzw. Fleisch, das sich selbst affiziert. Ein solches Gottes-
verständnis, das mit Gottes Affizierbarkeit, Leidensfähigkeit und Leidenschaft-
lichkeit rechnet, ist insbesondere mit der Fleischwerdung des göttlichen Wortes 
gefordert. Nur ein Gott, der Leben und Fleisch ist, kann auch Fleisch werden 
und am Dasein des Menschen als Mensch teilnehmen. 

Die Selbstaffektion, die Gott ist, beschreibt Henry ferner mit trinitätstheolo-
gischen Begriffen. Gott ist das affektive Sich-selbst-Erfahren des Vaters im Sohn 
durch den Heiligen Geist. Besonders der gottimmanente Sohn, der Ur-Sohn, der 
Ur-Christus, gewinnt in Henrys Trinitätstheologie Gewicht. Er steht für die per
sonale Individualität und Einzigkeit Gottes, dafür, dass Gott nicht nur das Le-
ben, sondern der Ur- bzw. Erst-Lebendige ist.

391

Michel Henry



8	 Vgl. M. Henry, Wahrheit, 146–148 [s. Anm. 2]. 
9	 Henry benutzt fast ausschließlich die Bezeichnung „Sohn“. In Annäherung an eine geschlechterge-

rechte Sprache möchte ich von Gotteskindschaft sprechen.

Die Rede von der „johanneischen Ur-Intelligibilität des Lebens“ besagt auch, dass 
das menschliche Leben mit dem göttlichen Leben substanziell identisch ist. Es 
gibt nur ein einziges Leben, das sich in Gott und im Menschen ständig in Form 
der Selbstaffektion vollzieht. Diese Einheit und Einzigkeit des Lebens mutet mo
nistisch an; Gott und Mensch scheinen miteinander identifiziert zu werden. Ge
gen diesen verbreiteten Verdacht lässt sich einwenden, dass Henry – wie schon 
Eckhart – einerseits die Vollzugsweise (Modus) des Lebens in Gott und im Men-
schen klar unterscheidet. Gott und nicht der Mensch ist die Quelle des Lebens. 
Nur Gott kann sich selbst im Leben begründen, weil er das Leben ist. Der leben-
dige Mensch hingegen ist gegenüber dem Leben, das sich in ihm selbstaffiziert, 
absolut ohnmächtig und passiv. Henry prägt hierfür die Unterscheidung von 
starker und schwacher Selbstaffektion. Andererseits steht in den religionsphilo-
sophischen Überlegungen Henrys fest, dass der lebendige Mensch und der Erst-
Lebendige nicht zu identifizieren sind.8 Wenn sich das Leben ereignet, dann voll-
zieht es sich in einer absoluten Individualität, die jeden lebendigen Menschen 
sowohl von seinen Mitmenschen als auch vom Erst-Lebendigen unterscheidet. 
Jeder Mensch erfährt das eine göttliche Leben und damit auch sich selbst in Sin-
gularität und Unvertretbarkeit. 

Der Mensch darf sich aufgrund der Gabe des Lebens, die er in sich erfährt, als 
Sohn9 bzw. Kind und Inkarnation Gottes verstehen. Gottes Kind zu sein stellt 
aber keine Erfahrung der Abhängigkeit, sondern der Freiheit dar, weil das Leben 
dem Menschen übergeben und zugeeignet wird. Mit diesem Leben unmittelbar 
verbunden ist die Erfahrung der vielfältigen leiblichen Vermögen und damit 
eines „Könnens“, das der Mensch unmittelbar aus sich selbst umsetzen kann. 
Freiheit, so sagt es Henry schon während der Anfänge seines Nachdenkens, ist 
das fundamentale Motiv seiner Philosophie.

Sünde, Offenbarung und Erlösung

Die Freiheitserfahrung birgt eine gewisse Ambivalenz, die in der lebensphänome-
nologisch fundierten Theologie Henrys der Entfaltung des Sündenbegriffs dient: 
Die Erfahrung der Freiheit trägt in sich die Gefahr des Egozentrismus. Henry re-
konstruiert diesen Zusammenhang im Ausgang von der Beobachtung, dass die 
Erfahrung des Lebens eine Erfahrung der Selbst-Ermächtigung ist. Eigentlich fin-
det sich der Mensch in einer ursprünglichen Passivität im Leben. Er ist sich ge-
geben, was theologisch als Gotteskindschaft reformuliert werden kann. Er steht 
aber in Gefahr, diese Verdanktheit zu vergessen, gerade weil die Selbstaffektion 
sich als ein leibliches „Ich-kann“, als Freiheit des Menschen realisiert. Das Ver-

Reflexion

392



10	 M. Henry, Wahrheit, 196 [s. Anm. 2].
11	 Vgl. M. Henry, Worte, 93–97 [s. Anm. 2].
12	 M. Henry, Wahrheit, 213 [s. Anm. 2].

gessen des Lebens und seiner Bestimmungen droht aber auch aus phänomeno-
logischen Gründen, die in der Zweiheit der Erscheinungsweisen begründet sind. 
In ihrer Unmittelbarkeit entzieht sich nämlich die Erfahrung, (als Kind Gottes) 
zu leben, einer bewussten Thematisierung, weil das Leben solchen Versuchen, 
es im Nachdenken zu erfassen, immer schon vorausliegt: „Leben“ und „Welt“ 
sind – wie schon dargelegt – strukturell verschieden. Droht dem Leben aber 
das Vergessen, so droht es auch der Bestimmung des Menschen als verdanktes 
Kind Gottes. Das Lebensvergessen verschlingt darüber hinaus die menschliche 
Gemeinschaftserfahrung, die Henry damit erklärt, dass das Leben, das alle Le-
bendigen in sich erfahren, in jedem das eine göttliche Leben ist. Als Lebendige 
stehen die Menschen von vornherein in einer Gemeinschaftlichkeit, an deren 
phänomenologischer Rekonstruktion das in sich selbst zentrierte und einander 
unzugängliche menschliche Bewusstsein nur scheitern kann. Henry führt die-
se vielfältigen Beobachtungen, die das menschliche Selbstsein ausmachen, in 
seiner Rede von der „transzendentalen Illusion des Ego“10 zusammen: Das sich 
empfangende Sich verschwindet hinter dem sich selbst als absolut begreifen-
den Ich. Wer sich selbst als sich empfangendes Kind, ja mehr noch, als in Ge-
meinschaft gesetztes Kind unter Kindern vergisst, der neigt in seiner bewussten 
Lebensführung dazu, nur noch um sich zu kreisen. Er tendiert zu egoistischer 
Selbstsorge und damit zur Sünde.

Wie aber findet der Mensch wieder aus der Sünde heraus? Dass der sündigen
de Mensch den Kontakt zur Wirklichkeit Gottes nicht verliert, dürfte klar sein, 
empfängt doch auch dieser jeden Augenblick die Gabe des göttlichen Lebens 
in sich. Henry deutet die passive Selbstaffektion des Menschen gar als primäre 
Weise der Offenbarung. Gott spricht im „Wort des Lebens“ den Menschen an.11 
Weil aber dieser Offenbarung aus Sicht des menschlichen Bewusstseins das Ver-
gessen droht, löst dieser Hinweis die Frage nach einem Ausweg aus der sündigen 
Selbstzentrierung nicht. Diesen Weg bahnt vor allem das neutestamentliche 
Zeugnis, des Näheren die Predigt Jesu. Henry interpretiert die Verkündigung 
Jesu als einen Diskurs, der das göttliche Leben des Menschen und die Gottes-
kindschaft vor Augen führt. Vorbereitet durch die Lektüre des Neuen Testaments 
und eine entspreche Veränderung im menschlichen Selbstverständnis kann es 
dem Menschen von Neuem gelingen, seiner Gotteskindschaft gemäß zu leben. 
Die existentielle Veränderung, die der Mensch hier durchlebt, bezeichnet Henry 
als „zweite Geburt“12. Für ihn ist die zweite Geburt eine Erfahrung, die der Le-
bendige mit dem Leben macht. Es ist die Erfahrung des Lebens, insofern es als 
Kindschaft zugleich Gottesgemeinschaft und damit Heil ist. Als Lebendiger weiß 
sich der Mensch von Gott geliebt. Als affektive Erfahrung, als „pathische (...) 

393

Michel Henry



13	 R. Kühn, Gottes Selbstoffenbarung als Leben. Religionsphilosophie und Lebensphänomenologie. Würzburg 
2009, 48.

14	 Vgl. M. Henry, Wahrheit, 231–233 [s. Anm. 2].
15	 Siehe M. Henry, Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik. Übers. v. R. Kühn u. I. Thireau. 

Freiburg i. Br. 2016.

Erschütterung“13 scheint die zweite Geburt in etwa das zu meinen, was Eckhart 
als intuitive Erfahrung der unio mystica zu beschreiben suchte. Wie für Eckhart 
ist auch für Henry klar, dass der Mensch nach der zweiten Geburt vor allem in 
einer anderen Weise handelt. Nicht mehr Selbstzentrierung darf ihn bestim-
men, sondern – so Henry unter Bezug auf Mt 7,21 – der Versuch, den „Willen 
des Vaters“ zu tun.14 Konkret zeigt sich dies in einer Praxis der Barmherzigkeit 
gegenüber dem Nächsten. Gottes- und Nächstenliebe sind auch aus lebensphä-
nomenologischer Sicht untrennbar.

Konsequenzen für die christliche Glaubenspraxis

Zunächst ist ein gängiges Missverständnis abzuwehren: Auch wenn solches Nach-
denken vor allem um die menschliche Innerlichkeit kreist und in dieser Unmit-
telbarkeit zu sich selbst eine Erfahrung göttlicher Nähe erblickt, ist daraus keine 
Spiritualität der Entweltlichung zu folgern. Im Gegenteil: Ein derartiges Ver-
ständnis des Menschen als lebendiges Subjekt und geliebtes Kind Gottes führt 
in die Zusammenhänge dieser Welt hinein und verpflichtet zu einer kritischen 
Zeitgenossenschaft im Ausgang vom Imperativ zu praktischer Nächstenliebe. 
Nicht umsonst kritisiert Henry die Formen der Barbarei, die die moderne Tech-
nikgesellschaft hervorgebracht hat und die den Menschen von sich selbst ent-
fremden.15

Zudem lädt die lebensphänomenologische Sicht auf den Menschen dazu ein, 
die Würde und den Wert menschlicher Leiblichkeit zu entdecken. Dies ist des-
halb der Hervorhebung wert, weil das Christentum über seine Geschichte hin in 
der Annäherung an dualisierende Welt- und Menschenbilder gelegentlich leib-
feindliche Tendenzen entwickelt hat. Der dominanten Sicht, vor allem in der 
Geistigkeit des Menschen das Indiz seiner Gottebenbildlichkeit zu erblicken, wi-
derspricht Henry dahingehend, dass gerade Leiblichkeit, Lebendigkeit und Af-
fektivität die Gotteskindschaft des Menschen ausmachen. Diese anthropologi
sche Neuorientierung hat die johanneische Inkarnationsaussage auf ihrer Seite. 
Sie beinhaltet zudem Impulse für das christliche Erlösungsverständnis, das in 
der gegenwärtigen Theologie vor allem in ethischen Kategorien als Anerken-
nungsgeschehen reformuliert wird. Aus lebensphänomenologischer Sicht sind 
die sinnlichen Erfahrungen des Lebensglücks, die Erfahrungen von Freude und 
Fülle Anzeichen der Ewigkeit. Erlösung und Vollendung haben eine affektive 
Komponente, was in den biblischen Motiven des himmlischen Hochzeitsmahls 

394

Reflexion



anklingt. Henrys Denken ermutigt, das Glück der menschlichen Leiblichkeit und 
Lebendigkeit in seiner affektiven Innerlichkeit zu entdecken: in der Meditation16, 
in Kunst und Musik, in der Erotik oder auch in der körperlichen Bewegung. Da-
mit ist kein Hedonismus angezeigt, besonders keiner, der auf Kosten anderer ge-
hen darf. Menschen sind lebendige Subjekte, die die unverlierbare Würde der 
göttlichen Lebensgabe in sich tragen. „Das Wort ist Fleisch geworden“ (Joh 1,14) 
ist eine Aussage, deren Wahrheit wir in uns selbst entdecken können und in un-
serem Umgang miteinander sichtbar werden sollte.

16	 M. Sorace, Das Wort und die Wörter. Michel Henrys Sprachphilosophie und die christliche Meditation, 
in: Meditation. Zeitschrift für christliche Spiritualität und Lebensgestaltung 36 (2010), 20–23. Den 
lebensphänomenologischen Ansatz Henrys habe ich ausführlich in meiner Dissertation Die Leiblich-
keit der Offenbarung aufgearbeitet. Diese erscheint demnächst in den „Innsbrucker Theologischen 
Studien“ (ITS).

395

Michel Henry


